


Weltanschauliche Offenheit in der Bioethik 



ERFAHRUNG UND DENKEN 

Schriften zur Förderung der Beziehungen zwischen Philosophie und Einzelwissenschaften 

Band 94 



Weltanschauliche Offenheit 
in der Bioethil{ 

Herausgegeben von 

Eva Baumann 
Alexander Brink 

Arnd T. May 
Peter Schröder 

Corinna Iris Schutz eichel 

Duncker & Humblot . Berlin 



Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek 

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 

Daten sind im Internet über <http://dnb.ddb.de> abrufbar. 

Alle Rechte, auch die des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen 
Wiedergabe und der Übersetzung, für sämtliche Beiträge vorbehalten 

:g 2004 Duncker & Humblot GmbH, Berlin 
Fotoprint: Berliner Buchdruckerei Union GmH, Berlin 

Printed in Germany 

ISSN 0425-1806 
ISBN 3-428-1l602-X 

Gedruckt auf alterungsbeständigem (säurefreiem) Papier 
entsprechend ISO 9706@ 

Internet: http://www.duncker-humblot.de 



Geleitwort 

In der hier vorgelegten Publikation "Weltanschauliche Offenheit in der Bio-
ethik" dedizieren Schüler, Kollegen und Freunde Hans-Martin Sass eine Zusam-
menstellung von Aufsätzen, welche einen weiten Bogen von säkularen zu theo-
logischen Fragestellungen und von interkulturellen Aspekten zu praktisch-ärztli-
chen Fragen in der westlichen Welt spannen. Sie ehren hiermit den Forscher, 
der seit langer Zeit den internationalen und interkulturellen Diskurs in der medi-
zinischen Ethik sucht. Neben seiner wissenschaftlichen Tätigkeit, die in einer 
Vielzahl von Publikationen ihren Niederschlag gefunden hat, ist ein besonderes 
Verdienst die gemeinsam mit Herbert Viethues vor zwanzig Jahren betriebene 
Gründung des Zentrums für Medizinische Ethik an der Ruhr-Universität Bo-
chum. Die vielfältigen kommunikativen Aktivitäten des Zentrums, dessen Ge-
schäftsruhrer Hans-Martin Sass ist, haben mit öffentlichen Veranstaltungen, der 
Publikationsreihe "Medizinethische Materialien", Arbeiten zum Betreuungs-
recht, Einrichtung der Homepage www.medizinethik-bochum.de und anderen 
Initiativen dieser Institution einen bedeutenden Platz unter den entsprechenden 
Einrichtungen national wie international verschafft. - Es ist mir als Vorsitzender 
des Bochumer Zentrums rur Medizinische Ethik eine besondere Freude, Hans-
Martin Sass und diesem Buch viele gute Wünsche auf den weiteren Weg zu 
geben. 

BurkardMay 





Vorwort 

Der vorliegende Sammelband Weltanschauliche Offenheit in der Bioethik 
verweist auf zentrale Forderungen in der Philosophie von Professor Dr. phi!. 
Hans-Martin Sass: Toleranz und Selbstbestimmung. Diese Forderungen hat er 
uns, seinen ehemaligen Doktoranden, mit auf den Weg gegeben. Seit vielen 
Jahren ist er für uns Vertrauensperson und Mentor zugleich. In Dankbarkeit 
widmen wir diesen Sammelband unserem Doktorvater. 

Wir, die Herausgeber, haben uns im Jahr 1999 zum Bochumer Roundtable 
zur angewandten Ethik zusammengeschlossen. Als unabhängige und interdiszi-
plinäre Gruppe befassen wir uns mit ethischen Themen, die sich aus unseren 
unterschiedlichen Arbeitsbereichen ergeben. Eines unserer gemeinsamen Pro-
jekte ist dieser Sammelband. 

Wir freuen uns, dass wir als Autorinnen und Autoren dieses Buches auch 
langjährige Weggefahrten von Hans-Martin Sass gewinnen konnten. Wir be-
danken uns bei allen Autoren für ihre Teilnahme an diesem Projekt. Speziell 
danken wir ihnen für die Geduld auch mit uns, den Herausgebern. 

Fragen der Bioethik haben in den vergangenen Jahren sowohl in den Wissen-
schaften als auch in der Lebenspraxis an Bedeutung gewonnen. Unlängst liefer-
ten exemplarisch Themen wie Embryonenforschung oder Sterbehilfe den Stoff 
für hitzige Debatten. Dabei fallt auf, dass die Meinungsvielfalt auch gesell-
schaftlich immer sichtbarer wird. Mit diesem Sammelband haben wir uns vor-
genommen, für dieses Ziel werben: Dissense zuzulassen, Dissense auszuhalten 
und damit weltanschauliche Offenheit tatsächlich zu praktizieren. 

Der Band enthält deshalb sowohl "kompatible" als auch "aufeinander pral-
lend~" Ansichten. Die Verschiedenheit erklärt sich nicht zuletzt dadurch, dass 
bioethische Debatten im kulturellen Fundament wurzeln. Um dies zu demonst-
rieren, haben wir Brücken geschlagen zwischen Europa, speziell Deutschland, 
und den USA und China. 

Dieser Sammelband möchte sich in die bioethische Diskussion einmischen. 
Er wäre ohne die Mithilfe engagierter Verbündeter nicht entstanden. Wir danken 
insbesondere Renate Sass, Professor Dr. med. Burkard May, Vorsitzender des 
Zentrums für Medizinische Ethik an der Ruhr-Universität Bochum, und Profes-
sor Dr. med. Michael Zenz, ehemaliger Vorsitzender des Zentrums für Medizi-
nische Ethik, für ihre vielfaltige Unterstützung des Projektes. 



8 Vorwort 

Darüber hinaus sind wir dem ehemaligen Vorsitzenden, Professor Dr. Bur-
kard May, und Professor Dr. Michael Zenz als Vorsitzendem der Ethik-
Kommission der Ruhr-Universität Bochum für die finanzielle Unterstützung zu 
Dank verpflichtet. 

Schließlich bedanken wir uns bei Kristin Vorbohle und Jasmin Gider für ih-
ren unermüdlichen Einsatz bei der Durchsicht der Artikel. 

Wir wünschen unseren Lesern nun eine spannende und interessante Lektüre! 

Die Herausgeber mEssen, Bayreuth, Bochum, Bielefeld und Menden 1m 
März 2004 

Eva Baumann, Alexander Brink, Arnd T. May, 
Peter Schräder und Corinna Iris Schutzeichel 



Inhaltsverzeichnis 

Eva Baumann, Alexander Brink, Arnd T. May, Peter Schröder, 
Corinna Iris Schutzeichel 

Weltanschauliche Offenheit in der Bioethik: Eine kurze Einführung .................... 1 I 

A. Weltanschauliche Offenheit in der Theorie 

I. Säkulare Perspektiven 

Kurt Bayertz 
Dissens in Fragen von Leben und Tod: Können wir damit leben? ........................ 23 

Robert M Veatch 
Common Morality and Human Finitude: A Foundation for Bioethics ................... 37 

Dieter Birnbacher 
Das Dilemma des bioethischen Pluralismus .......................................................... 51 

Walther Ch. Zimmerli 
Natur als technische Kultur: Veränderung der Ethik durch Gentechnik ................ 65 

Carmen Kaminsky 
Kann man bio- und medizinethische Probleme lösen? .......................................... 81 

Peter Kampits 
Offene Ethik angesichts des Lebensendes ............................................................. 95 

11. Theologische Perspektiven 

Peter Dabrock 
"Suchet der Stadt Bestes" (Jer 29,7) - Transpartikularisierung als 
Aufgabe einer theologischen Bioethik - entwickelt im Gespräch mit 
der Differentialethik von Hans-Martin Sass ........................................................ 1 15 

Christo[er Frey 
Person oder empirisch verstandenes Faktum? Zum Bild vom 
Menschen in seinen Anfängen ............................................................................. 147 

Ilhan Ilkilic 
Der moralische Status des Embryos im Islam und die wertplurale 
Gesellschaft ......................................................................................................... 163 



10 Inhaltsverzeichnis 

B. Weltanschauliche Offenheit in der Praxis 

I. Herausforderungen im interkulturellen Kontext 

OIe Döring 
Was bedeutet "ethische Verständigung zwischen Kulturen"? Ein 
philosophischer Problemzugang am Beispiel der Auseinandersetzung 
mit der Forschung an menschlichen Embryonen in China ................................... 179 

Heiner Roetz 
Muss der kulturelle Pluralismus einen substantiellen ethischen 
Konsens verhindern? Zur Bioethik im Zeitalter der Globalisierung .................... 213 

Uwe Fahr, Stella Reiter-Theil, Beatrix P. Rubin 
Ethik, Weltanschauung, Wissenschaft. Zur Kontroverse um die 
Stammzellforschung ............................................................................................ 233 

11. Herausforderungen der ärztlichen Praxis 

Erdmute Kunstmann, Ines Maas, Jörg T. Epplen 
Nicht-direktive Beratung im Rahmen prädiktiver Diagnostik bei 
genetischen Risiken rur Kinder? .......................................................................... 259 

Rita Kielstein 
Differenzierte Selbstbestimmung bei der Organspende - ethische und 
rechtliche Konsequenzen einer empirischen Umfrage ......................................... 271 

Gerlinde Sponholz, Helmut Baitsch 
Der Bochumer Arbeitsbogen zur medizinethischen Praxis und die 
Kluft zwischen Wissen und Handeln ................................................................... 291 

Autorenverzeichnis ................................................................................................... 305 



Weltanschauliche Offenheit in der Bioethik: 
Eine kurze Einführung 

Eva Baumann, Alexander Brink, Arnd T. May, 
Peter Schröder, Corinna Iris Schutzeichel 

A. Was bedeutet weltanschauliche Offenheit? 

Weltanschauliche Offenheit gehört zu den Zielen respektvoller Auseinander-
setzung. Sie ist angesichts der Widersprüche zwischen Anschauungen ein Indi-
kator für Toleranz - und das zentrale Anliegen der Philosophie von Hans-Martin 
Sass. 

Der Begriff "Weltanschauliche Offenheit" erklärt sich allerdings nicht von 
selbst, er bedarf der Interpretation. Einen ersten Hinweis liefert schon der Be 
griff selbst: Er deutet ein Spannungsfeld an. Denn da, wo es Offenheit gibt, 
existiert auch das Gegenteil: Geschlossenheit. Damit stellt sich die Frage der 
Grenzziehung: Wo endet die Offenheit? Oder anders gefragt: Wo sind wir offen 
für Widersprüche oder Dissense? Und wo brauchen wir das Gemeinsame, auch 
auf die Gefahr hin, dass wir Andersdenkende ausschließen? 

Bezogen auf bioethische Konflikte lauten die Fragen beispielsweise: Gehen 
die Entscheidungen - zu Stammzellen, zur Präimplantationsdiagnostik, zu Gen-
tests, zum Klonen von Menschen oder zur Sterbehilfe - nur die Betroffenen 
etwas an? Oder sollen diese Fragen kollektiv entschieden werden? Müssen wir 
dabei eine einheitliche Lösung für alle anstreben? Oder dürfen verschiedene 
(Werte-)Gemeinschaften auch verschiedene Lösungen finden? 

Der Begriff der Weltanschauung hilft hier nur begrenzt weiter, denn in einem 
Punkt sind sich Begriffsgeschichtler einig: Der Begriff Weltanschauung enthält 
grundsätzlich die Relativität der Geltungen von Weltanschauungen - zumindest 
bei einer philosophischen Verwendung des Wortes. Weltanschauungen treten 
also im Plural auf. Die Betrachtung ihres Nebeneinanders erzeugt den Eindruck 
von Verschiedenheit. So kann die Suche nach dem, was sie möglicherweise 
verbindet, schwierig werden. 

Ganz allgemein versteht man unter Weltanschauung dies: Eine vorwissen-
schaftliche oder eine philosophische Gesamtauffassung der Welt und der Stel-
lung des Menschen in dieser Welt. Diese Auffassung schließt zudem eine Be-
wertung ein, die den Menschen zur Handlungsorientierung dient. 



12 E. Baumann, A. Brink, A. May, P. Schröder, C. Schutzeichel 

Klassische vorwissenschaftliehe Weltanschauungen sind Religionen wie 
Christentum, Buddhismus oder Islam - lebensweltlich betrachtet. Philosophisch 
zählen metaphysische Grundpositionen zu den Weltanschauungen wie Materia-
lismus oder Idealismus sowie erkenntnistheoretische Ideale wie Positivismus 
oder Kritischer Rationalismus. Im Politischen gelten auch Liberalismus oder 
Marxismus als Weltanschauungen. Dabei erscheint die Grenze zur Ideologie 
fließend: Denn auch die Rassen-Ideologen des Nationalsozialismus bedienten 
sich des Begriffes Weltanschauung positiv in ihrem Sinne. 

Spätestens an dieser Stelle taucht der Wunsch auf, Weltanschauungen zu 
rechtfertigen, zu begründen, sie einer methodischen Revision zu unterwerfen. 
Vor allem: Es entsteht der Wunsch, sie im Bedarfsfall auch kritisieren zu kön-
nen. 

Damit beginnt die Suche nach einer Position, von der aus das moralische 
Richtig und Falsch einer Weltanschauung erkennbar wird. Die Suche nach dem 
Bollwerk, das uns Grausamkeiten, die im Namen von Weltanschauungen be-
gangen werden, als solche brandmarken lässt. Die Suche nach dem Überzeu-
gungsgrund, den niemand mehr anzweifelt. Letztlich die Suche nach Einheit in 
verwirrender Vielfalt. 

Damit gerät ein Begriff ins Blickfeld, der Weltanschauungen von einer Meta-
ebene aus beschreibt: der Pluralismus, Ausdruck der Vielgestaltigkeit von Welt-
anschauungen. Doch auch dieser Begriff hat verschiedene Inhalte. So können 
wir den Pluralismus der Weltanschauungen einerseits deskriptiv verstehen, als 
ein reines Herausschälen oder Beschreiben von Unterschieden. Andererseits 
kann Pluralismus normativ gelten, als positive Wertvorstellung, etwa als Kenn-
zeichen eines herrschaftsfreien Diskurses oder einer funktionierenden Demokra-
tie. 

Geht es beim deskriptiven Pluralismus vorrangig um die Kennzeichnung von 
Unterschieden, so fragt der normative Pluralismus auch nach Begründungen; 
speziell nach einem Abgrenzungskriterium zum Relativismus. 

Doch auch schon der deskriptive Pluralismus hat seine Tücken. Denn für mo-
ralische Dinge gilt genauso wie rür physische Dinge, dass wir uns in ihnen täu-
schen können: Auch die Wahrnehmung von Werten ist nicht eindeutig. Aus 
sprachanalytischer Sicht untersucht in diesem Buch Robert Veatch dieses Prob-
lem transkultureller Vergleiche. Genauso stellt Dieter Birnbacher die Frage nach 
der Wahrnehmung moralischer Urteile: Sind sie kulturspezifische Ideale oder 
Prinzipien mit Universalanspruch? 

Klassisches Beispiel unterschiedlicher Wahrnehmung und damit unterschied-
licher Beschreibung ist die Auseinandersetzung um den menschlichen Embryo: 
In rein biologischer Beschreibung handelt es sich um ein Konglomerat von 
Zellen. Aus religiöser Sicht ist der Embryo ein Ebenbild Gottes. Aus vernunft-
idealistischer Perspektive ist er eine Person. 



Weltanschauliche Offenheit in der Bioethik 13 

Christo/er Frey stellt dieses Problem so dar: Weder könnten naturwissen-
schaftlich zu erhebende Sachverhalte einfach normativ gewertet werden, noch 
gehe die schlichte Umdeklaration - wie die der Gametenverschmelzung - zur 
Menschwerdung als Person an. 

Es wird erkennbar, wie Weltbeschreibungen und ihre Sprache die moralische 
Erkenntnis mitbestimmen. In einem transkulturellen Vergleich schlägt dieser 
Aspekt möglichen Missverstehens besonders zu Buche. Allerdings sind diese 
sprachlichen Unterschiede bis zu einem gewissen Grad aufzuklären. Ihre Grenze 
findet die Klärung dort, wo Begriffe nicht in allen Sprachen existieren: In einer 
naturwissenschaftlichen Sprache sind transzendentale Begriffe wie Seele nicht 
auszudrücken. So könnte ein Mensch mit einer materialistischen Weltanschau-
ung Seele als eine Form von Bewusstsein verstehen, das letztlich durch neuro-
physiologische Vorgänge erzeugt wird. Der transzendentale Aspekt von Seele 
bliebe diesem Menschen verschlossen. 

Im normativen Pluralismus existieren diese Erkenntnisunterschiede selbstver-
ständlich genauso. Hinzu tritt das Problem, einen gemeinsamen Kern aller 
Weltanschauungen zu finden: Dieser soll bei aller Verschiedenheit einerseits ein 
harmonisches Zusammenleben ermöglichen, andererseits aber den Maßstab 
liefern, Grausamkeiten als solche zu benennen. Es geht also um einen universa-
listischen Minimalkonsens, die gesuchte moralische Wahrheit zu begründen. 
Dieser wurde historisch in den verschiedensten Rechtfertigungen erkannt. 

Kognitivisten begründen Moral beispielsweise in einem gemeinsamen Ver-
nunftverständnis. Bei Oie Döring so angesprochen in der klassischen Forderung 
nach einem "Gerichtshof der Vernunft". Kognitivistische Fundamente sind aber 
auch diese: ein gemeinsam zu befolgendes Naturideal oder eine rur alle ersicht-
liche - evidente - moralische Intuition. 

Nonkognitivistische Richtungen bestreiten, dass der Bereich des Sittlichen 
einer wahren, objektiven oder wissenschaftlichen Erkenntnis fähig sei. Für 
Emotivisten beispielsweise bedeutet dies: Menschen fällen moralische Urteile 
als Folge ihrer individuellen Geruhle oder Einstellungen. Den Verfechtern einer 
allgemeinen Vernunft fehlt da allerdings der allgemeinverbindliche Maßstab, 
solche Urteile als richtig oder falsch zu begründen. 

Robert Veatch bietet hier eine Lösung, indem er beide Richtungen zu versöh-
nen versucht: Er geht davon aus, dass es gemeinsame vortheoretische Einsichten 
gäbe (common pretheoretical insights), die von allen Menschen auf der Welt 
geteilt würden: "moral la ws, rules, feelings, intuitions, or perceptions of ma-
xims". Die Existenz eines solchen Konsenses komme darin zum Ausdruck, dass 
Verhaltensweisen wie Töten, Verletzen oder Lügen überall rur falsch gehalten 
würden. 

Wie auch immer ein solcher Konsens begründet wird, die meisten Diskutan-
ten haben einen gemeinsamen Antipoden: den Relativismus. Er ist häufig Syn-


