Suhrkamp Verlag

Leseprobe

Die Geogmphie
des Zorns

Arjun .-\ppudur:li

edition r;lll'nrk;t:nr.r
S5V

Appadurai, Arjun
Die Geographie des Zorns

Aus dem Englischen von Bettina Engels

© Suhrkamp Verlag
edition suhrkamp 2541
978-3-518-12541-0



edition suhrkamp 2541



Arjun Appadurai ist einer der renommiertesten Anthropologen der Ge-
genwart. Mit Die Geographie des Zorns liegt nun eines seiner wichtigsten
Werke erstmals auf deutsch vor. Appadurai beschiftigt sich mit den Para-
doxien der Globalisierung: Wihrend die Jahre nach dem Fall der Berliner
Mauer einerseits eine Zeit der Demokratisierung und der weltweiten An-
gleichung von Institutionen waren, erlebten wir beispiellose Exzesse der
Gewalt: den Volkermord in Ruanda, die Birgerkriege auf dem Balkan,
die Anschlige des 11. September. Angesichts der drohenden kulturellen
Homogenisierung erwacht ein »Narziffmus der Minderheiten«; wir leben
—so Appadurai - in einer »Kultur des Kampfes«.

Arjun Appadurai, geboren 1949 in Bombay, lehrt Sozialwissenschaften an
der New School in New York. Er arbeitet als Berater fir die UNESCO
und gibt die Zeitschrift Public Culture heraus.



Arjun Appadurai
Die Geographie des Zorns

Aus dem Englischen von
Bettina Engels

Suhrkamp



Die Originalausgabe erschien unter dem Titel Fear of Small Numbers.
An Essay on the Geography of Anger 2006 bei Duke University Press.

edition suhrkamp 2541

Erste Auflage 2009

© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2009

Deutsche Erstausgabe

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere

das des 6ffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet,
vervielfaltigt oder verbreitet werden.

Satz: TypoForum GmbH, Seelbach

Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Umschlag gestaltet nach einem Konzept

von Willy Fleckhaus: Rolf Staudt

Printed in Germany

ISBN 978-3-518-12541-0

123456 —14 13 12 II IO 09



Inhalt

Vorwort 7

. Vom Ethnozid zum Ideozid 13

. Die Kultur des Kampfes 29
Globalisierung und Gewalt 49

Die Furcht vor kleinen Gruppen 65
Unsere Terroristen, wir selbst 105

AN AW N H

Graswurzelglobalisierung im
Zeitalter des Ideozids 133

Bibliographie 157






Vorwort

Dieser lange Essay ist der zweite Teil eines 1989 begonnenen
Projekts. In der ersten Projektphase ging es mir darum, die
kulturelle Dynamik der Globalisierung, die damals gerade
erst begann, zu untersuchen. Aus diesen Studien ging das
Buch Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globaliza-
tion hervor (1996). Darin brachte ich einige analytische und
ethische Zweifel im Hinblick auf die Zukunft des National-
staates vor; ich wollte herausfinden, inwiefern Migration und
globale Medien die Ressourcen der Einbildungskraft als so-
zialer Praxis verandert haben. Ich habe in Modernity at Large
allerdings nicht nur einige Muster beschrieben, nach denen
sich Kultur, Medien und temporire Diasporagemeinschaften
in einer Welt der Entkopplungen wechselseitig strukturieren,
sondern auch die These vorgebracht, dafl es angesichts der
Globalisierung schwieriger ist als jemals zuvor, erlebte lokale
Gemeinschaften zu begriinden und aufrechtzuerhalten.
Sowohl innerhalb der Anthropologie als auch jenseits der
Fachgrenzen 16ste Modernity at Large heftige Debatten aus.
Einige Kritiker waren der Ansicht, das Buch zeichne ein zu
rosiges Bild der Globalisierung der frithen neunziger Jahre
und vernachlissige ihre Schattenseiten wie Gewalt, Exklu-
sion und die wachsende Ungleichheit. Aufgrund dieser Kri-
tiken, aber auch meinen eigenen lingerfristigen Interessen
folgend, begann ich, die kollektive Gewalt gegen Muslime in
meiner Heimatstadt (Bombay, heute Mumbai genannt) zu
erforschen, wo es im Januar 1992 und noch einmal im Jahr
1993 zu schweren Ausschreitungen zwischen Hindus und
Muslimen gekommen war. Diese Ausbriiche der Gewalt wa-
ren Teil einer landesweiten Welle von Ubergriffen auf die
muslimische Bevolkerung, auf ihre Hiuser und Heiligtiimer,

7



die unmittelbar vor der Zerstorung der Babri-Masjid-Mo-
schee in Ayodhya im Dezember 1992 ganz Indien iber-
schwemmte. Meine Beschiftigung mit diesen Konflikten im
Mumbai der neunziger Jahre war Teil eines umfassenderen
komparativen Projektes zu kulturell motivierten ethnischen
Sduberungen und Volkermorden nach 1989, insbesondere in
Ruanda und im ehemaligen Jugoslawien, aber auch in Indien
und in anderen Teilen der Welt. Die Ergebnisse dieser zwi-
schen 1995 und 2005 durchgefithrten Untersuchungen sind
zum Teil im vorliegenden Buch dokumentiert, zum Teil wur-
den sie in den vergangenen Jahren bereits in Artikeln publi-
ziert, auf die ich mich hier ebenfalls beziehe.

Im Rahmen dieser intensiven Beschiftigung mit einigen
der schlimmsten Folgen der Globalisierung — und genau um
diese Zusammenhinge geht es in diesem Buch —stief§ ich mehr
oder weniger zufillig auf ein vollkommen neues Phinomen,
ein Phinomen, das uns Hoffnung gibt. Wihrend ich in Mum-
bai, dieser traditionell iiberaus liberalen und kosmopoliti-
schen Stadt, die Gewalt gegen Muslime untersuchte, machte
mich mein Freund Sundar Burra mit einer bemerkenswer-
ten Aktivistengruppe bekannt, der er selbst angehort. Sie ge-
wihrte mir Einblick in ihre Arbeit unter den Armsten der
Armen und erschloff mir ein 1996 noch wenig beachtetes Pha-
nomen: das Phinomen der sogenannten » Graswurzelglobali-
sierung«, der Globalisierung von unten, der weltweiten Ver-
suche von Aktivisten, Nichtregierungsorganisationen und
sozialen Bewegungen, Themen wie Menschenrechte, die Dis-
kriminierung von Frauen, Armut, Umweltverschmutzung
und Krankheiten auf die globale Agenda zu setzen. Diese
beeindruckenden Begegnungen haben mich damals veranlaft,
ein zweites Forschungsprojekt zum Phinomen der Graswur-
zelglobalisierung in Angriff zu nehmen, dessen vorliufige
Ergebnisse ich auf den letzten Seiten des vorliegenden Essays

8



skizziere. Die vollstindige Geschichte der Aktivisten, die fiir
bessere Lebensbedingungen in den Elendsvierteln von Mum-
bai kimpfen, und die Implikationen, die solche Formen des
Engagements fiir eine Politik der Hoffnung haben, sind Ge-
genstand einer Studie (mit dem Arbeitstitel The Capacity to
Aspire, dt. etwa: Die Fibigkeit, nach Hoberem zu streben), die
in Kiirze abgeschlossen sein wird.

Insofern stellt Die Geographie des Zorns eine Art Uber-
gang innerhalb eines langfristigen — intellektuellen und per-
sonlichen — Projekts dar, das der Frage nachgeht, wie die Glo-
balisierung auch fiir jene funktionieren konnte, die sie am
meisten brauchen und die bislang am wenigsten von ihr pro-
fitieren: die Armen, die Besitzlosen, die Schwachen und an-
dere Gruppen, die in der Gegenwart marginalisiert werden.
Es stellt einen Ubergang dar, weil jedes Reden von Hoffnung
miflig bleibt, solange es unter dem Einfluf} jener Brutalitat
geschieht, die selbst eine Folge der Globalisierung ist. Und be-
vor wir nicht verstehen, auf welche Weise die Globalisierung
neue Formen des Hasses, des Ethnozids und des Ideozids
hervorbringt, werden wir auch nicht wissen, wo wir Hoff-
nung fiir die Globalisierung schopfen und wie wir die Hoff-
nung globalisieren konnen. Ich ersuche den Leser also, mich
wihrend dieser Phase eines Projekts zu begleiten, das noch
lange nicht abgeschlossen ist.

Wie immer stehe ich in der Schuld vieler Kollegen und
Freunde. Zehn Jahre sind eine lange Zeit, und im Laufe dieser
Zeit habe ich tiber die Grenzen von Landern und Kontinen-
ten hinweg viel Groflztgigkeit erfahren. Alle Personen auf-
zuzihlen, die zur Konzeption der Kapitel dieses Buches bei-
getragen haben, wiirde den Beitrag einzelner als belanglos
erscheinen lassen. Unfairerweise werde ich also nur einige
wenige herausgreifen, die mir im Laufe des (allzu langsamen)
Fortgangs meiner Arbeit auf unterschiedliche Weise geholfen

9



haben. In alphabetischer Reihenfolge mochte ich dabei fol-
genden Personen danken: Jockin Arputham, Brian Axel, Sun-
dar Burra, Dipesh Chakrabarty, Jean Comaroff, John Coma-
roff, Neera Chandoke, Veena Das, Celine D’Cruz, Faisal
Deviji, Dilip Gaonkar, Peter Geschiere, Rashid Khalidi, Da-
vid Laitin, Benjamin Lee, Claudio Lomnitz, Achille Mbem-
be, Uday Mehta, Sheela Patel, Vyjayanthi Rao, Kumkum
Sangaree, Charles Taylor, Peter van der Veer und Ken Wisso-
ker. Zwei anonyme Kollegen, die das Manuskript fiir Duke
University Press gelesen haben, stellten unbeirrbar Fragen,
die das Ergebnis nachhaltig beeinfluflten.

Ich bin folgenden Institutionen zu Dank verpflichtet, die
die Arbeit unterstiitzt haben: Das Open Society Institute in
New York ermoglichte es mir durch ein Stipendium, mich in
den Jahren 1997-1998 ganz meinem Thema zu widmen. Die
Universitat von Chicago bewilligte Forschungssemester und
lieff mich in den Genuf anderer Formen der Unterstiitzung
kommen, um dieses Buch fertigstellen zu konnen. Meine
Lehrtitigkeit an den Universititen von Yale und Chicago
brachte mich in Kontakt mit Studenten, deren Nachfragen
mir Gelegenheit gaben, meine Argumente weiter zu prizi-
sieren. Der Fachbereich Politische Wissenschaften an der
Universitit von Delhi berief mich im Februar 2002 zum
Gastprofessor. Aus den dort gehaltenen Teen-Murti-Vorle-
sungen sind das zweite, fiinfte und sechste Kapitel hervorge-
gangen. Die New School fithrte mir kiirzlich wieder einmal
den Wert von Meinungsverschiedenheiten und Auseinander-
setzungen fur die globale demokratische Praxis vor Augen.
All diesen Institutionen bin ich zu Dank verpflichtet.

In meinem niheren Umfeld schulde ich weiteren Men-
schen Dank. Ajay Gandhi und Nikhil Anand von der Yale
University haben den gesamten Text aufmerksam gelesen und
mit Bedacht kritisiert. Zack Fine und Leilah Vevaina von der

I0



New School hatten mit einem sich unablissig verindernden
Manuskript zu kimpfen und haben es schliefilich in die vor-
liegende Form gebracht. Nicht zuletzt mochte ich meiner
Frau, Carol A. Breckenridge, danken, die tiber dieses Buch
wachte. Ohne ihre Ermutigung und ihren Zuspruch hitten
weder sein Geist noch seine Substanz das Licht der Welt
erblickt.

Bethany, Connecticut, August 2005

II






1. Vom Ethnozid zum Ideozid

In der vorliegenden Untersuchung geht es um kulturell moti-
vierte Ausbriiche massenhafter bzw. groffidimensionaler Ge-
walt in der jiingsten Vergangenheit. Die einzelnen Kapitel,
deren Argumentationsgang ich hier kurz skizzieren mochte,
sind in den Jahren 1998 bis 2004 entstanden. Thre Hauptargu-
mente wurden also unter dem Eindruck zweier Grundfor-
men der Gewalt entwickelt. Der eine Typus, der Anfang der
neunziger Jahre im ehemaligen Jugoslawien, im Kaukasus, in
Ruanda und Indien zu beobachten war, zeigte, dafl die Welt
nach 1989 nicht per se fortschrittlich sein wiirde und dafl die
Globalisierung pathologische Elemente im Kern der heiligen
Ideologie der Nation und der nationalen Identitit offenlegen
konnte. Das Auftreten des zweiten Typus, offiziell unter der
Rubrik »Krieg gegen den Terror« klassifiziert, lifit sich durch
die apokalyptischen Anschlige markieren, die am 11.Septem-
ber 2001 auf das World Trade Center und das Pentagon ver-
ibt wurden. Wie eine Klammer umschlieflen diese Ereignisse
die neunziger Jahre als ein Jahrzehnt der extremen Gewalt,
eine Zeit, die in vielen Gesellschaften gekennzeichnet war
durch die stete Zunahme von Birgerkriegen und urbaner Ge-
walt als Teil des alltaglichen Lebens. Heute leben wir in einer
Welt, deren verschiedene nationale und regionale Kontexte
durch Staaten und Medien unterschiedlich strukturiert wer-
den, in der Furcht oft als Ursache und Grundlage leiden-
schaftlicher Ausbriiche kollektiver Gewalt erscheint — wobei
das Spektrum hier von spontanen Ausschreitungen zu syste-
matischen Pogromen reicht.

In den vierziger Jahren gelangten Wissenschaftler zu der
lange mafigeblichen Uberzeugung, daf} extreme Formen kol-
lektiver Gewalt, insbesondere solche, bei denen Massento-

13



tungen auf unterschiedliche Weisen mit der systematischen
Herabsetzung des menschlichen Korpers und der Wiirde des
Menschen einhergingen, eine direkte Folge des Totalitarismus,
insbesondere des Faschismus, seien. Als typische Beispiele
hatte man damals Maos China, Stalins Sowjetunion und klei-
nere totalitire Regime vor Augen. Leider wurde in den neun-
ziger Jahren unmiflverstindlich deutlich, daff auch liberalde-
mokratische Gesellschaften sowie Staaten mit Mischverfas-
sungen empfinglich sind fir den Einflufl majoritirer Krifte
und kulturell motivierte kollektive Gewaltakte.

Wir miissen uns also fragen, warum die neunziger Jahre,
jene Epoche, die wir heute als »Hochglobalisierung« bezeich-
nen konnen, in einer ganzen Reihe von Gesellschaften und
Staaten zugleich eine Epoche der Massengewalt war. Wenn
ich (in Anlehnung an den Begriff der Hochmoderne) hier von
»Hochglobalisierung« spreche, dann mochte ich auf einige
Utopien, Hoffnungen und Projekte hinweisen, die in vielen
Lindern, Staaten und Offentlichkeiten nach dem Ende des
Kalten Krieges Konjunktur hatten. Diese Utopien wurden
von einem Biindel ineinandergreifender Dogmen auf den Be-
griff gebracht, Lehren tiber offene Mirkte und freien Han-
del, Uber die Verbreitung demokratischer Institutionen und
die weitreichenden Moglichkeiten, die das Internet (und ver-
wandte Technologien) angeblich bieten, um Ungleichheit —
in Gesellschaften wie auch zwischen Gesellschaften — zu ver-
ringern und noch in den irmsten und isoliertesten Lindern
mehr Raum fiir Freiheit, Transparenz und verantwortungs-
bewuflte Regierungsfihrung zu schaffen. Heute glauben nur
noch ein Paar fundamentalistische Befiirworter ungebrem-
ster okonomischer Globalisierung daran, daf§ der Domino-
effekt des freien Handels und die stark miteinander verfloch-
tenen nationalen Mirkte und Kapitalstrome ausschliefflich
positive Wirkungen zeitigen.

14



In diesem Buch versuche also auch ich herauszufinden,
warum ein Jahrzehnt, das weltweit von der Forderung offe-
ner Mirkte, der freien Zirkulation des Finanzkapitals und
den liberalen Ideen konstitutioneller Herrschaft, verantwor-
tungsbewuflten Regierens und der aktiven Ausweitung der
Menschenrechte geprigt war, extreme Formen politischer
Gewalt gegen Teile der Zivilbevolkerung (um eine weite und
damit faire Definition des Terrorismus als Taktik zu geben)
und ethnische Sduberungen in einer Vielzahl von Regionen
hervorgebracht hat. Im Laufe meiner Ausfihrungen werde
ich hin und wieder auf bekannte Erklirungsversuche einge-
hen. Hier aber mochte ich lediglich die Grundziige einer
alternativen Antwort skizzieren, einer Antwort, die vor al-
lem die kulturelle Dimension der Globalisierung bertcksich-
tigt. Einige Kollegen und Rezensenten warfen mir nach dem
Erscheinen von Modernity at Large (1996), wo ich die begin-
nende Globalisierung beschrieb, vor, ich set allzu streng mit
dem modernen Nationalstaat ins Gericht gegangen und mein
Optimismus im Hinblick auf die positiven Auswirkungen
der globalen Austauschprozesse sei Uibertrieben. Im vorlie-
genden Aufsatz mochte ich mich nun ausdriicklich mit den
Schattenseiten der Globalisierung befassen.

Zum besseren Verstindnis des Zusammenhangs zwischen
Globalisierung, ethnischen Siuberungen und dem Krieg ge-
gen den Terror schlage ich eine Reihe von aufeinander bezo-
genen Ideen vor. Zunichst einmal mufl man sich klarmachen,
dafl hinter dem modernen Nationalstaat eine fundamentale
und gefihrliche Idee steckt: die des »nationalen Ethnos«. Kei-
ne moderne Nation, so freundlich bzw. gutmiitig ihre Regie-
rung auch sein mag und so beredt ihre Reprisentanten in der
Offentlichkeit die Werte von Toleranz, Multikulturalismus
und Inklusion auch beschworen mogen, kommt ohne die Vor-
stellung aus, ihre nationale Souverinitit griinde sich auf eine

5



Art ethnischen Geist. Jiingst konnten wir beobachten, wie
diese Sichtweise mit schockierend hoflicher Miene von Sa-
muel Huntington (2004) vorgebracht wurde. Er schlug 6ffent-
lich Alarm, weil die US-Bevolkerung lateinamerikanischen
Ursprungs seines Erachtens vom American way of life, ver-
standen als spezifische, europiisch und protestantisch geprig-
te Lebensweise, abzufallen droht. Soviel also zu der The-
se, ethno-nationalistische Vorstellungen seien ausschliefflich
in finsteren baltischen Staaten, unter verriickten afrikani-
schen Demagogen oder bei Nazi-Extremisten in England und
Nordeuropa anzutreffen.

Die Idee eines einzigartigen nationalen Ethnos, das keines-
wegs »natlirlich« auf dieser oder jener Scholle wichst, son-
dern vielmehr mit grofem Aufwand, d.h. durch Rhetoriken
des Krieges und des Opfers, durch repressive, auf Uniformi-
tat ausgerichtete Mafinahmen der Bildungs- und Sprachpoli-
tik sowie durch die Unterdriickung unzihliger lokaler und
regionaler Traditionen konstruiert und naturalisiert wurde,
um Inder, Franzosen, Briten oder Indonesier zu schaffen, ist
alles andere als neu (Anderson 1988; Balibar 1990; Scott 1998;
Weber 1976). Auflerdem haben bereits eine Reihe bedeuten-
der politischer Theoretiker, insbesondere Hannah Arendst,
darauf hingewiesen, dafl die Idee der nationalen Volksge-
meinschaft die Achillesferse moderner liberaler Gesellschaf-
ten darstellt. Wenn ich in diesem Buch die These vorbringe,
nach der ein relativ direkter Weg von der Ideologie des natio-
nalen Geistes liber die totalitire Kosmologie der Heiligen Na-
tion zum Wahn der ethnischen Reinheit und zu ethnischen
Sduberungen fiihrt, dann beziehe ich mich dabei vor allem auf
die Erkenntnisse von Mary Douglas und anderen Anthropo-
logen. Manche Autoren gehen davon aus, dies stelle nur
fiir jene modernen Staaten eine Gefahr dar, die den Fehler
gemacht hitten, das Blut explizit in den Mittelpunkt ihrer

16



nationalen Ideologie zu stellen; doch Blutdiskurs und Natio-
nalismus scheinen weltweit starker miteinander verwoben zu
sein, als viele glauben. Unter bestimmten Bedingungen brau-
chen alle Nationen Bluttransfusionen, wobei sie bei diesen
Gelegenheiten zugleich zur Ader gelassen werden.

Diese allen nationalistischen Ideologien eingeschriebene
ethnizistische Tendenz erklirt nicht, warum nur bestimmte
Nationalstaaten zum Schauplatz massiver Ausbriiche kollek-
tiver Gewalt, von Biirgerkriegen oder ethnischen Sduberun-
gen werden. Hier kommt ein zweites Konzept ins Spiel, bei
dem es um die Bedeutung des Faktors der sozialen Verunsi-
cherung fiir das Leben einer Gesellschaft geht. In einem frii-
heren Aufsatz mit dem Titel »Dead certainty« (1998b) habe
ich detailliert dargestellt, wie soziale Verunsicherung zu eth-
nischen Sauberungen fithren kann, zu Eingriffen, die am le-
benden Organismus durchgefithrt werden und die dazu die-
nen, etwas zu verifizieren. Mit anderen Worten: Die Verunsi-
cherung soll beseitigt werden, indem man den verdichtigen
Korper bzw. den Korper, der unter Verdacht steht, zerstik-
kelt. Der Typ der Verunsicherung, um den es mir hier geht,
hingt sehr eng mit der Tatsache zusammen, daf} es heute Hun-
derttausende ethnischer Gruppierungen gibt, deren Bewe-
gungen, Begegnungen, Kulturen, Lebensstile und mediale
Reprisentationen tiefsitzende Zweifel dariiber nihren, wer
eigentlich zu »uns« und wer zu »den Anderen« gehort.

Die Geschwindigkeit und Intensitit, mit der materielle und
ideologische Elemente heute transnational zirkulieren, haben
ganze Gesellschaften in nicht gekanntem Maf} verunsichert.
Was immer diese neue Art von Verunsicherung im einzelnen
auszeichnen mag - sie ist jedenfalls schlecht mit Max Webers
einflufireicher Prognose in Einklang zu bringen, nach der
sich iltere, intimere Formen der Vergesellschaftung in der Mo-
derne auflésen wiirden, um (im Rahmen langfristiger Trends

17



der Rationalisierung und zur Sicherstellung von Berechen-
barkeit) von hochgradig regulierten biirokratisch-juristischen
Ordnungen ersetzt zu werden. Diese neuen Formen der Ver-
unsicherung sind natiirlich vielgestaltig. Ein Typ spiegelt un-
mittelbar die Sorgen wider, um die es bei Volkszihlungen
geht: Wie viele Personen dieser oder jener Kategorie leben
tatsichlich in einem gegebenen Territorium? Vor dem Hin-
tergrund grofler Flichtlingsstrome und rasanter Migration
kénnte man diese Frage auch folgendermafien formulieren:
Wie viele von »den Anderen« sind schon unter uns? Eine
andere Art von Verunsicherung bertihrt die Frage, was be-
stimmte kollektive Mega-Identititen eigentlich genau aus-
macht: Welche normativen Bedingungen etwa muf} eine Per-
son erfiillen, die die indische Verfassung als Mitglied einer
other backward class (OBC, dt. etwa: einer sonstigen benach-
teiligten Klasse) definiert? Des weiteren besteht Verunsiche-
rung dariiber, ob eine bestimmte Person wirklich das ist, was
sie zu sein vorgibt oder zu sein scheint oder in der Vergan-
genheit gewesen ist. All diese Formen der Verunsicherung
fithren schlieflich zu einer unertraglichen Beunruhigung im
Hinblick auf die Frage, wer Anspruch auf 6ffentliche Gii-
ter oder Versorgungsleistungen — von Sozialwohnungen und
Krankenversicherung tiber die innere Sicherheit bis hin zur
Entsorgung von Abwasser und Abfall - hat, da dieser An-
spruch regelmaflig darauf griindet, ob man zu einer bestimm-
ten Gemeinschaft gehort oder aber zu »den Anderen«. All
diese Formen der Verunsicherung gewinnen an Intensitit,
wenn sich (aus welchen Griinden auch immer) grofle Massen
von Menschen in Bewegung setzen, wenn neue Gratifikatio-
nen oder Risiken an ethnisch definierte kollektive Identititen
gekntipft werden oder wenn bestehende Ordnungen des so-
zialen Wissens aufgrund von Gerlichten, Terror oder gesell-
schaftlichen Bewegungen briichig werden. Wo eine oder meh-

18



rere dieser Formen sozialer Verunsicherung ins Spiel kommen,
kann Gewalt eine makabre Form von Sicherheit schaffen und
als brutale Technik der Erkenntnis (als ein forensisches Ver-
fahren, das sozusagen auf ein ganzes Volk angewendet wird)
tiber »die Anderen« und damit auch iiber »uns« eingesetzt
werden. Dafl das Verhiltnis von Gewifheit und Verunsiche-
rung so instabil geworden ist, ist vielleicht gerade im Zeitalter
der Globalisierung besonders plausibel.

In den letzten Jahrzehnten sind einige fundamentale Prin-
zipien und Verfahren des modernen Nationalstaats auf viel-
faltige Weise aus Griinden, denen ich in den folgenden Kapi-
teln nachgehen werde, auseinandergebrochen: die Vorstel-
lung eines souverinen Territoriums mit festen Grenzen, die
Uberzeugung, man kénne Bevélkerungen problemlos kon-
trollieren und zihlen, und damit auch das Vertrauen in die
Zuverlissigkeit von Volkszihlungen, ganz allgemein also die
Idee stabiler und transparenter Kategorien. Vor allem die Ge-
wilheit, daf8 unverwechselbare, einzigartige Volker aus klar
abgegrenzten nationalen Territorien stammen und diese kon-
trollieren, ist durch die globale Fluiditit von Reichtum, Waf-
fen, Menschen und Bildern, die ich in Modernity at Large
beschrieben habe, ins Wanken geraten.

Einfacher gesagt: Die Trennlinien zwischen uns und den
anderen waren historisch vielleicht gerade an den Grenzen
und im Hinblick auf ausgedehnte Riume und sehr grofle
Zahlen von Menschen immer unscharf, doch angesichts der
Globalisierung nehmen diese Unsicherheiten heute drama-
tisch zu. Dadurch entsteht ein neues Bestreben nach kultu-
reller Reinigung, da immer mehr Nationen die Illusion volks-
wirtschaftlicher Souverinitit und nationalen Wohlstands ver-
lieren. Diese Beobachtung macht einmal mehr deutlich, dafl
kollektive Gewalt nicht einfach das Ergebnis antagonisti-
scher Identititen ist, sondern umgekehrt eine Moglichkeit

9



darstellt, die Illusion stabiler und mit festen Bedeutungen
versehener Identititen iberhaupt erst zu erzeugen — etwa
wenn es darum geht, die soziale Verunsicherung abzufedern,
die globale Austauschprozesse unvermeidlich hervorzubrin-
gen scheinen. Vor diesem Hintergrund kdnnen wir den isla-
mischen, aber auch den christlichen und viele andere lokale
wie regionale Fundamentalismen als Instrumente eines ent-
stehenden Repertoires begreifen, mit dem sich ein ehemals
nicht erforderlicher Grad an Gewiftheit iiber die Identitit,
die Werte, das Uberleben und die Wiirde einer Gruppe er-
zeugen laflt. Gewalt, besonders extreme und spektakulire
Gewal, ist ein moglicher Weg, solche Sicherheit durch die
Mobilisierung eines Phinomens hervorzubringen, das ich an
anderer Stelle »totalen Zusammenhalt« (1998a) genannt habe.
Das gilt insbesondere dann, wenn sich massive soziale Ver-
unsicherung mit anderen Angsten verbinden, etwa der vor
wachsender Ungleichheit, vor dem Verlust nationaler Sou-
veranitit oder vor einer Gefihrdung der lokalen Sicherheit
und Lebensqualitit. In diesem Sinne ist es ein bestimmen-
des Motiv meiner Argumentation, dafl »der Genozid schlief3-
lich eine Vergemeinschaftungstibung ist«, um Philip Goure-
vitchs schonungslosen Aphorismus tiber Ruanda aufzugrei-
fen (2008).

Die soziale Produktivitit von Gewalt allein ist jedoch kei-
ne hinreichende Erklirung fiir das merkwiirdige Eigenleben,
das Gewalt gegen als Minderheiten definierte Gruppenin den
Neunzigern entwickelt zu haben scheint, und zwar von den
Vereinigten Staaten bis Indonesien, von Norwegen bis Ni-
geria. Man konnte behaupten, die immer noch umstrittene
Europiische Union sei in vielerlei Hinsicht das aufgeklirteste
politische Gebilde der postnationalen Welt. Doch offensicht-
lich existieren heute zwei Europas: eine Zone der Inklusion
und des Multikulturalismus in einigen europiischen Gesell-

20



