
Leseprobe

Appadurai, Arjun

Die Geographie des Zorns 

Aus dem Englischen von Bettina Engels

© Suhrkamp Verlag

edition suhrkamp 2541

978-3-518-12541-0 

Suhrkamp Verlag



edition suhrkamp 2541



Arjun Appadurai ist einer der renommiertesten Anthropologen der Ge-
genwart. Mit Die Geographie des Zorns liegt nun eines seiner wichtigsten
Werke erstmals auf deutsch vor. Appadurai beschäftigt sich mit den Para-
doxien der Globalisierung: Während die Jahre nach dem Fall der Berliner
Mauer einerseits eine Zeit der Demokratisierung und der weltweiten An-
gleichung von Institutionen waren, erlebten wir beispiellose Exzesse der
Gewalt: den Völkermord in Ruanda, die Bürgerkriege auf dem Balkan,
die Anschläge des 11. September. Angesichts der drohenden kulturellen
Homogenisierung erwacht ein »Narzißmus der Minderheiten«; wir leben
– so Appadurai – in einer »Kultur des Kampfes«.

Arjun Appadurai, geboren 1949 in Bombay, lehrt Sozialwissenschaften an
der New School in New York. Er arbeitet als Berater für die UNESCO
und gibt die Zeitschrift Public Culture heraus.



Arjun Appadurai
Die Geographie des Zorns

Aus dem Englischen von
Bettina Engels

Suhrkamp



Die Originalausgabe erschien unter dem Titel Fear of Small Numbers.
An Essay on the Geography of Anger 2006 bei Duke University Press.

edition suhrkamp 2541
Erste Auflage 2009
© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2009
Deutsche Erstausgabe
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere
das des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet,
vervielfältigt oder verbreitet werden.
Satz: TypoForum GmbH, Seelbach
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Umschlag gestaltet nach einem Konzept
von Willy Fleckhaus: Rolf Staudt
Printed in Germany
ISBN 978-3-518-12541-0

1 2 3 4 5 6 – 14 13 12 11 10 09



Inhalt

Vorwort 7

1. Vom Ethnozid zum Ideozid 13
2. Die Kultur des Kampfes 29
3. Globalisierung und Gewalt 49
4. Die Furcht vor kleinen Gruppen 65
5. Unsere Terroristen, wir selbst 105
6. Graswurzelglobalisierung im

Zeitalter des Ideozids 133

Bibliographie 157





Vorwort

Dieser lange Essay ist der zweite Teil eines 1989 begonnenen
Projekts. In der ersten Projektphase ging es mir darum, die
kulturelle Dynamik der Globalisierung, die damals gerade
erst begann, zu untersuchen. Aus diesen Studien ging das
Buch Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globaliza-
tion hervor (1996). Darin brachte ich einige analytische und
ethische Zweifel im Hinblick auf die Zukunft des National-
staates vor; ich wollte herausfinden, inwiefern Migration und
globale Medien die Ressourcen der Einbildungskraft als so-
zialer Praxis verändert haben. Ich habe in Modernity at Large
allerdings nicht nur einige Muster beschrieben, nach denen
sich Kultur, Medien und temporäre Diasporagemeinschaften
in einer Welt der Entkopplungen wechselseitig strukturieren,
sondern auch die These vorgebracht, daß es angesichts der
Globalisierung schwieriger ist als jemals zuvor, erlebte lokale
Gemeinschaften zu begründen und aufrechtzuerhalten.

Sowohl innerhalb der Anthropologie als auch jenseits der
Fachgrenzen löste Modernity at Large heftige Debatten aus.
Einige Kritiker waren der Ansicht, das Buch zeichne ein zu
rosiges Bild der Globalisierung der frühen neunziger Jahre
und vernachlässige ihre Schattenseiten wie Gewalt, Exklu-
sion und die wachsende Ungleichheit. Aufgrund dieser Kri-
tiken, aber auch meinen eigenen längerfristigen Interessen
folgend, begann ich, die kollektive Gewalt gegen Muslime in
meiner Heimatstadt (Bombay, heute Mumbai genannt) zu
erforschen, wo es im Januar 1992 und noch einmal im Jahr
1993 zu schweren Ausschreitungen zwischen Hindus und
Muslimen gekommen war. Diese Ausbrüche der Gewalt wa-
ren Teil einer landesweiten Welle von Übergriffen auf die
muslimische Bevölkerung, auf ihre Häuser und Heiligtümer,

7



die unmittelbar vor der Zerstörung der Babri-Masjid-Mo-
schee in Ayodhya im Dezember 1992 ganz Indien über-
schwemmte. Meine Beschäftigung mit diesen Konflikten im
Mumbai der neunziger Jahre war Teil eines umfassenderen
komparativen Projektes zu kulturell motivierten ethnischen
Säuberungen und Völkermorden nach 1989, insbesondere in
Ruanda und im ehemaligen Jugoslawien, aber auch in Indien
und in anderen Teilen der Welt. Die Ergebnisse dieser zwi-
schen 1995 und 2005 durchgeführten Untersuchungen sind
zum Teil im vorliegenden Buch dokumentiert, zum Teil wur-
den sie in den vergangenen Jahren bereits in Artikeln publi-
ziert, auf die ich mich hier ebenfalls beziehe.

Im Rahmen dieser intensiven Beschäftigung mit einigen
der schlimmsten Folgen der Globalisierung – und genau um
diese Zusammenhänge geht es in diesem Buch – stieß ich mehr
oder weniger zufällig auf ein vollkommen neues Phänomen,
ein Phänomen, das uns Hoffnung gibt. Während ich in Mum-
bai, dieser traditionell überaus liberalen und kosmopoliti-
schen Stadt, die Gewalt gegen Muslime untersuchte, machte
mich mein Freund Sundar Burra mit einer bemerkenswer-
ten Aktivistengruppe bekannt, der er selbst angehört. Sie ge-
währte mir Einblick in ihre Arbeit unter den Ärmsten der
Armen und erschloß mir ein 1996 noch wenig beachtetes Phä-
nomen: das Phänomen der sogenannten »Graswurzelglobali-
sierung«, der Globalisierung von unten, der weltweiten Ver-
suche von Aktivisten, Nichtregierungsorganisationen und
sozialen Bewegungen, Themen wie Menschenrechte, die Dis-
kriminierung von Frauen, Armut, Umweltverschmutzung
und Krankheiten auf die globale Agenda zu setzen. Diese
beeindruckenden Begegnungen haben mich damals veranlaßt,
ein zweites Forschungsprojekt zum Phänomen der Graswur-
zelglobalisierung in Angriff zu nehmen, dessen vorläufige
Ergebnisse ich auf den letzten Seiten des vorliegenden Essays

8



skizziere. Die vollständige Geschichte der Aktivisten, die für
bessere Lebensbedingungen in den Elendsvierteln von Mum-
bai kämpfen, und die Implikationen, die solche Formen des
Engagements für eine Politik der Hoffnung haben, sind Ge-
genstand einer Studie (mit dem Arbeitstitel The Capacity to
Aspire, dt. etwa: Die Fähigkeit, nach Höherem zu streben), die
in Kürze abgeschlossen sein wird.

Insofern stellt Die Geographie des Zorns eine Art Über-
gang innerhalb eines langfristigen – intellektuellen und per-
sönlichen – Projekts dar, das der Frage nachgeht, wie die Glo-
balisierung auch für jene funktionieren könnte, die sie am
meisten brauchen und die bislang am wenigsten von ihr pro-
fitieren: die Armen, die Besitzlosen, die Schwachen und an-
dere Gruppen, die in der Gegenwart marginalisiert werden.
Es stellt einen Übergang dar, weil jedes Reden von Hoffnung
müßig bleibt, solange es unter dem Einfluß jener Brutalität
geschieht, die selbst eine Folge der Globalisierung ist. Und be-
vor wir nicht verstehen, auf welche Weise die Globalisierung
neue Formen des Hasses, des Ethnozids und des Ideozids
hervorbringt, werden wir auch nicht wissen, wo wir Hoff-
nung für die Globalisierung schöpfen und wie wir die Hoff-
nung globalisieren können. Ich ersuche den Leser also, mich
während dieser Phase eines Projekts zu begleiten, das noch
lange nicht abgeschlossen ist.

Wie immer stehe ich in der Schuld vieler Kollegen und
Freunde. Zehn Jahre sind eine lange Zeit, und im Laufe dieser
Zeit habe ich über die Grenzen von Ländern und Kontinen-
ten hinweg viel Großzügigkeit erfahren. Alle Personen auf-
zuzählen, die zur Konzeption der Kapitel dieses Buches bei-
getragen haben, würde den Beitrag einzelner als belanglos
erscheinen lassen. Unfairerweise werde ich also nur einige
wenige herausgreifen, die mir im Laufe des (allzu langsamen)
Fortgangs meiner Arbeit auf unterschiedliche Weise geholfen

9



haben. In alphabetischer Reihenfolge möchte ich dabei fol-
genden Personen danken: Jockin Arputham, Brian Axel, Sun-
dar Burra, Dipesh Chakrabarty, Jean Comaroff, John Coma-
roff, Neera Chandoke, Veena Das, Celine D’Cruz, Faisal
Devji, Dilip Gaonkar, Peter Geschiere, Rashid Khalidi, Da-
vid Laitin, Benjamin Lee, Claudio Lomnitz, Achille Mbem-
be, Uday Mehta, Sheela Patel, Vyjayanthi Rao, Kumkum
Sangaree, Charles Taylor, Peter van der Veer und Ken Wisso-
ker. Zwei anonyme Kollegen, die das Manuskript für Duke
University Press gelesen haben, stellten unbeirrbar Fragen,
die das Ergebnis nachhaltig beeinflußten.

Ich bin folgenden Institutionen zu Dank verpflichtet, die
die Arbeit unterstützt haben: Das Open Society Institute in
New York ermöglichte es mir durch ein Stipendium, mich in
den Jahren 1997-1998 ganz meinem Thema zu widmen. Die
Universität von Chicago bewilligte Forschungssemester und
ließ mich in den Genuß anderer Formen der Unterstützung
kommen, um dieses Buch fertigstellen zu können. Meine
Lehrtätigkeit an den Universitäten von Yale und Chicago
brachte mich in Kontakt mit Studenten, deren Nachfragen
mir Gelegenheit gaben, meine Argumente weiter zu präzi-
sieren. Der Fachbereich Politische Wissenschaften an der
Universität von Delhi berief mich im Februar 2002 zum
Gastprofessor. Aus den dort gehaltenen Teen-Murti-Vorle-
sungen sind das zweite, fünfte und sechste Kapitel hervorge-
gangen. Die New School führte mir kürzlich wieder einmal
den Wert von Meinungsverschiedenheiten und Auseinander-
setzungen für die globale demokratische Praxis vor Augen.
All diesen Institutionen bin ich zu Dank verpflichtet.

In meinem näheren Umfeld schulde ich weiteren Men-
schen Dank. Ajay Gandhi und Nikhil Anand von der Yale
University haben den gesamten Text aufmerksam gelesen und
mit Bedacht kritisiert. Zack Fine und Leilah Vevaina von der

10



New School hatten mit einem sich unablässig verändernden
Manuskript zu kämpfen und haben es schließlich in die vor-
liegende Form gebracht. Nicht zuletzt möchte ich meiner
Frau, Carol A. Breckenridge, danken, die über dieses Buch
wachte. Ohne ihre Ermutigung und ihren Zuspruch hätten
weder sein Geist noch seine Substanz das Licht der Welt
erblickt.

Bethany, Connecticut, August 2005

11





1. Vom Ethnozid zum Ideozid

In der vorliegenden Untersuchung geht es um kulturell moti-
vierte Ausbrüche massenhafter bzw. großdimensionaler Ge-
walt in der jüngsten Vergangenheit. Die einzelnen Kapitel,
deren Argumentationsgang ich hier kurz skizzieren möchte,
sind in den Jahren 1998 bis 2004 entstanden. Ihre Hauptargu-
mente wurden also unter dem Eindruck zweier Grundfor-
men der Gewalt entwickelt. Der eine Typus, der Anfang der
neunziger Jahre im ehemaligen Jugoslawien, im Kaukasus, in
Ruanda und Indien zu beobachten war, zeigte, daß die Welt
nach 1989 nicht per se fortschrittlich sein würde und daß die
Globalisierung pathologische Elemente im Kern der heiligen
Ideologie der Nation und der nationalen Identität offenlegen
könnte. Das Auftreten des zweiten Typus, offiziell unter der
Rubrik »Krieg gegen den Terror« klassifiziert, läßt sich durch
die apokalyptischen Anschläge markieren, die am 11.Septem-
ber 2001 auf das World Trade Center und das Pentagon ver-
übt wurden. Wie eine Klammer umschließen diese Ereignisse
die neunziger Jahre als ein Jahrzehnt der extremen Gewalt,
eine Zeit, die in vielen Gesellschaften gekennzeichnet war
durch die stete Zunahme von Bürgerkriegen und urbaner Ge-
walt als Teil des alltäglichen Lebens. Heute leben wir in einer
Welt, deren verschiedene nationale und regionale Kontexte
durch Staaten und Medien unterschiedlich strukturiert wer-
den, in der Furcht oft als Ursache und Grundlage leiden-
schaftlicher Ausbrüche kollektiver Gewalt erscheint – wobei
das Spektrum hier von spontanen Ausschreitungen zu syste-
matischen Pogromen reicht.

In den vierziger Jahren gelangten Wissenschaftler zu der
lange maßgeblichen Überzeugung, daß extreme Formen kol-
lektiver Gewalt, insbesondere solche, bei denen Massentö-

13



tungen auf unterschiedliche Weisen mit der systematischen
Herabsetzung des menschlichen Körpers und der Würde des
Menschen einhergingen, eine direkte Folge des Totalitarismus,
insbesondere des Faschismus, seien. Als typische Beispiele
hatte man damals Maos China, Stalins Sowjetunion und klei-
nere totalitäre Regime vor Augen. Leider wurde in den neun-
ziger Jahren unmißverständlich deutlich, daß auch liberalde-
mokratische Gesellschaften sowie Staaten mit Mischverfas-
sungen empfänglich sind für den Einfluß majoritärer Kräfte
und kulturell motivierte kollektive Gewaltakte.

Wir müssen uns also fragen, warum die neunziger Jahre,
jene Epoche, die wir heute als »Hochglobalisierung« bezeich-
nen können, in einer ganzen Reihe von Gesellschaften und
Staaten zugleich eine Epoche der Massengewalt war. Wenn
ich (in Anlehnung an den Begriff der Hochmoderne) hier von
»Hochglobalisierung« spreche, dann möchte ich auf einige
Utopien, Hoffnungen und Projekte hinweisen, die in vielen
Ländern, Staaten und Öffentlichkeiten nach dem Ende des
Kalten Krieges Konjunktur hatten. Diese Utopien wurden
von einem Bündel ineinandergreifender Dogmen auf den Be-
griff gebracht, Lehren über offene Märkte und freien Han-
del, über die Verbreitung demokratischer Institutionen und
die weitreichenden Möglichkeiten, die das Internet (und ver-
wandte Technologien) angeblich bieten, um Ungleichheit –
in Gesellschaften wie auch zwischen Gesellschaften – zu ver-
ringern und noch in den ärmsten und isoliertesten Ländern
mehr Raum für Freiheit, Transparenz und verantwortungs-
bewußte Regierungsführung zu schaffen. Heute glauben nur
noch ein Paar fundamentalistische Befürworter ungebrem-
ster ökonomischer Globalisierung daran, daß der Domino-
effekt des freien Handels und die stark miteinander verfloch-
tenen nationalen Märkte und Kapitalströme ausschließlich
positive Wirkungen zeitigen.

14



In diesem Buch versuche also auch ich herauszufinden,
warum ein Jahrzehnt, das weltweit von der Förderung offe-
ner Märkte, der freien Zirkulation des Finanzkapitals und
den liberalen Ideen konstitutioneller Herrschaft, verantwor-
tungsbewußten Regierens und der aktiven Ausweitung der
Menschenrechte geprägt war, extreme Formen politischer
Gewalt gegen Teile der Zivilbevölkerung (um eine weite und
damit faire Definition des Terrorismus als Taktik zu geben)
und ethnische Säuberungen in einer Vielzahl von Regionen
hervorgebracht hat. Im Laufe meiner Ausführungen werde
ich hin und wieder auf bekannte Erklärungsversuche einge-
hen. Hier aber möchte ich lediglich die Grundzüge einer
alternativen Antwort skizzieren, einer Antwort, die vor al-
lem die kulturelle Dimension der Globalisierung berücksich-
tigt. Einige Kollegen und Rezensenten warfen mir nach dem
Erscheinen von Modernity at Large (1996), wo ich die begin-
nende Globalisierung beschrieb, vor, ich sei allzu streng mit
dem modernen Nationalstaat ins Gericht gegangen und mein
Optimismus im Hinblick auf die positiven Auswirkungen
der globalen Austauschprozesse sei übertrieben. Im vorlie-
genden Aufsatz möchte ich mich nun ausdrücklich mit den
Schattenseiten der Globalisierung befassen.

Zum besseren Verständnis des Zusammenhangs zwischen
Globalisierung, ethnischen Säuberungen und dem Krieg ge-
gen den Terror schlage ich eine Reihe von aufeinander bezo-
genen Ideen vor. Zunächst einmal muß man sich klarmachen,
daß hinter dem modernen Nationalstaat eine fundamentale
und gefährliche Idee steckt: die des »nationalen Ethnos«. Kei-
ne moderne Nation, so freundlich bzw. gutmütig ihre Regie-
rung auch sein mag und so beredt ihre Repräsentanten in der
Öffentlichkeit die Werte von Toleranz, Multikulturalismus
und Inklusion auch beschwören mögen, kommt ohne die Vor-
stellung aus, ihre nationale Souveränität gründe sich auf eine

15



Art ethnischen Geist. Jüngst konnten wir beobachten, wie
diese Sichtweise mit schockierend höflicher Miene von Sa-
muel Huntington (2004) vorgebracht wurde. Er schlug öffent-
lich Alarm, weil die US-Bevölkerung lateinamerikanischen
Ursprungs seines Erachtens vom American way of life, ver-
standen als spezifische, europäisch und protestantisch gepräg-
te Lebensweise, abzufallen droht. Soviel also zu der The-
se, ethno-nationalistische Vorstellungen seien ausschließlich
in finsteren baltischen Staaten, unter verrückten afrikani-
schen Demagogen oder bei Nazi-Extremisten in England und
Nordeuropa anzutreffen.

Die Idee eines einzigartigen nationalen Ethnos, das keines-
wegs »natürlich« auf dieser oder jener Scholle wächst, son-
dern vielmehr mit großem Aufwand, d.h. durch Rhetoriken
des Krieges und des Opfers, durch repressive, auf Uniformi-
tät ausgerichtete Maßnahmen der Bildungs- und Sprachpoli-
tik sowie durch die Unterdrückung unzähliger lokaler und
regionaler Traditionen konstruiert und naturalisiert wurde,
um Inder, Franzosen, Briten oder Indonesier zu schaffen, ist
alles andere als neu (Anderson 1988; Balibar 1990; Scott 1998;
Weber 1976). Außerdem haben bereits eine Reihe bedeuten-
der politischer Theoretiker, insbesondere Hannah Arendt,
darauf hingewiesen, daß die Idee der nationalen Volksge-
meinschaft die Achillesferse moderner liberaler Gesellschaf-
ten darstellt. Wenn ich in diesem Buch die These vorbringe,
nach der ein relativ direkter Weg von der Ideologie des natio-
nalen Geistes über die totalitäre Kosmologie der Heiligen Na-
tion zum Wahn der ethnischen Reinheit und zu ethnischen
Säuberungen führt, dann beziehe ich mich dabei vor allem auf
die Erkenntnisse von Mary Douglas und anderen Anthropo-
logen. Manche Autoren gehen davon aus, dies stelle nur
für jene modernen Staaten eine Gefahr dar, die den Fehler
gemacht hätten, das Blut explizit in den Mittelpunkt ihrer

16



nationalen Ideologie zu stellen; doch Blutdiskurs und Natio-
nalismus scheinen weltweit stärker miteinander verwoben zu
sein, als viele glauben. Unter bestimmten Bedingungen brau-
chen alle Nationen Bluttransfusionen, wobei sie bei diesen
Gelegenheiten zugleich zur Ader gelassen werden.

Diese allen nationalistischen Ideologien eingeschriebene
ethnizistische Tendenz erklärt nicht, warum nur bestimmte
Nationalstaaten zum Schauplatz massiver Ausbrüche kollek-
tiver Gewalt, von Bürgerkriegen oder ethnischen Säuberun-
gen werden. Hier kommt ein zweites Konzept ins Spiel, bei
dem es um die Bedeutung des Faktors der sozialen Verunsi-
cherung für das Leben einer Gesellschaft geht. In einem frü-
heren Aufsatz mit dem Titel »Dead certainty« (1998b) habe
ich detailliert dargestellt, wie soziale Verunsicherung zu eth-
nischen Säuberungen führen kann, zu Eingriffen, die am le-
benden Organismus durchgeführt werden und die dazu die-
nen, etwas zu verifizieren. Mit anderen Worten: Die Verunsi-
cherung soll beseitigt werden, indem man den verdächtigen
Körper bzw. den Körper, der unter Verdacht steht, zerstük-
kelt. Der Typ der Verunsicherung, um den es mir hier geht,
hängt sehr eng mit der Tatsache zusammen, daß es heute Hun-
derttausende ethnischer Gruppierungen gibt, deren Bewe-
gungen, Begegnungen, Kulturen, Lebensstile und mediale
Repräsentationen tiefsitzende Zweifel darüber nähren, wer
eigentlich zu »uns« und wer zu »den Anderen« gehört.

Die Geschwindigkeit und Intensität, mit der materielle und
ideologische Elemente heute transnational zirkulieren, haben
ganze Gesellschaften in nicht gekanntem Maß verunsichert.
Was immer diese neue Art von Verunsicherung im einzelnen
auszeichnen mag – sie ist jedenfalls schlecht mit Max Webers
einflußreicher Prognose in Einklang zu bringen, nach der
sich ältere, intimere Formen der Vergesellschaftung in der Mo-
derne auflösen würden, um (im Rahmen langfristiger Trends

17



der Rationalisierung und zur Sicherstellung von Berechen-
barkeit) von hochgradig regulierten bürokratisch-juristischen
Ordnungen ersetzt zu werden. Diese neuen Formen der Ver-
unsicherung sind natürlich vielgestaltig. Ein Typ spiegelt un-
mittelbar die Sorgen wider, um die es bei Volkszählungen
geht: Wie viele Personen dieser oder jener Kategorie leben
tatsächlich in einem gegebenen Territorium? Vor dem Hin-
tergrund großer Flüchtlingsströme und rasanter Migration
könnte man diese Frage auch folgendermaßen formulieren:
Wie viele von »den Anderen« sind schon unter uns? Eine
andere Art von Verunsicherung berührt die Frage, was be-
stimmte kollektive Mega-Identitäten eigentlich genau aus-
macht: Welche normativen Bedingungen etwa muß eine Per-
son erfüllen, die die indische Verfassung als Mitglied einer
other backward class (OBC, dt. etwa: einer sonstigen benach-
teiligten Klasse) definiert? Des weiteren besteht Verunsiche-
rung darüber, ob eine bestimmte Person wirklich das ist, was
sie zu sein vorgibt oder zu sein scheint oder in der Vergan-
genheit gewesen ist. All diese Formen der Verunsicherung
führen schließlich zu einer unerträglichen Beunruhigung im
Hinblick auf die Frage, wer Anspruch auf öffentliche Gü-
ter oder Versorgungsleistungen – von Sozialwohnungen und
Krankenversicherung über die innere Sicherheit bis hin zur
Entsorgung von Abwasser und Abfall – hat, da dieser An-
spruch regelmäßig darauf gründet, ob man zu einer bestimm-
ten Gemeinschaft gehört oder aber zu »den Anderen«. All
diese Formen der Verunsicherung gewinnen an Intensität,
wenn sich (aus welchen Gründen auch immer) große Massen
von Menschen in Bewegung setzen, wenn neue Gratifikatio-
nen oder Risiken an ethnisch definierte kollektive Identitäten
geknüpft werden oder wenn bestehende Ordnungen des so-
zialen Wissens aufgrund von Gerüchten, Terror oder gesell-
schaftlichen Bewegungen brüchig werden. Wo eine oder meh-

18



rere dieser Formen sozialer Verunsicherung ins Spiel kommen,
kann Gewalt eine makabre Form von Sicherheit schaffen und
als brutale Technik der Erkenntnis (als ein forensisches Ver-
fahren, das sozusagen auf ein ganzes Volk angewendet wird)
über »die Anderen« und damit auch über »uns« eingesetzt
werden. Daß das Verhältnis von Gewißheit und Verunsiche-
rung so instabil geworden ist, ist vielleicht gerade im Zeitalter
der Globalisierung besonders plausibel.

In den letzten Jahrzehnten sind einige fundamentale Prin-
zipien und Verfahren des modernen Nationalstaats auf viel-
fältige Weise aus Gründen, denen ich in den folgenden Kapi-
teln nachgehen werde, auseinandergebrochen: die Vorstel-
lung eines souveränen Territoriums mit festen Grenzen, die
Überzeugung, man könne Bevölkerungen problemlos kon-
trollieren und zählen, und damit auch das Vertrauen in die
Zuverlässigkeit von Volkszählungen, ganz allgemein also die
Idee stabiler und transparenter Kategorien. Vor allem die Ge-
wißheit, daß unverwechselbare, einzigartige Völker aus klar
abgegrenzten nationalen Territorien stammen und diese kon-
trollieren, ist durch die globale Fluidität von Reichtum, Waf-
fen, Menschen und Bildern, die ich in Modernity at Large
beschrieben habe, ins Wanken geraten.

Einfacher gesagt: Die Trennlinien zwischen uns und den
anderen waren historisch vielleicht gerade an den Grenzen
und im Hinblick auf ausgedehnte Räume und sehr große
Zahlen von Menschen immer unscharf, doch angesichts der
Globalisierung nehmen diese Unsicherheiten heute drama-
tisch zu. Dadurch entsteht ein neues Bestreben nach kultu-
reller Reinigung, da immer mehr Nationen die Illusion volks-
wirtschaftlicher Souveränität und nationalen Wohlstands ver-
lieren. Diese Beobachtung macht einmal mehr deutlich, daß
kollektive Gewalt nicht einfach das Ergebnis antagonisti-
scher Identitäten ist, sondern umgekehrt eine Möglichkeit

19



darstellt, die Illusion stabiler und mit festen Bedeutungen
versehener Identitäten überhaupt erst zu erzeugen – etwa
wenn es darum geht, die soziale Verunsicherung abzufedern,
die globale Austauschprozesse unvermeidlich hervorzubrin-
gen scheinen. Vor diesem Hintergrund können wir den isla-
mischen, aber auch den christlichen und viele andere lokale
wie regionale Fundamentalismen als Instrumente eines ent-
stehenden Repertoires begreifen, mit dem sich ein ehemals
nicht erforderlicher Grad an Gewißheit über die Identität,
die Werte, das Überleben und die Würde einer Gruppe er-
zeugen läßt. Gewalt, besonders extreme und spektakuläre
Gewalt, ist ein möglicher Weg, solche Sicherheit durch die
Mobilisierung eines Phänomens hervorzubringen, das ich an
anderer Stelle »totalen Zusammenhalt« (1998a) genannt habe.
Das gilt insbesondere dann, wenn sich massive soziale Ver-
unsicherung mit anderen Ängsten verbinden, etwa der vor
wachsender Ungleichheit, vor dem Verlust nationaler Sou-
veränität oder vor einer Gefährdung der lokalen Sicherheit
und Lebensqualität. In diesem Sinne ist es ein bestimmen-
des Motiv meiner Argumentation, daß »der Genozid schließ-
lich eine Vergemeinschaftungsübung ist«, um Philip Goure-
vitchs schonungslosen Aphorismus über Ruanda aufzugrei-
fen (2008).

Die soziale Produktivität von Gewalt allein ist jedoch kei-
ne hinreichende Erklärung für das merkwürdige Eigenleben,
das Gewalt gegen als Minderheiten definierte Gruppen in den
Neunzigern entwickelt zu haben scheint, und zwar von den
Vereinigten Staaten bis Indonesien, von Norwegen bis Ni-
geria. Man könnte behaupten, die immer noch umstrittene
Europäische Union sei in vielerlei Hinsicht das aufgeklärteste
politische Gebilde der postnationalen Welt. Doch offensicht-
lich existieren heute zwei Europas: eine Zone der Inklusion
und des Multikulturalismus in einigen europäischen Gesell-

20


