


Das Buch
Nach dem Zeugnis der Evangelien des Neuen Testaments war
Maria Magdalena zwar die erste Augenzeugin der Auferste-
hung Jesu, aber doch nur eine Nebenfigur des Geschehens.
Nach dem Bericht der gnostischen Evangelien dagegen, die
Jahrtausende lang von der Kirche unterdrückt wurden, war
sie seine Frau und wichtigste spirituelle Vertraute, der er seine
geheimen Lehren vermittelte. Unter ihrem Namen wurde,
noch bevor die biblischen Evangelien kanonisch fixiert waren,
ein Augenzeugenbericht des Wirkens Jesu in Umlauf gebracht.
Obwohl immer noch der Öffentlichkeit so gut wie unbekannt,
ist das Evangelium der Maria Magdalena doch einer der wich-
tigsten christlichen Basistexte, der Leben und Lehre Jesu so-
wie die Gemeinschaft der Gläubigen im frühen Christentum
in einem ganz neuen Licht erscheinen lässt.
Die ausführliche Kommentierung durch Jean-Yves Leloup er-
schließt eine spirituelle Schatzkammer, deren Bedeutung für
den modernen Menschen gar nicht überschätzt werden kann!



Jean-Yves Leloup

Evangelium 
der Maria Magdalena

Die spirituellen Geheimnisse der Gefährtin Jesu

Aus dem Französischen von Wolfgang Höhn

WILHELM HEYNE VERLAG
MÜNCHEN



Die Originalausgabe erschien 1997 unter dem Titel »L’Évangile de Marie« 
im Verlag Éditions Albin Michel, S.A., Paris, Frankreich

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich  
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und  
Data-Minings nach § 44b UrhG ausdrücklich vor.  
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

10. Auflage
Taschenbucherstausgabe 05/2008
Copyright © 1997, 2000 by Éditions Albin Michel, Paris
Copyright © 2004 für die deutsche Ausgabe  
by Ansata Verlag, München,  
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Straße 28, 81673 München
produktsicherheit@penguinrandomhouse.de
(Vorstehende Angaben sind zugleich  
Pflichtinformationen nach GPSR.)

Copyright © 2002 des Vorwortes von Jacob Needleman  
und der Einleitung von David Tresemer und Laura-Lea Cannon  
by Inner Traditions International, Rochester, Vermont, USA 
Umschlaggestaltung: hilden_design, München
Umschlagmotiv: © Eigenarchiv hilden_design
Satz: satz-bau Leingärtner, Nabburg
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany
ISBN 978-3-453-70092-5

www.heyne.de



Inhalt

Vorwort von Jacob Needleman 7

Einführung von 
David Tresemer und Laura-Lea Cannon 11

Einleitung 25

Übersetzung des Evangeliums der Maria Magdalena 43

Kommentar 63

Anmerkungen 221

Bibliographie 231

5





Vorwort1

Das Evangelium der Maria Magdalena kam im Jahr 1896
in Kairo ans Licht, ungefähr fünfzig Jahre vor der sensa-
tionellen Entdeckung der so genannten gnostischen Evange-
lien von Nag Hammadi in Oberägypten. Unter all diesen
Texten ist das Evangelium des Thomas am bekanntes-
ten. Wie alle gnostischen Evangelien vermittelt auch das
Maria-Evangelium dem modernen Menschen eine neue
Wahrnehmung der Größe des Christentums und der Gestalt
Jesu.

Sowohl in ihrer Wurzel als auch in ihrer Essenz ist die
Lehre Jesu ganz klar eine Vision und ein Weg, die der
Menschheit von einer Quelle weit jenseits der uns vertrauten
Eigenschaften des Intellekts und der Sensibilität geschenkt
wurden. Der Glanz und das Mysterium seiner Worte und
Taten vor 2000 Jahren ist eine »Erschütterung von oben«,
welche die Welt veränderte und in den Hoffnungen von Mil-
lionen Menschen auf der ganzen Erde nachklingt.

Aber die inneren und die äußeren Umstände des modernen
Lebens haben sich in einer Weise entwickelt, dass es vielen
von uns fast unmöglich geworden ist, die spirituellen Tradi-
tionen der Welt zu hören. Zusammen mit dem inspirierten
Kommentar von Jean-Yves Leloup kann das Maria-Evange-
lium dazu beitragen, die Lehre Jesu mit neuem Leben zu
erfüllen – diese unbekannte Botschaft, unbekannt nicht in

7



negativem Sinne, sondern in der weiten und fruchtbaren
Bedeutung dieses Worts.

In jeder spirituellen Lehre ertönt ein Ruf von oben. Doch
wie der vorliegende Text verkündet und aufzeigt, besteht das
zentrale Anliegen von Jesus und seiner Lehre darin, uns auch
für jenes Oben, das uns aus unserem Inneren ruft, empfäng-
lich zu machen. Die Größe des Christentums versteht ihre
innere Bedeutung als Zeichen der inneren Größe eines jeden
menschlichen Herzens. Als Pfad des inneren Erwachens, als
Pfad tiefer Selbsterkenntnis (das bedeutet der aus dem Grie-
chischen stammende Ausdruck Gnosis) ermutigt und unter-
stützt er das innere Streben, das eigene Selbst, Gott in uns, zu
ehren, ihn zu hören und ihm zu folgen.

Wie Jean-Yves Leloup betont, ist das die tiefe Bedeutung
von Anthropos: selbst voll und ganz Mensch, Verkörperung
Gottes, zu sein. Das ist eine unbekannte Lehre – nicht im phi-
losophischen oder theologischen Sinn, noch in dem Sinn einer
Lehre, die nie zuvor verkündet worden war, sondern in dem
Sinn, dass sie unserem gewöhnlichen Denken und Fühlen nie-
mals wirklich zugänglich sein kann. Und sie ist unbekannt in
dem Sinn, dass wir unser Leben an der Oberfläche unseres
Selbst leben, denn über unser eigenes Wesen wissen wir das
Wichtigste nicht, die eine Sache, die wir aber wissen müssten
und die uns alles Gute, das wir uns ernstlich wünschen könn-
ten, bringen würde.

Wir meinen hier einen unbekannten Teil unseres Selbst,
der zugleich der wesentliche Teil unseres Selbst ist: den inne-
ren Meister, unsere wahre Identität. Der Weg – mit Sicher-
heit der Weg aller spirituellen Traditionen der Welt – ist die
Praxis und die sie fördernde Gemeinschaft, die eine Verbin-
dung zwischen unserem alltäglichen Selbstgefühl und dem
höheren Selbst oder dem heiligen Geist ermöglichen. Diese
innere Verbindung zwischen Selbst und Geist, so erfahren
wir, wird ermöglicht durch die innere Kultivierung einer

8



besonderen Qualität bewussten Gewahrseins und gehobener
Intelligenz, die in dieser Tradition mit dem aus dem Griechi-
schen kommenden Begriff »Nous« (höherer Verstand, höhe-
rer Geist) bezeichnet wird. Es ist die Sphäre des interme-
diären Gewahrseins und der vermittelnden bewussten Kräfte
im Kosmos, die in den esoterischen Traditionen der Weltreli-
gionen als Reich der Engel mythologisiert sind. In dieser
übernatürlichen und dennoch legitimen Begegnung zwischen
dem Höheren und dem Niedrigeren in uns selbst kommt es
zur tiefen, intimen Erfahrung bewusster Liebe – einer be-
wussten Liebe zu unserem ausgehungerten und verwirrten
Selbst, die zugleich Liebe zu unserem Nächsten ist, dessen
innerer Zustand metaphysischer Armut mit dem unseren
übereinstimmt. Wie Jean-Yves Leloup uns zeigt, ist dies die
Liebe, die Jesus meint: »Liebe deinen Nächsten wie dich
selbst.« Diese Liebe lässt sich nicht befehlen, doch sollten wir
sie als das bestimmende Attribut unseres wahren Wesens
erkennen. 

Es gehört zu den bemerkenswertesten Aspekten des Evan-
geliums der Maria Magdalena, dass das Mysterium um-
so tiefer wird, je mehr es uns über den wahren Sinn des
Christentums sagt. Dieses Paradox hängt sicherlich mit der
Tatsache zusammen, dass es – wie jede wahrhaft spirituelle
Kommunikation – gleichzeitig an der Oberfläche und in 
den tiefen unbewussten Schichten zu uns spricht. Während
es auf intellektueller Ebene die Auflösung der scheinbaren
Widersprüche aufzeigt, die uns manchmal vom Glauben an
die objektive Existenz Gottes entfernen, öffnet es uns zur
gleichen Zeit das Herz für die schweigende Erkenntnis der
Heimkehr – die Freude über das, was wir jenseits der Worte
schon immer wussten, was wir aber nicht mehr zu fin-
den hofften.

Kein Geheimnis ist größer und willkommener als dieses –
dass es uns in den Tiefen der Stille jenseits unseres Verstands

9



zuteil werden möge, uns selbst in unserem wahren Wesen zu
erkennen, geschaffen, um dem Guten zu dienen, sowohl um
Gottes als auch um unseres Nachbarn willen.

Jacob Needleman,
Philosophische Fakultät 

der San Francisco State University.

10



Einführung

Wer ist Maria Magdalena?

Die frühesten Handschriften, in denen Maria Magdalena er-
wähnt wird, stammen aus zwei sehr unterschiedlichen Quel-
len: aus den kanonischen Evangelien des Neuen Testaments
und aus einer Gruppe von Randmaterialien, die als gnosti-
sche Evangelien bezeichnet werden und von der Römisch-
Katholischen Kirche verworfen wurden.

Die Geschichte der Unterdrückung jener alternativen Evan-
gelien liest sich wie ein Abenteuerroman – Bücherverbren-
nungen, Geheimtreffen kleiner Sekten, die von der Obrigkeit 
ausspioniert wurden, Verbannungen, Hinrichtungen und der-
gleichen.

Es ist eine Ironie des Schicksals, dass die größte Unter-
drückung der frühchristlichen Literatur zu jener Zeit begann,
als Konstantin römischer Kaiser wurde und das Christentum
zur Staatsreligion des gesamten Römischen Reichs erklärte.
Dies führte bekanntlich zu einem Bekehrungsfeldzug, der sich
über eine Reihe von Jahren erstreckte: von Konstantins ers-
tem Sieg im Jahr 312 bis zu seinem endgültigen Triumph 324
über seine Rivalen. 325 berief Konstantin das Konzil von
Nizäa ein, um festzulegen, welche Texte zum Standard der
Kirche werden – die so genannten kanonischen Evangelien –
und welche unterdrückt werden sollten. Diejenigen, die man

11



nicht in den Kanon aufnahm, wurden über viele Jahre hinweg
oftmals unter Gewaltanwendung attackiert. Tatsächlich wur-
den auf dem Konzil von Nizäa diejenigen Bischöfe, die Kon-
stantins Auswahl ablehnten, sofort verbannt.2

Die Unterdrückung war jedoch nicht erfolgreich. Manche
Texte überlebten und wurden seit alter Zeit im Geheimen
überliefert. An verschiedenen Orten tauchten im Lauf der
Zeit verschiedene Schriftfetzen und Fragmente auf, wenn
auch kaum in nennenswerter Zahl. Aber im Jahr 1945 nahm
die Sache eine überraschende Wendung, als man ein Versteck
von alternativen Handschriften in einem großen Tongefäß 
in der Wüste bei Nag Hammadi in der Nähe von Phou in
Oberägypten entdeckte. Der Bericht über den Weg dieser
Dokumente von den nomadischen Stammesangehörigen, die
sie gefunden hatten, über die Schwarzmärkte – eine der Papy-
rushandschriften gelangte sogar in den Besitz des berühmten
Schweizer Psychologen Carl Gustav Jung – und schließlich
nach Kairo liest sich wie ein echter Abenteuerroman.3

Der Inhalt jenes Tongefäßes wurde zusammen mit anderen
Fetzen oder Fragmenten aus ungefähr derselben Epoche als
die gnostischen Evangelien bekannt, weil viele davon Verbin-
dungen zu dem Glaubenssystem einer Gruppe aufweisen, die
sich als Gnostiker bezeichneten – von dem aus dem Griechi-
schen stammenden Wort Gnosis, das »innere Erkenntnis«,
»Selbsterkenntnis« oder »Selbstwissen« bedeutet. Hinter der
oft ziemlich seltsamen Kosmologie der verschiedenen gnosti-
schen Schulen steht das, was als die Gnostik bezeichnet wird
– der Glaube, dass spirituelles Wachstum und Heil durch
innere Erkenntnis erlangt werden können. In jüngster Zeit
haben verschiedene Autoren die modernen Aspekte dieser
Texte aufgegriffen und darin Gedanken über Intuition und
Bewusstsein entdeckt, die durchaus auf der Höhe unserer
Zeit sind. Während das Evangelium des Thomas (das aus
Nag Hammadi stammt) und das Evangelium der Maria Mag-

12



dalena, die beide den gleichen Nachdruck auf innere Er-
kenntnis legen, oft als gnostische Texte betrachtet werden,
teilen sie in Wirklichkeit nicht die ausgefeilte Kosmologie der
Traktate aus den gnostischen Sekten.4

Die Entdeckung der Handschriften von Nag Hammadi gab
einen wesentlich vollständigeren Eindruck des ganzen Text-
korpus, das schon früh in der Geschichte des Christentums
verworfen worden war, und entzündete das Interesse am Stu-
dium der anderen unvollständigen Texte, die in den Gewöl-
ben der Archive geschmachtet hatten. Eine dieser Handschrif-
ten, die nun erneut Beachtung fand, war das Evangelium der
Maria Magdalena, das man 1896 in Ägypten gefunden hatte
und das sich in der Obhut der Staatlichen Museen zu Berlin
befand. Die Wiederentdeckung dieses Evangeliums führte zu
einer Reihe von Übersetzungen in verschiedene europäische
Sprachen (die erste 1955). Dazu gehört auch diese neue Über-
setzung aus dem Koptischen ins Französische von Jean-Yves
Leloup, einem Gelehrten, der ein tiefes intellektuelles und spi-
rituelles Verständnis für die ganze Fülle der frühen Schriften
besitzt und bereits einige davon übertragen und kommentiert
hat. 

Außer mit der Übersetzung der in Ägypten gefundenen
Texte haben sich die Gelehrten mit der Frage ihrer Datierung
beschäftigt. Die meisten vertreten die Auffassung, dass das in
Nag Hammadi entdeckte Tongefäß aus der Zeit um 350 nach
Christus stammt und dass die darin aufbewahrten Papyri
koptische Übersetzungen von griechischen Originaltexten
waren. Wie alt waren dann die ursprünglichen Texte? Selbst
eine aufwändige Textanalyse kann zu kaum mehr als vagen
Vermutungen führen. Einige Gelehrte glauben, dass die
Spruchsammlung Jesu im Thomas-Evangelium auf das Jahr
50 zurückgeht, dass sie den kanonischen Evangelien voraus-
geht und dass sie zeitgleich mit dem »Q-Evangelium« (Ur-
Evangelium, Spruch- oder Logienquelle Q), der vermuteten

13



gemeinsamen (fehlenden) Quelle für die kanonischen Evan-
gelien, verfasst worden sein dürfte. Einige gehen davon aus,
dass andere Teile der gnostischen Evangelien nicht früher als
auf das dritte Jahrhundert zu datieren sind, während wieder
andere behaupten, das Evangelium der Maria Magdalena
könnte aus dem frühen zweiten Jahrhundert stammen.5

Letzten Endes reichen all unsere Kenntnisse nicht aus, um
die Zeit oder den Ort der historischen Ursprünge des Maria-
Evangeliums genau zu bestimmen. Nachdem wir in der Frage
der geschichtlichen Gewissheit nicht weitergekommen sind,
haben wir jedoch die Möglichkeit, mit anderen Mitteln den
Kontext dieses Werks und seines Verfassers etwas genauer zu
untersuchen. 

Wir kennen vier Methoden, eine Lebensgeschichte zu erkun-
den, die so weit zurückliegt wie diejenige von Maria Magda-
lena. Zuerst kann man die vorhandenen Verweise auf ihre
Person in den kanonischen Evangelien und den gnostischen
Dokumenten überprüfen. In den gnostischen Texten spielt
Magdalena eine wichtige Rolle, und darin wird ein ganz
anderes Bild gezeichnet als in den uns länger bekannten Evan-
gelien. Dazu gehört auch die Darstellung Magdalenas als ver-
traute Begleiterin von Jesus. Die Verweise in den kanonischen
Evangelien können hingegen auf ihre tiefere Resonanz hin
untersucht werden. 

Zweitens kann man an diese Geschichte durch die Augen
und Erfahrungen der großen Künstler herangehen, die ihre
Aufmerksamkeit auf einzelne Szenen aus den Evangelien
richteten und das Geschehen um Magdalena intuitiv gedeutet
haben (natürlich gefiltert durch die Sichtweise ihres kulturel-
len Kontexts). Nach dem Sichten von Abbildungen in Kunst-
büchern und dem Besuch von Museen rund um die Welt fas-
zinierten uns mehrere wiederholt auftretende Motive und
ihre symbolischen Interpretationen: Magdalena wird oft mit

14



rotem oder goldenem Haar gemalt; häufig wird sie mit einem
Salbgefäß in Verbindung gebracht; und mehrmals wird sie in
der Gegenwart eines Schädels dargestellt. 

Eine dritte Herangehensweise an die Geschichte des Maria-
Evangeliums und die Bedeutung Maria Magdalenas selbst
besteht darin, beide auf rein symbolischer Ebene zu betrach-
ten, so wie es die Künstler in ihren wiederkehrenden Bildmo-
tiven gemacht haben. Dieses Vorgehen ermöglicht es uns, die
Frage zu stellen und zu beantworten: Was stellt diese Frau
heute für uns dar, und was ist die symbolische Bedeutung
ihrer Worte und Taten?

Schließlich können wir uns Maria und ihrem Leben an-
nähern, indem wir ihnen in spiritueller Weise nachgehen.
Unsere persönliche Forschung ist dadurch vorangetrieben
worden, dass wir begannen, eine tief greifende und wichtige
geistliche Wahrheit zu erkennen, die sich in Maria Magdalena
und ihrer einzigartigen Verbindung zu Jesus verkörperte –
eine Verbindung, die während der letzten zwei Jahrtausende
weitgehend ignoriert oder ausgelöscht worden ist. 

Die kanonischen Evangelien (des Matthäus, Markus, Lukas
und Johannes) erwähnen Maria Magdalena ein paar Mal
namentlich, obwohl viele ihr die Identität anderer ungenann-
ter Frauen, die in diesen vier Texten auftreten, zugeschrieben
haben. So hat man zum Beispiel angenommen, dass sie und
Maria von Bethanien, die Schwester des Lazarus, ein und die-
selbe Person seien. Ebenso erwähnt Lukas eine Frau, eine
»Sünderin« – die oft für eine Prostituierte gehalten wird –, die
mit einer Salbe zu Jesus kommt, um ihn im Hause des Pha-
risäers Simon zu salben, und einige haben gemeint, Magda-
lena sei jene Sünderin, die Vergebung erfahre, nachdem sie
Jesu Füße mit ihren Tränen gewaschen habe (Lukas 7,36–50).

Marias Identität als Prostituierte rührt von der Homilie 33
des Papstes Gregor I.6 her, der im Jahr 591 verkündete, dass

15



sie und die ungenannte Frau in Lukas 7 in Wahrheit ein und
dieselbe Person seien und die Gläubigen Maria als reuige
Hure betrachten sollten:

»Wir glauben, dass sie, die Lukas als sündiges Weib be-
zeichnet und die Johannes Maria nennt, die Maria ist, aus der
nach Markus sieben Dämonen ausgetrieben wurden. Und
was haben diese Dämonen anderes bedeutet als alle Laster? …
Es ist offenbar, ihr Brüder, dass diese Frau zuvor ihr Fleisch in
unzüchtigen Handlungen zu salben pflegte.«7

Es ist interessant festzustellen, dass der griechische Aus-
druck für »Sünderin« in dem Lukasvers, auf den sich Papst
Gregor bezieht, harmartolos ist, das auf verschiedene Weise
übersetzt werden kann. Aus jüdischer Sicht könnte es eine
Person bedeuten, die das jüdische Gesetz übertreten hat. Es
könnte auch jemand bezeichnen, der vielleicht seine Steuern
nicht bezahlt hat. Das Wort an sich bedeutet nicht Hure oder
Straßenmädchen. Das griechische Wort für Hure, porin, das
sonst bei Lukas gebraucht wird, ist nicht das Wort zur
Bezeichnung der Sünderin, die zu Jesu Füßen weint. In Wirk-
lichkeit findet sich nirgendwo in den Evangelien ein direkter
Hinweis auf sie oder Maria als Hure. 

Neben all den Spekulationen über die Person der Maria
finden wir einige wichtige Einzelheiten, die sich aus allen vier
Evangelien ergeben: Maria Magdalena ist außer der Mutter
Maria die einzige Frau, die namentlich in allen vier Evange-
lien erwähnt wird; und mit einer einzigen Ausnahme ist ihr
Name der erste bei Aufzählungen, in denen von der Anwe-
senheit anderer Frauen bei einem Ereignis die Rede ist. Die
Texte stellen auch eindeutig fest, dass Jesus Maria Magdalena
heilt, indem er sie von sieben Dämonen befreit (Markus 16,9
und Lukas 8,2), ein Geschehen, auf das Papst Gregor in sei-
ner Homilie 33 anspielt. Wir erfahren ebenfalls, dass sie
zusammen mit dem Apostel Johannes und der Mutter Maria
zu den dreien gehört, die bei der Kreuzigung Jesu am Fuß des

16



Kreuzes ausharren (Johannes 19,25). Und wir alle wissen
auch das Wichtigste: dass Maria Magdalena die erste ist, die
den aus dem Grab auferstandenen Jesus erblickt (Johannes
20,11–18; Markus 16,9; Matthäus 28,9–10). Aus diesem
Grund wird sie als »Apostel der Apostel« betrachtet und von
Augustinus sogar so genannt.

Alles in allem sind diese wenigen Daten so armselig, so
dürftig! Und doch liefern sie uns genug Stoff, um damit zu
arbeiten, wenn wir verstehen können, was sie im Kern bedeu-
ten. Jede dieser Referenzen transportiert etwas mehr als ihren
augenscheinlichen Wert und vermittelt uns größere Einsicht
über Maria Magdalena.

In den Evangelien hören wir von vielen Heilungen – von 
den Scharen der Kranken und der Bedürftigen, die sich um
Jesus sammelten, um seine Berührung oder seinen Blick zu
erhalten.8 Aber nur im Fall von Maria Magdalena hören 
wir von sieben aus einer Person ausgetriebenen Dämonen.
Normalerweise hat man daraus geschlossen, dass diese
außergewöhnlich große Zahl von Dämonen direkt mit der
Schwere ihre Sünde zusammenhängen müsste. Aber es gibt
vielleicht eine andere Deutung, die mit der Zahl sieben zu
tun hat.

Seit uralten Zeiten hat die spirituelle Wissenschaft erkannt,
dass sich im Körper des Menschen sieben Energiezentren
befinden. Diese »Energieräder« werden im Sanskrit chakra
genannt. Die Kenntnis der Chakras lässt sich von den frühes-
ten Weisheitslehren in Indien über die babylonischen und
assyrischen Kulturen bis zur Kultur Ägyptens verfolgen. Von
dort gelangte sie in die Traditionen der Hebräer – es gibt zahl-
reiche Hinweise auf die siebenfache Struktur der geistigen
Welten in den hebräischen heiligen Schriften und Vorstellun-
gen. Zwar behaupteten die Hebräer selbst, dieses Wissen als
göttliche Offenbarung empfangen zu haben, aber es könnte

17



genauso gut während ihrer Gefangenschaften in Ägypten und
Babylon übernommen worden sein.9

Die hebräische Menora, der siebenarmige Leuchter, spie-
gelt diese numerischen und spirituellen Beziehungen: Die
sechs Kerzen streben nach oben zur siebten, dem zentralen
Licht des Geistes. Für viele zeitgenössische Heiler, die mit den
sieben Chakras und sieben Ebenen arbeiten, steht dieses
Bewusstsein der sieben Energiezentren des Körpers im Brenn-
punkt der spirituellen Wissenschaft.10

Leider hat die Tatsache, dass Maria Magdalena von den
sieben Dämonen befreit wurde, dazu geführt, dass man grö-
ßere Aufmerksamkeit auf das scheinbare Stigma ihrer Ver-
gangenheit (wie Papst Gregor in seiner 33. Homilie erklärt)
als auf ihren geläuterten Zustand nach dieser Heilung rich-
tete. Erst 1969 hat die Katholischen Kirche offiziell die Be-
zeichnung Maria Magdalenas als Hure aufgehoben und
damit ihren Fehler zugegeben – obwohl ihr Bild als reuige
Sünderin nicht aus der öffentlichen Lehre der verschiede-
nen christlichen Kirchen verschwunden ist. Wie eine kleine
Druckfehlermeldung auf den hinteren Seiten einer Zeitung
bleibt die Korrektur der Kirche jedoch unbemerkt, während
der anfängliche und irrtümliche Artikel die Leserschaft weiter
beeinflusst.

Aber wir sollten im Gedächtnis behalten, dass Jesus Maria
tatsächlich von den sieben Dämonen befreit hat – vielleicht
von jenen Aspekten, die unsere Sicht vernebeln und die Ener-
gie in den einzelnen Chakras blockieren können. Vermutlich
war sie dann nicht länger von den Sieben Todsünden besessen
– Hoffart, Unkeuschheit, Neid, Zorn, Geiz, Unmäßigkeit und
Trägheit. An ihre Stelle sind die entsprechenden Tugenden
getreten11 – der Weg wurde nun frei für die »Sieben Jung-
frauen des Lichts«12. So gesehen macht ihre Läuterung sie zu
der am gründlichsten geheiligten Person im ganzen Neuen
Testament. Man braucht sich selbst nur einmal vorzustellen,

18



von Vorurteil und altem Groll, dem Nebel der Täuschung,
vererbten Hindernissen für die Gesundheit und von allen
Begierden vollständig gereinigt zu sein. Nach ihrer Heilung
ist sie wahrhaft fähig, die geistige Wahrheit in allen Dingen zu
erkennen. Sie vermag die Unmenschlichkeit anderer Men-
schenwesen ebenso wie die überirdische Schönheit der Leh-
ren Jesu zu erkennen. Modern ausgedrückt bedeutet das, dass
ihr Herz und ihre Energiezentren offen sind.

Am dritten Morgen nach der Kreuzigung glaubt Maria Mag-
dalena eine innere Stimme zu hören, die sie zu Jesu Grab ruft.
Sie nimmt ihr Salbgefäß mit sich, vielleicht gefüllt mit irgend-
einem Öl, das den Toten auf ihrer Wanderung durch die
Unterwelt bis in die Sphären des Geistes helfen sollte. Am
Grab begegnet sie Jesus Christus in seinem Auferstehungs-
körper. Man kann sich leicht vorstellen, dass sie hier eine
bedeutende Lehre empfängt, die nur eine Person, aus der alle
sieben Dämonen vertrieben wurden, erfassen kann.

Die Evangelisten Johannes, Markus und Matthäus berich-
ten alle von dieser ersten Erscheinung des auferstandenen
Christus für Maria. Der kurze Dialog zwischen Christus und
Maria, so wie er im Johannes-Evangelium wiedergegeben
wird, hat viele Debatten ausgelöst. Als sie merkt, dass der
Mann, den sie für den Gärtner gehalten hat, in Wirklichkeit
ihr Meister ist, spricht sie ihn mit dem vertrauten Ausdruck
»Rabbuni« an und will auf ihn zugehen. In der lutherschen
Übersetzung erwidert Jesus darauf: »Rühre mich nicht an!«
(Johannes 20,17). Der lateinische Text lautet an dieser Stelle:
»Noli me tangere.« Diese Worte sind als Bestätigung dafür
verstanden worden, dass Maria Magdalena wegen ihrer Sün-
den immer noch mit einem Makel behaftet ist. Mit anderen
Worten, manche deuten Jesu Worte als »Halte dich fern von
mir, du befleckte Frau!« Tatsächlich gibt es zahlreiche Sta-
tuen mit der Inschrift Noli me tangere, die einen transzen-

19



denten Christus darstellen, mit einer Frau, die in der tiefsten
Scham der Zurückweisung zu seinen Füßen im Staub kriecht.

Wäre Maria Magdalena jedoch wegen ihrer Vergangenheit
befleckt, könnten wir zu dem Schluss kommen, dass Jesus
Christus kein wirklich effektiver Heiler wäre – dass er seine
Aufgabe, sie von ihren Dämonen zu reinigen, nicht wirk-
lich bewältigt hätte. Wenn wir dagegen die Worte Christi im
griechischen Original betrachten, lassen sie eine andere Deu-
tung zu. In »Me mou aptou« wird der Imperativ des Verbs
(h)aptein – »befestigen, sich heften an« – benutzt. Eine bes-
sere Übersetzung wäre also: »Hänge dich nicht an mich!«
oder »Klammere dich nicht an mich!«

Dann lautet der ganze Vers: »Klammere dich nicht an
mich, denn ich bin noch nicht aufgefahren zu meinem Vater.«
Der zweite Teil dieses Satzes ist der wichtigere – Jesus bezieht
sich auf das Wesen des Auferstehungskörpers zwischen dem
irdischen Körper und dem aufgefahrenen Körper; ein Wesen,
das wir uns als eidolon vorstellen können, das heißt als »reine
und ideale Erscheinung«.13

Wenn wir die Betonung nicht mehr auf Maria Magdalenas
Zurückweisung legen, die manche aus Jesu Worten vor dem
Grab heraushören wollen, und wir darin stattdessen eine
Belehrung über die anderen Welten sehen, in denen wir leben
können, dann können wir verstehen, dass diese Worte viel-
leicht auf ihre ganz besondere Rolle hinweisen. Sie ist die eine
– in ihrem geläuterten Zustand vielleicht die Einzige –, die
Christi Botschaft verkünden darf: »Gehe aber hin zu meinen
Brüdern und sage ihnen: ›Ich fahre auf zu meinem Vater und
eurem Vater, zu meinem Gott und zu eurem Gott.‹« (Johan-
nes 20,17) An diesem Punkt wird sie in den kanonischen
Evangelien zum »Apostel der Apostel«, ein Thema, das in
den anderen Evangelien (aus Nag Hammadi, in der Pistis
Sophia aus dem dritten Jahrhundert und so weiter) ausge-
führt wird.14 Jesus fordert sie eindeutig auf, den anderen Jün-

20



gern eine Lehre zu überbringen – den Männern, die bei der
Kreuzigung nicht unter dem Kreuz zu finden waren, den
Männern, die nicht einmal Jesus selbst glaubten, als er ihnen
seine Auferstehung ankündigte.

Wissen wir, was sie lehrte? Das Evangelium der Maria
Magdalena ist die Hauptquelle für die Lehre, die sie empfan-
gen hatte. Jean-Yves Leloups Kommentare machen den Text,
dem ein paar wichtige Seiten fehlen, besser verständlich; sie
geben dem Text die Bedeutung zurück, die man in anderen
gnostischen Sammelwerken ignoriert hat. In gewisser Hin-
sicht ist diese Lehre, die Maria am Ort der Auferstehung
zuteil wurde, die wichtigste von allen.

Die Überlieferung gibt uns ein Bild der letzten Augenblicke
von Jesus Christus am Kreuz. Da stehen drei Gestalten zu sei-
nen Füßen, drei entscheidende Personen für die Verbreitung
seiner Lehren in der Welt (Johannes 19,25): die Mutter Maria,
der Apostel Johannes und Maria Magdalena. 

Die Mutter Maria wird die zentrale Stellung im Kreis der
Jünger einnehmen und zu Pfingsten die herabfahrende Ener-
gie des spirituellen Feuers bündeln, worauf die vom Geist
erfüllten Jünger hinausgehen und den Menschen das Evange-
lium verkündigen und predigen, sie bekehren und taufen wer-
den. Die so genannte apostolische Nachfolge bedeutet, dass
sich das offizielle Christentum von Petrus ausgehend durch
die Folge der Initiationen von Priester zu Priester entwickelt
hat. Die Mutter Maria als menschliche Ahnin am Anfang die-
ser Nachfolgelinie wird zu der geheimnisvollen Gestalt, auf
die die Gläubigen all ihre verborgenen Nöte projizieren. Die
Tradition der Nachfolge, jener spirituelle Strom, der mit der
jungfräulichen Geburt Christi begann, konzentriert sich auf
die äußere Arbeit der Kirche, auf die Verbreitung der Guten
Botschaft der Evangelien, auf Missionierung und Bekehrung,
um andere Menschen von dieser Sache zu überzeugen.

21



Der zweite Gestalt, Johannes, wird Mutter Maria während
ihrer letzten Jahre nach Ephesus begleiten, wird dort Bischof
und wird zuletzt auf die Insel Patmos verbannt, wo er zusam-
men mit seiner Version der Evangeliumsgeschichte eine ge-
waltige Offenbarung empfängt und niederschreibt. Man kann
all die Johannesfiguren, einschließlich Johannes dem Täu-
fer, zusammenführen in die mystischen Lehren des Apostels
Johannes und den Weg des Mystizismus, der aus ihnen ent-
standen ist.15

Aber können wir feststellen, was heute noch von Maria Mag-
dalenas Verbindung zu Jesus Christus und ihrer Anwesenheit
unter dem Kreuz lebendig ist? Wir sehen, wie die Apostel das
Werk Jesu in die Welt tragen, aber Magdalena war zu Pfings-
ten nicht dabei. Auf der Grundlage unserer Recherchen kön-
nen wir uns vorstellen, dass die Missionierung nicht mit ihrer
direkten Erfahrung des Göttlichen in Einklang stand. Ihre
Form der Weisheit war wohl kein Thema, über das man hätte
predigen können. Stattdessen richtet Maria Magdalena ihren
Blick auf die inneren Welten der Initiation. 

Für uns ist offensichtlich, dass sie die Vereinigung mit dem
Göttlichen nicht durch äußeren Pomp und Prunk suchte, son-
dern durch Gnosis oder direkte Erkenntnis. Ihr Weg ist der
Pfad der heiligen Ehe16, die im Herzen vollzogen wird. 

Ihr Pfad betont innere Vorbereitung, Introspektion und
innere Transformation. Außerdem könnte sie die Welt des
Gefühls repräsentieren, denn sie trägt die Sensitivität der Sinn-
lichkeit in sich, in der wahren Bedeutung des Worts, indem sie
das Göttliche in den Sinnen findet.

Ferner weist die Anwesenheit Marias bei der Kreuzigung
und am Grab nicht nur auf ihre Liebe zu Jesus hin, sondern
auch auf ihren tröstlichen und vertrauten Umgang mit dem
Tod. Die vielen künstlerischen Darstellungen Magdalenas mit
einem Totenschädel legen nahe, dass dies seit langem als Teil

22



ihrer Identität betrachtet wurde. Tatsächlich bedeutet Gol-
gatha, der Ort, an dem Jesus gekreuzigt wurde, »Schädel-
stätte«. Damit wollten visionäre Künstler vergangener Zeiten
wohl zum Ausdruck bringen, dass Magdalena mit der
Schwelle des Todes vertraut war. Ihr Auftreten mit den spezi-
ellen Ölen, mit denen sie Jesus Christus salbte, stellen sie in die
Tradition des Isiskults, dessen Priester und Priesterinnen Bal-
same benutzten, um die Seele über die Schwelle des Todes zu
befördern, während das Bewusstsein im Wachzustand blieb. 

Jesus akzeptiert und ermutigt diese Salbung, indem er den
anderen Jüngern erklärt: »Sie ist zuvorgekommen, meinen
Leib zu salben zu meinem Begräbnis« (Markus 14,8). Diese
Aussage setzt voraus, dass Jesus weiß, dass Maria sich dessen,
was geschieht, auf einer tieferen Ebene bewusst ist als die
anderen Jünger. Natürlich könnten wir uns fragen: »Wer gibt
ihr eigentlich das Recht, ihn zu salben?« Aber wir dürfen
dabei nicht übersehen, dass das Wort christos »der Gesalbte«
bedeutet. Wie war es dann möglich, dass die Christen die
Priesterin des Salbungsrituals in eine dunkle Ecke verdrängt
haben?

Nachdem Maria ihn gesalbt hatte, sprach Jesus zu den Jün-
gern: »Wahrlich ich sage euch: Wo dies Evangelium gepredigt
wird in aller Welt, da wird man auch das sagen zu ihrem
Gedächtnis, was sie jetzt getan hat« (Markus 14,9). Wie ist es
dann möglich, dass all die Christen ihr Andenken nicht bewah-
ren und ehren, obwohl ihr aller Meister so klar darauf hin-
gewiesen hat? Warum kennen die meisten sie nur als die reuige
Hure und nicht als die Person, die sie mit größerer Wahr-
scheinlichkeit zu sein scheint – eine zelebrierende Priesterin mit
einer tiefen Einsicht an der Schwelle zur geistigen Welt?

In den Geschichten und Legenden von Maria Magdalena las-
sen sich Hinweise auf das finden, was sie heute für uns bedeu-
ten könnte: Als Person, die von Sünde gereinigt wurde, die bis

23



zu seinem Kreuzestod bei Christus bleibt und erste Zeugin
seiner Auferstehung wird, die dieses Geschehen begreift und
glaubt, repräsentiert sie ein menschliches Wesen, das für
wahre »innere Erkenntnis« offen und bereit ist, die auf tie-
fere, klarere Weise zu »sehen« vermag, dank einer einzigarti-
gen spirituellen Verbindung sowohl zum irdischen Tod als
auch zum göttlichen Leben. 

In Südfrankreich ist man fest davon überzeugt, dass Maria
Magdalena nach dem Chaos, das nach Christi Tod in Jerusa-
lem herrschte, mit einer kleinen Schar von Anhängern dort-
hin geflohen ist. Sie soll in den Höhlen, die diese ganze
Region durchziehen, gelebt und eine Art von Clairvoyance –
»klares Sehen« – entwickelt haben. Das erlaubte ihr, sich in
jenem Höhlensystem zu bewegen, ohne Fackeln zu benutzen.
Diese Höhlen im Kalkstein jener Region erstrecken sich über
Hunderte von Kilometern und bilden das ausgedehnteste
unterirdische System der Erde. In den Hügeln der Sainte
Baume nördlich von Toulon gibt es eine große Höhle, in der
Maria Magdalena die letzten dreißig Jahre ihres Lebens in
enger Verbindung mit diesem verborgenen Teil der Erde ver-
bracht haben soll. 

Nach einer anderen Legende soll eine Schar von Engeln sie
jeden Morgen über den Gipfel der Klippen gehoben haben,
wo sie dem gesamten Chor der himmlischen Heerscharen,
den göttlichen Klängen der ursprünglichen und immer
währenden Schöpfung, lauschen durfte.

David Tresemer und Laura-Lea Cannon

24


