HEYNE



Das Buch

Nach dem Zeugnis der Evangelien des Neuen Testaments war
Maria Magdalena zwar die erste Augenzeugin der Auferste-
hung Jesu, aber doch nur eine Nebenfigur des Geschehens.
Nach dem Bericht der gnostischen Evangelien dagegen, die
Jahrtausende lang von der Kirche unterdriickt wurden, war
sie seine Frau und wichtigste spirituelle Vertraute, der er seine
geheimen Lehren vermittelte. Unter ihrem Namen wurde,
noch bevor die biblischen Evangelien kanonisch fixiert waren,
ein Augenzeugenbericht des Wirkens Jesu in Umlauf gebracht.
Obwohl immer noch der Offentlichkeit so gut wie unbekannt,
ist das Evangelium der Maria Magdalena doch einer der wich-
tigsten christlichen Basistexte, der Leben und Lehre Jesu so-
wie die Gemeinschaft der Glaubigen im frithen Christentum
in einem ganz neuen Licht erscheinen lasst.

Die ausfiihrliche Kommentierung durch Jean-Yves Leloup er-
schlief3t eine spirituelle Schatzkammer, deren Bedeutung fiir
den modernen Menschen gar nicht tiberschitzt werden kann!



Jean-Yves Leloup

Evangelium
der Maria Magdalena

Die spirituellen Geheimnisse der Gefihrtin Jesu

Aus dem Franzosischen von Wolfgang Hohn

WILHELM HEYNE VERLAG
MUNCHEN



Die Originalausgabe erschien 1997 unter dem Titel » ’Evangile de Marie«
im Verlag Editions Albin Michel, S.A., Paris, Frankreich

Der Verlag behilt sich die Verwertung der urheberrechtlich
geschiitzten Inhalte dieses Werkes fiir Zwecke des Text- und
Data-Minings nach § 44b UrhG ausdriicklich vor.

Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

MIX

Papler | Férdert
gute Waldnutzung

gw!scovg FSC® C014496

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

10. Auflage

Taschenbucherstausgabe 05/2008

Copyright © 1997, 2000 by Editions Albin Michel, Paris
Copyright © 2004 fiir die deutsche Ausgabe

by Ansata Verlag, Miinchen,

in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Strafse 28, 81673 Miinchen
produktsicherheit@penguinrandomhouse.de
(Vorstehende Angaben sind zugleich
Pflichtinformationen nach GPSR.)

Copyright © 2002 des Vorwortes von Jacob Needleman

und der Einleitung von David Tresemer und Laura-Lea Cannon
by Inner Traditions International, Rochester, Vermont, USA
Umschlaggestaltung: hilden_design, Miinchen

Umschlagmotiv: © Eigenarchiv hilden_design

Satz: satz-bau Leingirtner, Nabburg

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pof3neck

Printed in Germany

ISBN 978-3-453-70092-5

www.heyne.de



Inhalt

Vorwort von Jacob Needleman 7

Einfithrung von
David Tresemer und Laura-Lea Cannon 11

Einleitung 25

Ubersetzung des Evangeliums der Maria Magdalena
Kommentar 63

Anmerkungen 221

Bibliographie 231

43






Vorwort’

Das Evangelium der Maria Magdalena kam im Jahr 1896
in Kairo ans Licht, ungefihr fiinfzig Jahre vor der sensa-
tionellen Entdeckung der so genannten gnostischen Evange-
lien von Nag Hammadi in Oberdagypten. Unter all diesen
Texten ist das Evangelium des Thomas am bekanntes-
ten. Wie alle gnostischen Evangelien vermittelt auch das
Maria-Evangelium dem modernen Menschen eine neue
Wahrnehmung der GrofSe des Christentums und der Gestalt
Jesu.

Sowohl in ihrer Wurzel als auch in ihrer Essenz ist die
Lehre Jesu ganz klar eine Vision und ein Weg, die der
Menschheit von einer Quelle weit jenseits der uns vertrauten
Eigenschaften des Intellekts und der Sensibilitit geschenkt
wurden. Der Glanz und das Mysterium seiner Worte und
Taten vor 2000 Jahren ist eine »Erschiitterung von oben«,
welche die Welt veranderte und in den Hoffnungen von Mil-
lionen Menschen auf der ganzen Erde nachklingt.

Aber die inneren und die dufSeren Umstiande des modernen
Lebens haben sich in einer Weise entwickelt, dass es vielen
von uns fast unmoglich geworden ist, die spirituellen Tradi-
tionen der Welt zu héren. Zusammen mit dem inspirierten
Kommentar von Jean-Yves Leloup kann das Maria-Evange-
lium dazu beitragen, die Lehre Jesu mit neuem Leben zu
erfilllen — diese unbekannte Botschaft, unbekannt nicht in

7



negativem Sinne, sondern in der weiten und fruchtbaren
Bedeutung dieses Worts.

In jeder spirituellen Lehre ertont ein Ruf von oben. Doch
wie der vorliegende Text verkiindet und aufzeigt, besteht das
zentrale Anliegen von Jesus und seiner Lehre darin, uns auch
fiir jenes Oben, das uns aus unserem Inneren ruft, empfing-
lich zu machen. Die GrofSe des Christentums versteht ihre
innere Bedeutung als Zeichen der inneren Grofe eines jeden
menschlichen Herzens. Als Pfad des inneren Erwachens, als
Pfad tiefer Selbsterkenntnis (das bedeutet der aus dem Grie-
chischen stammende Ausdruck Gnosis) ermutigt und unter-
stiitzt er das innere Streben, das eigene Selbst, Gott in uns, zu
ehren, ihn zu horen und ihm zu folgen.

Wie Jean-Yves Leloup betont, ist das die tiefe Bedeutung
von Anthropos: selbst voll und ganz Mensch, Verkorperung
Gottes, zu sein. Das ist eine unbekannte Lehre — nicht im phi-
losophischen oder theologischen Sinn, noch in dem Sinn einer
Lehre, die nie zuvor verkiindet worden war, sondern in dem
Sinn, dass sie unserem gewohnlichen Denken und Fiihlen nie-
mals wirklich zuganglich sein kann. Und sie ist unbekannt in
dem Sinn, dass wir unser Leben an der Oberfliche unseres
Selbst leben, denn tiber unser eigenes Wesen wissen wir das
Wichtigste nicht, die eine Sache, die wir aber wissen miissten
und die uns alles Gute, das wir uns ernstlich wiinschen konn-
ten, bringen wiirde.

Wir meinen hier einen unbekannten Teil unseres Selbst,
der zugleich der wesentliche Teil unseres Selbst ist: den inne-
ren Meister, unsere wahre Identitidt. Der Weg — mit Sicher-
heit der Weg aller spirituellen Traditionen der Welt — ist die
Praxis und die sie fordernde Gemeinschaft, die eine Verbin-
dung zwischen unserem alltaglichen Selbstgefiihl und dem
hoheren Selbst oder dem heiligen Geist ermoglichen. Diese
innere Verbindung zwischen Selbst und Geist, so erfahren
wir, wird ermoglicht durch die innere Kultivierung einer



besonderen Qualitit bewussten Gewahrseins und gehobener
Intelligenz, die in dieser Tradition mit dem aus dem Griechi-
schen kommenden Begriff »Nous« (hoherer Verstand, hohe-
rer Geist) bezeichnet wird. Es ist die Sphire des interme-
didren Gewahrseins und der vermittelnden bewussten Krifte
im Kosmos, die in den esoterischen Traditionen der Weltreli-
gionen als Reich der Engel mythologisiert sind. In dieser
tibernatiirlichen und dennoch legitimen Begegnung zwischen
dem Hoheren und dem Niedrigeren in uns selbst kommt es
zur tiefen, intimen Erfahrung bewusster Liebe — einer be-
wussten Liebe zu unserem ausgehungerten und verwirrten
Selbst, die zugleich Liebe zu unserem Nichsten ist, dessen
innerer Zustand metaphysischer Armut mit dem unseren
Ubereinstimmt. Wie Jean-Yves Leloup uns zeigt, ist dies die
Liebe, die Jesus meint: »Liebe deinen Niachsten wie dich
selbst.« Diese Liebe lisst sich nicht befehlen, doch sollten wir
sie als das bestimmende Attribut unseres wahren Wesens
erkennen.

Es gehort zu den bemerkenswertesten Aspekten des Evan-
geliums der Maria Magdalena, dass das Mysterium um-
so tiefer wird, je mehr es uns iiber den wahren Sinn des
Christentums sagt. Dieses Paradox hingt sicherlich mit der
Tatsache zusammen, dass es — wie jede wahrhaft spirituelle
Kommunikation — gleichzeitig an der Oberfliche und in
den tiefen unbewussten Schichten zu uns spricht. Wahrend
es auf intellektueller Ebene die Auflosung der scheinbaren
Widerspriiche aufzeigt, die uns manchmal vom Glauben an
die objektive Existenz Gottes entfernen, offnet es uns zur
gleichen Zeit das Herz fiir die schweigende Erkenntnis der
Heimkehr — die Freude tiber das, was wir jenseits der Worte
schon immer wussten, was wir aber nicht mehr zu fin-
den hofften.

Kein Geheimnis ist grofSer und willkommener als dieses —
dass es uns in den Tiefen der Stille jenseits unseres Verstands

9



zuteil werden moge, uns selbst in unserem wahren Wesen zu
erkennen, geschaffen, um dem Guten zu dienen, sowohl um
Gottes als auch um unseres Nachbarn willen.

Jacob Needleman,

Philosophische Fakultit
der San Francisco State University.

IO



Einfihrung

Wer ist Maria Magdalena?

Die frithesten Handschriften, in denen Maria Magdalena er-
wahnt wird, stammen aus zwei sehr unterschiedlichen Quel-
len: aus den kanonischen Evangelien des Neuen Testaments
und aus einer Gruppe von Randmaterialien, die als gnosti-
sche Evangelien bezeichnet werden und von der Romisch-
Katholischen Kirche verworfen wurden.

Die Geschichte der Unterdriickung jener alternativen Evan-
gelien liest sich wie ein Abenteuerroman — Biicherverbren-
nungen, Geheimtreffen kleiner Sekten, die von der Obrigkeit
ausspioniert wurden, Verbannungen, Hinrichtungen und der-
gleichen.

Es ist eine Ironie des Schicksals, dass die grofste Unter-
driickung der frithchristlichen Literatur zu jener Zeit begann,
als Konstantin romischer Kaiser wurde und das Christentum
zur Staatsreligion des gesamten Romischen Reichs erklarte.
Dies fiihrte bekanntlich zu einem Bekehrungsfeldzug, der sich
iiber eine Reihe von Jahren erstreckte: von Konstantins ers-
tem Sieg im Jahr 312 bis zu seinem endgiiltigen Triumph 324
tiber seine Rivalen. 325 berief Konstantin das Konzil von
Nizda ein, um festzulegen, welche Texte zum Standard der
Kirche werden — die so genannten kanonischen Evangelien —
und welche unterdriickt werden sollten. Diejenigen, die man

II



nicht in den Kanon aufnahm, wurden iiber viele Jahre hinweg
oftmals unter Gewaltanwendung attackiert. Tatsachlich wur-
den auf dem Konzil von Nizia diejenigen Bischofe, die Kon-
stantins Auswahl ablehnten, sofort verbannt.*

Die Unterdrickung war jedoch nicht erfolgreich. Manche
Texte iiberlebten und wurden seit alter Zeit im Geheimen
uberliefert. An verschiedenen Orten tauchten im Lauf der
Zeit verschiedene Schriftfetzen und Fragmente auf, wenn
auch kaum in nennenswerter Zahl. Aber im Jahr 1945 nahm
die Sache eine tiberraschende Wendung, als man ein Versteck
von alternativen Handschriften in einem groflen Tongefafs
in der Wuste bei Nag Hammadi in der Nihe von Phou in
Oberigypten entdeckte. Der Bericht iiber den Weg dieser
Dokumente von den nomadischen Stammesangehorigen, die
sie gefunden hatten, tiber die Schwarzmarkte — eine der Papy-
rushandschriften gelangte sogar in den Besitz des beriihmten
Schweizer Psychologen Carl Gustav Jung — und schlieSlich
nach Kairo liest sich wie ein echter Abenteuerroman.’

Der Inhalt jenes TongefdfSes wurde zusammen mit anderen
Fetzen oder Fragmenten aus ungefiahr derselben Epoche als
die gnostischen Evangelien bekannt, weil viele davon Verbin-
dungen zu dem Glaubenssystem einer Gruppe aufweisen, die
sich als Gnostiker bezeichneten — von dem aus dem Griechi-
schen stammenden Wort Gnosis, das »innere Erkenntnis«,
»Selbsterkenntnis« oder »Selbstwissen« bedeutet. Hinter der
oft ziemlich seltsamen Kosmologie der verschiedenen gnosti-
schen Schulen steht das, was als die Gnostik bezeichnet wird
— der Glaube, dass spirituelles Wachstum und Heil durch
innere Erkenntnis erlangt werden konnen. In jiingster Zeit
haben verschiedene Autoren die modernen Aspekte dieser
Texte aufgegriffen und darin Gedanken iiber Intuition und
Bewusstsein entdeckt, die durchaus auf der Hohe unserer
Zeit sind. Wahrend das Evangelium des Thomas (das aus
Nag Hammadi stammt) und das Evangelium der Maria Mag-

I2



dalena, die beide den gleichen Nachdruck auf innere Er-
kenntnis legen, oft als gnostische Texte betrachtet werden,
teilen sie in Wirklichkeit nicht die ausgefeilte Kosmologie der
Traktate aus den gnostischen Sekten.*

Die Entdeckung der Handschriften von Nag Hammadi gab
einen wesentlich vollstindigeren Eindruck des ganzen Text-
korpus, das schon frih in der Geschichte des Christentums
verworfen worden war, und entziindete das Interesse am Stu-
dium der anderen unvollstandigen Texte, die in den Gewol-
ben der Archive geschmachtet hatten. Eine dieser Handschrif-
ten, die nun erneut Beachtung fand, war das Evangelium der
Maria Magdalena, das man 1896 in Agypten gefunden hatte
und das sich in der Obhut der Staatlichen Museen zu Berlin
befand. Die Wiederentdeckung dieses Evangeliums fithrte zu
einer Reihe von Ubersetzungen in verschiedene europiische
Sprachen (die erste 195 5). Dazu gehort auch diese neue Uber-
setzung aus dem Koptischen ins Franzosische von Jean-Yves
Leloup, einem Gelehrten, der ein tiefes intellektuelles und spi-
rituelles Verstindnis fiir die ganze Fiille der frithen Schriften
besitzt und bereits einige davon uibertragen und kommentiert
hat.

AufSer mit der Ubersetzung der in Agypten gefundenen
Texte haben sich die Gelehrten mit der Frage ihrer Datierung
beschiftigt. Die meisten vertreten die Auffassung, dass das in
Nag Hammadi entdeckte Tongefafs aus der Zeit um 3 50 nach
Christus stammt und dass die darin aufbewahrten Papyri
koptische Ubersetzungen von griechischen Originaltexten
waren. Wie alt waren dann die urspriinglichen Texte? Selbst
eine aufwindige Textanalyse kann zu kaum mehr als vagen
Vermutungen fithren. Einige Gelehrte glauben, dass die
Spruchsammlung Jesu im Thomas-Evangelium auf das Jahr
so zuriickgeht, dass sie den kanonischen Evangelien voraus-
geht und dass sie zeitgleich mit dem »Q-Evangelium« (Ur-
Evangelium, Spruch- oder Logienquelle Q), der vermuteten

13



gemeinsamen (fehlenden) Quelle fiir die kanonischen Evan-
gelien, verfasst worden sein diirfte. Einige gehen davon aus,
dass andere Teile der gnostischen Evangelien nicht frither als
auf das dritte Jahrhundert zu datieren sind, wahrend wieder
andere behaupten, das Evangelium der Maria Magdalena
konnte aus dem frithen zweiten Jahrhundert stammen.’

Letzten Endes reichen all unsere Kenntnisse nicht aus, um
die Zeit oder den Ort der historischen Urspriinge des Maria-
Evangeliums genau zu bestimmen. Nachdem wir in der Frage
der geschichtlichen Gewissheit nicht weitergekommen sind,
haben wir jedoch die Méglichkeit, mit anderen Mitteln den
Kontext dieses Werks und seines Verfassers etwas genauer zu
untersuchen.

Wir kennen vier Methoden, eine Lebensgeschichte zu erkun-
den, die so weit zuriickliegt wie diejenige von Maria Magda-
lena. Zuerst kann man die vorhandenen Verweise auf ihre
Person in den kanonischen Evangelien und den gnostischen
Dokumenten tiberpriifen. In den gnostischen Texten spielt
Magdalena eine wichtige Rolle, und darin wird ein ganz
anderes Bild gezeichnet als in den uns langer bekannten Evan-
gelien. Dazu gehort auch die Darstellung Magdalenas als ver-
traute Begleiterin von Jesus. Die Verweise in den kanonischen
Evangelien konnen hingegen auf ihre tiefere Resonanz hin
untersucht werden.

Zweitens kann man an diese Geschichte durch die Augen
und Erfahrungen der groflen Kuinstler herangehen, die ihre
Aufmerksamkeit auf einzelne Szenen aus den Evangelien
richteten und das Geschehen um Magdalena intuitiv gedeutet
haben (natiirlich gefiltert durch die Sichtweise ihres kulturel-
len Kontexts). Nach dem Sichten von Abbildungen in Kunst-
biichern und dem Besuch von Museen rund um die Welt fas-
zinierten uns mehrere wiederholt auftretende Motive und
ihre symbolischen Interpretationen: Magdalena wird oft mit

14



rotem oder goldenem Haar gemalt; haufig wird sie mit einem
SalbgefifS in Verbindung gebracht; und mehrmals wird sie in
der Gegenwart eines Schidels dargestellt.

Eine dritte Herangehensweise an die Geschichte des Maria-
Evangeliums und die Bedeutung Maria Magdalenas selbst
besteht darin, beide auf rein symbolischer Ebene zu betrach-
ten, so wie es die Kiinstler in ihren wiederkehrenden Bildmo-
tiven gemacht haben. Dieses Vorgehen ermdéglicht es uns, die
Frage zu stellen und zu beantworten: Was stellt diese Frau
heute fiir uns dar, und was ist die symbolische Bedeutung
ihrer Worte und Taten?

Schliefflich kénnen wir uns Maria und ihrem Leben an-
nihern, indem wir ihnen in spiritueller Weise nachgehen.
Unsere personliche Forschung ist dadurch vorangetrieben
worden, dass wir begannen, eine tief greifende und wichtige
geistliche Wahrheit zu erkennen, die sich in Maria Magdalena
und ihrer einzigartigen Verbindung zu Jesus verkorperte —
eine Verbindung, die wihrend der letzten zwei Jahrtausende
weitgehend ignoriert oder ausgeloscht worden ist.

Die kanonischen Evangelien (des Matthius, Markus, Lukas
und Johannes) erwihnen Maria Magdalena ein paar Mal
namentlich, obwohl viele ihr die Identitit anderer ungenann-
ter Frauen, die in diesen vier Texten auftreten, zugeschrieben
haben. So hat man zum Beispiel angenommen, dass sie und
Maria von Bethanien, die Schwester des Lazarus, ein und die-
selbe Person seien. Ebenso erwahnt Lukas eine Frau, eine
»Stinderin« — die oft fiir eine Prostituierte gehalten wird —, die
mit einer Salbe zu Jesus kommt, um ihn im Hause des Pha-
risders Simon zu salben, und einige haben gemeint, Magda-
lena sei jene Stinderin, die Vergebung erfahre, nachdem sie
Jesu FufSe mit ihren Trianen gewaschen habe (Lukas 7,36-50).

Marias Identitat als Prostituierte rihrt von der Homilie 33
des Papstes Gregor L.° her, der im Jahr 591 verkiindete, dass

L5



sie und die ungenannte Frau in Lukas 7 in Wahrheit ein und
dieselbe Person seien und die Gldubigen Maria als reuige
Hure betrachten sollten:

»Wir glauben, dass sie, die Lukas als siindiges Weib be-
zeichnet und die Johannes Maria nennt, die Maria ist, aus der
nach Markus sieben Damonen ausgetrieben wurden. Und
was haben diese Damonen anderes bedeutet als alle Laster? ...
Es ist offenbar, ihr Brider, dass diese Frau zuvor ihr Fleisch in
unzuchtigen Handlungen zu salben pflegte.«”

Es ist interessant festzustellen, dass der griechische Aus-
druck fiir »Stinderin« in dem Lukasvers, auf den sich Papst
Gregor bezieht, harmartolos ist, das auf verschiedene Weise
tibersetzt werden kann. Aus jiidischer Sicht konnte es eine
Person bedeuten, die das jiidische Gesetz ubertreten hat. Es
konnte auch jemand bezeichnen, der vielleicht seine Steuern
nicht bezahlt hat. Das Wort an sich bedeutet nicht Hure oder
StrafSenmadchen. Das griechische Wort fiir Hure, porin, das
sonst bei Lukas gebraucht wird, ist nicht das Wort zur
Bezeichnung der Siinderin, die zu Jesu FufSen weint. In Wirk-
lichkeit findet sich nirgendwo in den Evangelien ein direkter
Hinweis auf sie oder Maria als Hure.

Neben all den Spekulationen iiber die Person der Maria
finden wir einige wichtige Einzelheiten, die sich aus allen vier
Evangelien ergeben: Maria Magdalena ist aufSer der Mutter
Maria die einzige Frau, die namentlich in allen vier Evange-
lien erwahnt wird; und mit einer einzigen Ausnahme ist ihr
Name der erste bei Aufzdhlungen, in denen von der Anwe-
senheit anderer Frauen bei einem Ereignis die Rede ist. Die
Texte stellen auch eindeutig fest, dass Jesus Maria Magdalena
heilt, indem er sie von sieben Damonen befreit (Markus 16,9
und Lukas 8,2), ein Geschehen, auf das Papst Gregor in sei-
ner Homilie 33 anspielt. Wir erfahren ebenfalls, dass sie
zusammen mit dem Apostel Johannes und der Mutter Maria
zu den dreien gehort, die bei der Kreuzigung Jesu am FufS des

16



Kreuzes ausharren (Jobhannes 19,25). Und wir alle wissen
auch das Wichtigste: dass Maria Magdalena die erste ist, die
den aus dem Grab auferstandenen Jesus erblickt (Johannes
20,11-18; Markus 16,9; Maitthius 28,9-10). Aus diesem
Grund wird sie als » Apostel der Apostel« betrachtet und von
Augustinus sogar so genannt.

Alles in allem sind diese wenigen Daten so armselig, so
diirftig! Und doch liefern sie uns genug Stoff, um damit zu
arbeiten, wenn wir verstehen konnen, was sie im Kern bedeu-
ten. Jede dieser Referenzen transportiert etwas mehr als ihren
augenscheinlichen Wert und vermittelt uns grofSere Einsicht
tiber Maria Magdalena.

In den Evangelien horen wir von vielen Heilungen — von
den Scharen der Kranken und der Bediirftigen, die sich um
Jesus sammelten, um seine Beriithrung oder seinen Blick zu
erhalten.® Aber nur im Fall von Maria Magdalena horen
wir von sieben aus einer Person ausgetriebenen Damonen.
Normalerweise hat man daraus geschlossen, dass diese
auflergewohnlich grofSe Zahl von Damonen direkt mit der
Schwere ihre Siinde zusammenhingen miisste. Aber es gibt
vielleicht eine andere Deutung, die mit der Zahl sieben zu
tun hat.

Seit uralten Zeiten hat die spirituelle Wissenschaft erkannt,
dass sich im Korper des Menschen sieben Energiezentren
befinden. Diese »Energierdider« werden im Sanskrit chakra
genannt. Die Kenntnis der Chakras lisst sich von den frithes-
ten Weisheitslehren in Indien tber die babylonischen und
assyrischen Kulturen bis zur Kultur Agyptens verfolgen. Von
dort gelangte sie in die Traditionen der Hebraer —es gibt zahl-
reiche Hinweise auf die siebenfache Struktur der geistigen
Welten in den hebriischen heiligen Schriften und Vorstellun-
gen. Zwar behaupteten die Hebrier selbst, dieses Wissen als
gottliche Offenbarung empfangen zu haben, aber es konnte

17



genauso gut wihrend ihrer Gefangenschaften in Agypten und
Babylon tibernommen worden sein.’

Die hebraische Menora, der siebenarmige Leuchter, spie-
gelt diese numerischen und spirituellen Beziehungen: Die
sechs Kerzen streben nach oben zur siebten, dem zentralen
Licht des Geistes. Fiir viele zeitgenossische Heiler, die mit den
sieben Chakras und sieben Ebenen arbeiten, steht dieses
Bewusstsein der sieben Energiezentren des Koérpers im Brenn-
punkt der spirituellen Wissenschaft."®

Leider hat die Tatsache, dass Maria Magdalena von den
sieben Ddmonen befreit wurde, dazu gefiihrt, dass man gro-
Bere Aufmerksamkeit auf das scheinbare Stigma ihrer Ver-
gangenheit (wie Papst Gregor in seiner 33. Homilie erklart)
als auf ihren gelduterten Zustand nach dieser Heilung rich-
tete. Erst 1969 hat die Katholischen Kirche offiziell die Be-
zeichnung Maria Magdalenas als Hure aufgehoben und
damit ihren Fehler zugegeben — obwohl ihr Bild als reuige
Stunderin nicht aus der offentlichen Lehre der verschiede-
nen christlichen Kirchen verschwunden ist. Wie eine kleine
Druckfehlermeldung auf den hinteren Seiten einer Zeitung
bleibt die Korrektur der Kirche jedoch unbemerkt, wihrend
der anfingliche und irrtiimliche Artikel die Leserschaft weiter
beeinflusst.

Aber wir sollten im Gedachtnis behalten, dass Jesus Maria
tatsidchlich von den sieben Damonen befreit hat — vielleicht
von jenen Aspekten, die unsere Sicht vernebeln und die Ener-
gie in den einzelnen Chakras blockieren konnen. Vermutlich
war sie dann nicht linger von den Sieben Todsiinden besessen
—Hoffart, Unkeuschheit, Neid, Zorn, Geiz, Unmafigkeit und
Tragheit. An ihre Stelle sind die entsprechenden Tugenden
getreten'' — der Weg wurde nun frei fur die »Sieben Jung-
frauen des Lichts«'*. So gesehen macht ihre Lauterung sie zu
der am griindlichsten geheiligten Person im ganzen Neuen
Testament. Man braucht sich selbst nur einmal vorzustellen,

18



von Vorurteil und altem Groll, dem Nebel der Tduschung,
vererbten Hindernissen fiir die Gesundheit und von allen
Begierden vollstandig gereinigt zu sein. Nach ihrer Heilung
ist sie wahrhaft fahig, die geistige Wahrheit in allen Dingen zu
erkennen. Sie vermag die Unmenschlichkeit anderer Men-
schenwesen ebenso wie die iiberirdische Schonheit der Leh-
ren Jesu zu erkennen. Modern ausgedriickt bedeutet das, dass
ihr Herz und ihre Energiezentren offen sind.

Am dritten Morgen nach der Kreuzigung glaubt Maria Mag-
dalena eine innere Stimme zu horen, die sie zu Jesu Grab ruft.
Sie nimmt ihr Salbgefafs mit sich, vielleicht gefillt mit irgend-
einem Ol, das den Toten auf ihrer Wanderung durch die
Unterwelt bis in die Spharen des Geistes helfen sollte. Am
Grab begegnet sie Jesus Christus in seinem Auferstehungs-
korper. Man kann sich leicht vorstellen, dass sie hier eine
bedeutende Lehre empfingt, die nur eine Person, aus der alle
sieben Dimonen vertrieben wurden, erfassen kann.

Die Evangelisten Johannes, Markus und Matthdus berich-
ten alle von dieser ersten Erscheinung des auferstandenen
Christus fur Maria. Der kurze Dialog zwischen Christus und
Maria, so wie er im Johannes-Evangelium wiedergegeben
wird, hat viele Debatten ausgelost. Als sie merkt, dass der
Mann, den sie fiir den Gartner gehalten hat, in Wirklichkeit
ihr Meister ist, spricht sie ihn mit dem vertrauten Ausdruck
»Rabbuni« an und will auf ihn zugehen. In der lutherschen
Ubersetzung erwidert Jesus darauf: »Riihre mich nicht an!«
(Jobannes 20,17). Der lateinische Text lautet an dieser Stelle:
»Noli me tangere.« Diese Worte sind als Bestitigung dafiir
verstanden worden, dass Maria Magdalena wegen ihrer Siin-
den immer noch mit einem Makel behaftet ist. Mit anderen
Worten, manche deuten Jesu Worte als »Halte dich fern von
mir, du befleckte Frau!« Tatsachlich gibt es zahlreiche Sta-
tuen mit der Inschrift Noli me tangere, die einen transzen-

19



denten Christus darstellen, mit einer Frau, die in der tiefsten
Scham der Zuriickweisung zu seinen FiifSen im Staub kriecht.

Wire Maria Magdalena jedoch wegen ihrer Vergangenheit
befleckt, konnten wir zu dem Schluss kommen, dass Jesus
Christus kein wirklich effektiver Heiler wire — dass er seine
Aufgabe, sie von ihren Damonen zu reinigen, nicht wirk-
lich bewaltigt hiatte. Wenn wir dagegen die Worte Christi im
griechischen Original betrachten, lassen sie eine andere Deu-
tung zu. In » Me mou aptou« wird der Imperativ des Verbs
(h)aptein — »befestigen, sich heften an« — benutzt. Eine bes-
sere Ubersetzung wire also: »Hinge dich nicht an mich!«
oder »Klammere dich nicht an mich!«

Dann lautet der ganze Vers: »Klammere dich nicht an
mich, denn ich bin noch nicht aufgefahren zu meinem Vater.«
Der zweite Teil dieses Satzes ist der wichtigere — Jesus bezieht
sich auf das Wesen des Auferstehungskorpers zwischen dem
irdischen Korper und dem aufgefahrenen Korper; ein Wesen,
das wir uns als eidolon vorstellen konnen, das heifSt als »reine
und ideale Erscheinung«."?

Wenn wir die Betonung nicht mehr auf Maria Magdalenas
Zuriuckweisung legen, die manche aus Jesu Worten vor dem
Grab heraushoren wollen, und wir darin stattdessen eine
Belehrung tiber die anderen Welten sehen, in denen wir leben
konnen, dann konnen wir verstehen, dass diese Worte viel-
leicht auf ihre ganz besondere Rolle hinweisen. Sie ist die eine
— in ihrem gelduterten Zustand vielleicht die Einzige —, die
Christi Botschaft verkiinden darf: » Gehe aber hin zu meinen
Briidern und sage ihnen: >Ich fahre auf zu meinem Vater und
eurem Vater, zu meinem Gott und zu eurem Gott.«« (Johan-
nes 20,17) An diesem Punkt wird sie in den kanonischen
Evangelien zum »Apostel der Apostel«, ein Thema, das in
den anderen Evangelien (aus Nag Hammadi, in der Pistis
Sophia aus dem dritten Jahrhundert und so weiter) ausge-
fithrt wird.™* Jesus fordert sie eindeutig auf, den anderen Jiin-

20



gern eine Lehre zu Gberbringen — den Minnern, die bei der
Kreuzigung nicht unter dem Kreuz zu finden waren, den
Minnern, die nicht einmal Jesus selbst glaubten, als er ihnen
seine Auferstehung ankundigte.

Wissen wir, was sie lehrte? Das Evangelium der Maria
Magdalena ist die Hauptquelle fiir die Lehre, die sie empfan-
gen hatte. Jean-Yves Leloups Kommentare machen den Text,
dem ein paar wichtige Seiten fehlen, besser verstindlich; sie
geben dem Text die Bedeutung zuriick, die man in anderen
gnostischen Sammelwerken ignoriert hat. In gewisser Hin-
sicht ist diese Lehre, die Maria am Ort der Auferstehung
zuteil wurde, die wichtigste von allen.

Die Uberlieferung gibt uns ein Bild der letzten Augenblicke
von Jesus Christus am Kreuz. Da stehen drei Gestalten zu sei-
nen Fiiflen, drei entscheidende Personen fiir die Verbreitung
seiner Lehren in der Welt (Johannes 19,2 5): die Mutter Maria,
der Apostel Johannes und Maria Magdalena.

Die Mutter Maria wird die zentrale Stellung im Kreis der
Junger einnehmen und zu Pfingsten die herabfahrende Ener-
gie des spirituellen Feuers biindeln, worauf die vom Geist
erfiillten Jiinger hinausgehen und den Menschen das Evange-
lium verkiindigen und predigen, sie bekehren und taufen wer-
den. Die so genannte apostolische Nachfolge bedeutet, dass
sich das offizielle Christentum von Petrus ausgehend durch
die Folge der Initiationen von Priester zu Priester entwickelt
hat. Die Mutter Maria als menschliche Ahnin am Anfang die-
ser Nachfolgelinie wird zu der geheimnisvollen Gestalt, auf
die die Gliaubigen all ihre verborgenen Note projizieren. Die
Tradition der Nachfolge, jener spirituelle Strom, der mit der
jungfraulichen Geburt Christi begann, konzentriert sich auf
die dufSere Arbeit der Kirche, auf die Verbreitung der Guten
Botschaft der Evangelien, auf Missionierung und Bekehrung,
um andere Menschen von dieser Sache zu iiberzeugen.

21



Der zweite Gestalt, Johannes, wird Mutter Maria wahrend
ihrer letzten Jahre nach Ephesus begleiten, wird dort Bischof
und wird zuletzt auf die Insel Patmos verbannt, wo er zusam-
men mit seiner Version der Evangeliumsgeschichte eine ge-
waltige Offenbarung empfiangt und niederschreibt. Man kann
all die Johannesfiguren, einschliefSlich Johannes dem Tau-
fer, zusammenfithren in die mystischen Lehren des Apostels
Johannes und den Weg des Mystizismus, der aus ihnen ent-
standen ist."’

Aber konnen wir feststellen, was heute noch von Maria Mag-
dalenas Verbindung zu Jesus Christus und ihrer Anwesenheit
unter dem Kreuz lebendig ist? Wir sehen, wie die Apostel das
Werk Jesu in die Welt tragen, aber Magdalena war zu Pfings-
ten nicht dabei. Auf der Grundlage unserer Recherchen kon-
nen wir uns vorstellen, dass die Missionierung nicht mit ihrer
direkten Erfahrung des Gottlichen in Einklang stand. Thre
Form der Weisheit war wohl kein Thema, iiber das man hitte
predigen konnen. Stattdessen richtet Maria Magdalena ihren
Blick auf die inneren Welten der Initiation.

Fiir uns ist offensichtlich, dass sie die Vereinigung mit dem
Gottlichen nicht durch dufseren Pomp und Prunk suchte, son-
dern durch Gnosis oder direkte Erkenntnis. Thr Weg ist der
Pfad der heiligen Ehe'®, die im Herzen vollzogen wird.

Thr Pfad betont innere Vorbereitung, Introspektion und
innere Transformation. Auflerdem konnte sie die Welt des
Gefiihls reprasentieren, denn sie tragt die Sensitivitat der Sinn-
lichkeit in sich, in der wahren Bedeutung des Worts, indem sie
das Gottliche in den Sinnen findet.

Ferner weist die Anwesenheit Marias bei der Kreuzigung
und am Grab nicht nur auf ihre Liebe zu Jesus hin, sondern
auch auf ihren trostlichen und vertrauten Umgang mit dem
Tod. Die vielen kunstlerischen Darstellungen Magdalenas mit
einem Totenschidel legen nahe, dass dies seit langem als Teil

22



ihrer Identitdt betrachtet wurde. Tatsichlich bedeutet Gol-
gatha, der Ort, an dem Jesus gekreuzigt wurde, »Schidel-
stitte«. Damit wollten visiondre Kiinstler vergangener Zeiten
wohl zum Ausdruck bringen, dass Magdalena mit der
Schwelle des Todes vertraut war. Thr Auftreten mit den spezi-
ellen Olen, mit denen sie Jesus Christus salbte, stellen sie in die
Tradition des Isiskults, dessen Priester und Priesterinnen Bal-
same benutzten, um die Seele tiber die Schwelle des Todes zu
befordern, wihrend das Bewusstsein im Wachzustand blieb.

Jesus akzeptiert und ermutigt diese Salbung, indem er den
anderen Jiingern erklirt: »Sie ist zuvorgekommen, meinen
Leib zu salben zu meinem Begrabnis« (Markus 14,8). Diese
Aussage setzt voraus, dass Jesus weif$, dass Maria sich dessen,
was geschieht, auf einer tieferen Ebene bewusst ist als die
anderen Jiinger. Natiirlich konnten wir uns fragen: » Wer gibt
ihr eigentlich das Recht, ihn zu salben?« Aber wir diirfen
dabei nicht iibersehen, dass das Wort christos »der Gesalbte«
bedeutet. Wie war es dann moglich, dass die Christen die
Priesterin des Salbungsrituals in eine dunkle Ecke verdringt
haben?

Nachdem Maria ihn gesalbt hatte, sprach Jesus zu den Jin-
gern: » Wahrlich ich sage euch: Wo dies Evangelium gepredigt
wird in aller Welt, da wird man auch das sagen zu ihrem
Gedichtnis, was sie jetzt getan hat« (Markus 14,9). Wie ist es
dann moglich, dass all die Christen ihr Andenken nicht bewah-
ren und ehren, obwohl ihr aller Meister so klar darauf hin-
gewiesen hat? Warum kennen die meisten sie nur als die reuige
Hure und nicht als die Person, die sie mit grofferer Wahr-
scheinlichkeit zu sein scheint — eine zelebrierende Priesterin mit
einer tiefen Einsicht an der Schwelle zur geistigen Welt?

In den Geschichten und Legenden von Maria Magdalena las-
sen sich Hinweise auf das finden, was sie heute fiir uns bedeu-

ten konnte: Als Person, die von Siinde gereinigt wurde, die bis

23



zu seinem Kreuzestod bei Christus bleibt und erste Zeugin
seiner Auferstehung wird, die dieses Geschehen begreift und
glaubt, reprisentiert sie ein menschliches Wesen, das fiir
wahre »innere Erkenntnis« offen und bereit ist, die auf tie-
fere, klarere Weise zu »sehen« vermag, dank einer einzigarti-
gen spirituellen Verbindung sowohl zum irdischen Tod als
auch zum gottlichen Leben.

In Stidfrankreich ist man fest davon iiberzeugt, dass Maria
Magdalena nach dem Chaos, das nach Christi Tod in Jerusa-
lem herrschte, mit einer kleinen Schar von Anhingern dort-
hin geflohen ist. Sie soll in den Hohlen, die diese ganze
Region durchziehen, gelebt und eine Art von Clairvoyance —
»klares Sehen« — entwickelt haben. Das erlaubte ihr, sich in
jenem Hohlensystem zu bewegen, ohne Fackeln zu benutzen.
Diese Hohlen im Kalkstein jener Region erstrecken sich tiber
Hunderte von Kilometern und bilden das ausgedehnteste
unterirdische System der Erde. In den Hiugeln der Sainte
Baume nordlich von Toulon gibt es eine grofse Hohle, in der
Maria Magdalena die letzten dreifSig Jahre ihres Lebens in
enger Verbindung mit diesem verborgenen Teil der Erde ver-
bracht haben soll.

Nach einer anderen Legende soll eine Schar von Engeln sie
jeden Morgen tiber den Gipfel der Klippen gehoben haben,
wo sie dem gesamten Chor der himmlischen Heerscharen,
den gottlichen Kliangen der urspriinglichen und immer
wihrenden Schopfung, lauschen durfte.

David Tresemer und Laura-Lea Cannon

24



