
Leseprobe

Peter, Sloterdijk

Theorie der Nachkriegsgeschichte 

Sonderdruck 

© Suhrkamp Verlag

edition suhrkamp

978-3-518-06992-9 

Suhrkamp Verlag



SV

Sonderdruck
edition suhrkamp





Peter Sloterdijk
Theorie der Nachkriegszeiten

Bemerkungen zu  
den deutsch-französischen  

Beziehungen seit 1945

Suhrkamp



Der vorliegende Text geht auf eine Rede zurück, die der Verfasser 
am 15. November 2007 in der Aula der Albert-Ludwigs-Universität 
Freiburg gehalten hat. Den Anlaß hierzu gaben die vom Frankreich-
Zentrum der Freiburger Universität veranstalteten 6. Deutsch-Fran-
zösischen Kulturgespräche, die unter dem Titel »Zeitenwende. Werte
wandel in Deutschland und Frankreich« standen. 
Joachim Fritz-Vannahme moderierte die anschließende Diskussion 
mit dem Soziologen Alain Touraine und der Philosophin Blandine 
Kriegel.

edition suhrkamp
Sonderdruck

Erste Auflage 2008
© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2008

Originalausgabe
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das  

der Übersetzung, des öffentlichen Vortrags sowie der  
Übertragung durch Rundfunk und Fernsehen,  

auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert

oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Umschlag gestaltet nach einem Konzept

von Willy Fleckhaus: Rolf Staudt
Printed in Germany

ISBN 978-3-518-06992-9 

1  2  3  4  5  6  –  13  12  11  10  09  08



Inhalt

1  Europa, posthistorisch  7

2  Heiner Mühlmanns Maximal-Stress- 
	 Cooperation-Theorem  14

3  Europa nach Napoleon  19

4  Italien 1918: Kriegsergebnisfälschung  
	 als große Politik  23

5  Frankreich 1945: Die doppelte Fälschung  27

6  Deutschland 1945: Metanoia  36

7  Frankreich 2007: Die imperiale Versuchung  
	 und die Implosion der Linken  41

8  Deutschland 2007: Der Idiot der europäischen  
	 Familie in der Normalisierungsphase –  
	 die Affaire Walser  50

9  Glückliche Entfremdung: Polemologischer  
	 Ausblick mit René Girard  63





1

Meine sehr geehrten Damen und Herren, 

Wenn man – von einem deutschen Beobachtungs-
standpunkt aus – den Bewußtseinswandel der Euro-
päer in der Zeit nach 1945 in einem einzigen Satz zu-
sammenfassen sollte, müßte er summarisch folgenden  
Sachverhalt zum Ausdruck bringen: Die Bewohner 
dieses Erdteils, erschöpft von den Exzessen und Ver-
ausgabungen der Ära von 1914 bis 1945, haben den 
geschichtlichen Passionen den Rücken gekehrt, um 
an deren Stelle einen nach-geschichtlichen modus 
vivendi zu entwickeln. Unter dem Geschichtlichen 
verstehe ich ad hoc die Einheit aus der agierten und 
geschriebenen Tragödie sowie die Einheit aus dem 
agierten und dem geschriebenen Epos. In diesem Sinn 
ist für Europäer »Geschichte« eine abgelegte Option. 
Mit ihrem Eintritt in den Katastrophenschatten haben 
sie sich gegen den tragischen und epischen Stil des Da-
seins entschieden. Sie haben eine Form der Koexistenz 
gewählt, in der die Zivilisierung die Tragödie ersetzt 
und die Negotiation das Epos. In einer anderen Per-
spektive würde man sagen, die Europäer betrieben 

 



�

keine Kriegsvorbereitung mehr, vielmehr beschäf-
tigte sie nur noch die Sorge um die Konjunktur. Sie 
haben den militärischen Göttern abgeschworen und 
eine Bekehrung vom Heroismus zum Konsumismus 
vollzogen. 

Man erkennt an diesen sehr abstrakten Thesen, wie 
das im Titel des Versuchs auftauchende Wort »Nach-
kriegszeit« eine gegenüber dem Alltagsgebrauch ver-
schobene Bedeutung annimmt. Tatsächlich möchte ich 
die Funktion der Nachkriegszeiten für die Selbstregu-
lierung von Kulturen in den Vordergrund rücken und 
zeigen, in welchem Maß die Interpretation der Kriegs-
resultate durch die kriegführenden Einheiten für deren 
Selbstkonzepte ausschlaggebend sind. Hervorzukeh-
ren ist hierbei, wie stark die unterschiedlichen Haltun-
gen von Siegern und Besiegten zu den Tatsachen von 
Sieg und Niederlage ihre Sprach- und Lebensformen 
in den Zeiten danach durchdringen. Bei dieser Be-
trachtung werden sich die etwas überhöhten Verall-
gemeinerungen der eingangs präsentierten Thesen in 
diskretere Aussagen über lokale Nachkriegskulturen 
auflösen. Dann kann man die Optik auf deutsche und 
französische Phänomene scharfstellen und schließlich 
die sogenannten Verhältnisse zwischen beiden erör-
tern, falls von solchen die Rede sein kann – ich deute 
hier bereits meine Schlußthese an, die lautet: Es kann 
aufgrund der zu charakterisierenden stark abweichen-



 �

den Nachkriegsprozesse in beiden Ländern keine Be-
ziehungen zwischen ihnen geben, und ihr Verhältnis, 
das offiziell in einem Freundschaftsvertrag codifiziert 
ist, wäre günstigstenfalls als das einer wohlwollenden 
gegenseitigen Nicht-Beachtung oder einer benignen 
Entfremdung zu bezeichnen, wie man sie manchmal 
zwischen ehemaligen Liebespartnern findet – und  
warum auch nicht zwischen ehemaligen Haßpart-
nern. 

Zu den Merkmalen der nach-tragischen und nach-epi-
schen Lebensform, die sich die Europäer nolens volens 
zu eigen gemacht haben, gehört die weitverbreitete 
Empfindung, in einer entwirklichten Wirklichkeit zu 
leben, in der es keine ernstzunehmenden Ereignisse 
mehr gibt. Die einzige Ausnahme hiervon bildet die 
Sequenz von politischen Szenen in den Jahren 1989 bis 
1991, die wir im Rückblick unter der Überschrift »Zu-
sammenbruch des Kommunismus« resümieren – doch  
auch diese Begebenheiten, die tief in die Biographien 
der zwischen 1930 und 1975 Geborenen einschnitten, 
waren bloß ein verzögertes Nachspiel zu der abge-
wählten tragisch-epischen Periode. Das letzte Groß
ereignis läßt sich mit einem hängengebliebenen Brief 
vergleichen, der in der Geschichte abgeschickt wurde, 
seinen Empfänger jedoch erst in der Nach-Geschichte 
erreichte. Man darf hierzu das Schicksal des Lang-



10

zeitastronauten Sergej Krikalev assoziieren, der sich 
1990/1991 auf der Raumstation Mir befand, so daß er, 
der noch aus der Sowjetunion ins All gestartet war, 
sich bei der Landung im neuen Rußland wiederfand.

Als Kompensation für den post-historischen Ereig-
nis-Entzug, der zu den insgesamt positiv zu werten-
den, wenn auch schwer verständlichen Merkmalen des 
neuen modus vivendi gehört, hat die zeitgenössische 
Zivilisation eine Reihe von Surrogaten hervorgebracht, 
die sich auf allen Ebenen bemerkbar machen, die Dif-
ferenz von Hochkultur und Massenkultur übersprin-
gend. Ich nenne hier nur zwei Ausprägungen dieser 
Tendenz, die besonders ins Auge fallen: zum einen die 
Allgegenwart des Prinzips Inszenierung in der zeitge-
nössischen Event-Kultur, zum anderen jene Ersetzung 
von Ereignissen durch Erinnerungsereignisse, die zu 
einer blühenden Juliläumsindustrie geführt hat – ei-
ner hohen Küche, in der nur Aufgewärmtes zählt. Um 
keine Mißverständnisse aufkommen zu lassen, füge 
ich hinzu: Diese Tendenzen, Auswüchse eingerechnet, 
sind ein Teil des Preises, den man für die Emanzipa-
tion vom Heroismus und Tragizismus zu entrichten 
hat. Man zahlt ihn willig, wenn man bedenkt, wie die 
historischen Alternativen dazu auszusehen pflegten. 

Ich erlaube mir nun meinerseits einen Exkurs in die 
Jubiläumskultur und weise auf ein Erinnerungsereig-
nis hin, dem wir auf beiden Seiten des Rheins entge-



 11

gensehen. Zwar ist es noch viereinhalb Jahre von uns 
entfernt, aber sofern man sich zu gefährlichen Themen 
hingezogen fühlt und überdies gern im Kalender für 
Kulturschaffende vorwärtsblättert, wird man bemer-
ken, wie es schon jetzt einen Schatten vorauswirft, zu-
mindest den Schatten eines Schattens. Wenn wir also 
über deutsch-französische Beziehungen sprechen, 
ungeachtet der Tatsache, daß es aktuell zum Thema 
nichts zu sagen gibt, was nicht vom Tonband kommen 
könnte, so nur deswegen, weil wir uns schon jetzt Ge-
danken machen können über die Dinge, die bei dem 
bevorstehenden Ereignis anstelle des vergangenen 
Ereignisses, dem Jubiläum im Jahr 2012, mit starkem 
Grund in der Sache zu formulieren sein werden – und 
diese Dinge werden weithin unausgesprochen und  
einigermaßen dringlich sein. Am 8. Juli des genannten 
Jahres wird sich zum fünfzigsten Mal der Tag jähren, 
an dem Franzosen und Deutsche, vertreten durch ihre 
für diesmal mit vollem Recht so bezeichneten Staats-
männer Charles de Gaulle und Konrad Adenauer, 
in der Krönungskathedrale von Reims dem Versöh-
nungsgottesdienst beiwohnten, der den wenig spä-
ter unterzeichneten deutsch-französischen Freund-
schaftsvertrag vom Januar 1963, den sogenannten 
Elysée-Vertrag, vorwegnahm. Die feierliche Hand-
lung, die wir, wenn es soweit ist, in zeitgemäßer Be-
setzung nachspielen werden, geschah seinerzeit unter 



12

den höchsten symbolischen Vorzeichen, die unseren 
gemeinsamen Traditionen zu entnehmen waren. Das 
Te deum von Reims, zelebriert in Anwesenheit von 
Erzbischof François Marty, vollzog sich damals unter 
dem Baldachin des alteuropäischen katholischen Uni-
versalismus – an diesen wandte man sich, und sei es 
auch nur einen sentimentalen Augenblick lang, um das 
Zeitalter der historischen Exzesse zwischen unseren 
Völkern, die Ära der den Rhein in beiden Richtungen 
überschreitenden Infektionen und Mobilisationen, 
der Eifersuchtsmorde und bewaffneten Massenhyste-
rien für beendet zu erklären. 

Man kann sich schon heute ziemlich genau vorstel-
len, wie sich die Festlichkeiten um den 8. Juli 2012 in 
Reims, in Paris, in Berlin und anderen Brennpunkten 
abspielen werden. Das Protokoll schreibt den Politi-
kern ihre dann zu vollziehenden Schritte in einer Ge-
nauigkeit vor, die für neue Gesten keinen Raum of-
fenläßt. Es gehört fast keine Phantasie dazu, um sich 
die Reden vorzustellen, die man von beiden Staatsprä-
sidenten sowie von den übrigen Diensthabenden aus 
Politik, Kultur, Wirtschaft und Religion hören wird. 
Etwas mehr Phantasie würde man benötigen, um die 
Frage zu beantworten, ob Philosophen und Kultur-
wissenschaftler aus den tangierten Ländern etwas zu 
diesem Jubiläum werden beitragen können und falls 
ja, in welcher Weise. Was ich im folgenden andeute, 



 13

läßt sich am besten als Vorübung für einen philosophi-
schen Kommentar zu den kommenden Gedenktagen 
begreifen. Eine solche Stellungnahme müßte in ausge-
führter Form die tausendjährige deutsch-französische 
Rivalität rekonstruieren – von der Reichsteilung unter 
den Nachkommen Karls des Großen bis zu ihrer Auf-
lösung im dritten Drittel des 20. Jahrhunderts. 



2

Von diesem anspruchsvollen Vorhaben berühre ich 
nur einige Punkte, und selbst diese bloß auf flüchtige 
und vorläufige Weise. Ich beschränke meinen Betrach-
tungszeitraum auf die zurückliegenden 200 Jahre, 
genauer gesagt die Ära, die auf die Französische Re-
volution und die napoleonischen Kriege folgte, und 
enge diesen dann weiter ein auf die Epoche nach 1945. 
Beide Zeitspannen sind im eminenten Sinn des Wortes 
als Nachkriegszeiten zu verstehen, zunächst was die 
chronologischen und, mehr noch, was die mentalen 
oder psychopolitischen Verhältnisse angeht. 

Im Gang meiner Darlegungen ist nun der Mo-
ment gekommen, in dem ich mich zu dem Ausdruck 
»Nachkriegszeit« erklären muß. Schon aus den bis-
herigen Verwendungen des Worts geht hervor, daß 
ich Gründe sehe, es nicht nur alltagssprachlich zu 
gebrauchen, sondern mit ihm anspruchsvollere Zu-
satzbedeutungen zu verbinden. Die werden erkenn-
bar, sobald wir den Terminus in den Kontext einer 
allgemeinen Theorie über die »Natur der Kulturen« 
versetzen. Die Fügung »Natur der Kulturen« geht auf 
den Kulturtheoretiker Heiner Mühlmann zurück, der 



 15

mit dem gleichnamigen Buch aus dem Jahr 1996 in 
vorerst noch engen Kreisen von Systemtheoretikern, 
Polemologen, Mediologen und Neuro-Rhetorikern 
Aufsehen erregt hat. Die Arbeit Mühlmanns ist dem 
äußerst ambitionierten Vorsatz gewidmet, den Zu-
sammenhang von Krieg und Kultur im Lichte eines 
generalisierten Modells stress-erzeugter Kollektivbil-
dungen zu durchdringen. Dieses Unternehmen, das in 
seinem beschreibenden Teil auch den Titel The Selfish  
Culture tragen könnte, wird zunächst an Beispielen 
aus der alteuropäischen Kriegskulturgeschichte er-
läutert, beginnend mit der griechischen Phalanx, um 
schließlich Zug um Zug seine ethischen Implikationen 
zu entfalten – bis hin zu dem hochgreifenden Modell 
der »zivilisierenden Beeinflussung« von Kulturen 
durch die Umorientierung zu postheroischen Werten 
und zu einer Ästhetik des Unterlassens. 

Im Mittelpunkt des neuen kulturdynamischen Er-
klärungsmodells findet man eine Theorie stressori-
scher Prozesse, wie sie Anfang der neunziger Jahre 
im Umfeld von Bazon Brocks Wuppertaler Schule in 
Anlehnung an die von Hans Seyle eingeführte Unter-
scheidung von eustressorischen und dysstressorischen 
Phänomenen diskutiert wurde. Mühlmanns ingeniöse 
Idee bestand darin, die Stress-Analyse für die Erklä-
rung der Möglichkeit sozialen Zusammenhalts unter 
Höchstbelastung einzusetzen. Er gelangte dabei zu 



16

einer überaus originellen Vision von der Geburt der 
konfliktresistenten und generationenübergreifend 
lernfähigen Kulturgruppen aus dem Geist der eustres-
sorischen Kooperation. Sie bildet das Basistheorem 
von Mühlmann, das er lapidar das MSC-Modell nennt –  
das Sigel MSC steht für Maximal-Stress-Cooperation 
oder eustressorische Fitness in Erfolgsgruppen. Kultu
ren sind demnach Entitäten, deren Kontinuität hori
zontal durch MSC-Tauglichkeit und vertikal durch 
memoaktive Fitnessprozeduren (vulgo Traditionsbil-
dung dank Erziehung) sichergestellt wird. In alltägli-
cher Ausdrucksweise sagt das nichts anderes, als daß 
Gruppengebilde, die es auf Langzeiterfolge anlegen, 
die Fähigkeit besitzen müssen, ihre existentiellen Kri-
sen durch Höchstleistungen an Kooperation unter 
hohem Druck zu meistern (was in der Regel Bewäh-
rung im Krieg mit konkurrierenden Kulturen bedeu-
tet). Zugleich sind sie auf die immer wache Kompe-
tenz angewiesen, aus den Resultaten ihrer Konflikte 
mit anderen Gruppen, insbesondere aus Niederlagen, 
die richtigen Konsequenzen zu ziehen und im kul-
turellen Gedächtnis zu verankern. Hier wird, durch 
die systemtheoretische Verfremdung hindurch, ein 
modernes Echo des platonischen Webergleichnisses 
wahrnehmbar, nach welchem die Staatskunst bezie-
hungsweise die königliche Kunst darin bestehe, die 
tapfere und die besonnene Gemütsart (andreia und 



 17

sophrosyne) im Gewebe des Gemeinwesens zu einem 
belastbaren Ganzen zusammenzuflechten.� 

Nach dem Gesagten sollte verständlich sein, warum 
im Rahmen einer solchen Theorie den Nachkriegszei-
ten eine herausragende Bedeutung für die Moderie-
rung oder Steuerung kultureller Einheiten zukommt. 
Am Ende von kriegerischen Konflikten – Mühlmann 
spricht von einer post-stressorischen Entspannungs-
phase und von der Selbstprüfung der Kombattanten 
im »Stress-Schatten« – ist nämlich bei den Siegern 
wie den Besiegten eine Evaluierung der eigenen kul-
turellen Prämissen im Lichte der Kampfergebnisse 
unvermeidlich. Dabei legen die Sieger ihr Resultat in 
der Regel als Verstärkungssignal aus und fühlen sich 
in ihrem »Decorum« bestätigt, während die Besieg-
ten – sofern sie nicht in Leugnungen, Ressentiments 
und die dazugehörigen Ausreden flüchten – Anlaß ha-
ben, die Gründe ihres Mißerfolgs zu erforschen. Dies 
kann zu umstürzenden Veränderungen des kulturei-
genen Decorums, das heißt des Inbegriffs von lokal 
verbindlichen Normen und Lebensformen, führen, 
wenn und insofern die Selbstprüfung der Verlierer zu 
dem Schluß gelangt, die Niederlage beruhe nicht allein 
auf der Stärke des Gegners, sondern sei begründet in 
der selbstverschuldeten Schwäche, der Unangepaßt-

�	 Politikós, 306a–311c.



18

heit des eigenen Verhaltens an die Lage, im ernstesten 
Fall sogar in der eigenen Hybris, ja in einer verfehl-
ten Stellung zur Welt. Verfahren dieser Art münden 
entweder dank moralischer, kognitiver und techni-
scher Nachrüstung in Reformen (wie sie in eklatanter 
Weise in Preußen nach der Niederlage von Jena 1806 
zustandekamen). Oder man faßt in der Phase der post-
stressorischen Besinnung den Beschluß, sich mit der 
Siegerkultur in einer Friedensordnung höherer Stufe 
zusammenzuschließen – wie es die Deutschen nach 
1945 praktizierten, als sie das Leitwort »Westintegra-
tion« als Handlungsmaxime ausriefen. Für diese Be-
reitschaft zur Umformung der als schädlich erkannten 
Kulturregeln in weniger schädliche Muster verwende 
ich im folgenden den Ausdruck Metanoia. Er bedeutet 
hier nicht so sehr die christliche Buße, sondern das 
weltliche Umlernen im Dienste erhöhter Zivilisations
tauglichkeit.



3

Diese Andeutungen reichen, denke ich, aus, um ver-
ständlich zu machen, warum es für eine kulturtheo-
retisch gestützte Betrachtung der »deutsch-fran-
zösischen Beziehungen« in jüngerer Zeit von ganz 
besonderer Bedeutung sein müßte, die Interaktionen 
beider Kulturen unter dem Blickwinkel ihrer wechsel-
vollen Kriegsgeschicke und deren ebenso wechselvol-
len Nachbearbeitungen zu untersuchen.

Blickt man auf die für unsere Thematik vorrangig 
virulente Zeitspanne von 1806 bis 1945, hat man es 
mit einer Sequenz von verwickelten, zugleich kultu-
rell produktiven Nachkriegszeiten zu tun (obschon es 
mit dieser Produktivität meistens eine pathologische 
Bewandtnis hatte). René Girard hat jüngst in seinem 
Buch über Clausewitz wichtige Anregungen zum 
Verständnis der mimetischen Austauschprozesse im  
deutsch-französischen Duell und dessen extremisti
scher Dynamik gegeben – ich komme hierauf zu-
rück. 

Es erübrigt sich zu erklären, warum ich an dieser 
Stelle kaum mehr als das Programm und die gröb-
sten Umrisse eines solchen Unternehmens formu-



20

lieren kann. Begnügen wir uns mit der Bemerkung, 
daß der Auftritt Napoleons eine Schicksalswende in 
den Beziehungen beider Länder markierte. Der Fol-
genreichtum seiner Interventionen für den Gang der 
deutschen Dinge war buchstäblich unabsehbar – und 
wäre es möglicherweise immer noch, hätten nicht 
die Annäherung und Versöhnung Deutschlands und 
Frankreichs unter den oben erwähnten Staatsmännern 
die Ketten dieser fatalen Affaire gesprengt. Napoleon 
ist ja aus deutscher Sicht nicht nur der Liquidator des 
Heiligen Römischen Reiches deutscher Nation, nicht 
nur der Mann, dessen militärisches Genie Österreich 
und Rußland in der Schlacht von Austerlitz 1805 be-
zwang, auch nicht allein der Sieger von Jena und Auer
stedt 1806 – kurzum nicht nur der von Clausewitz 
so genannte »Kriegsgott«, durch dessen Intensität 
das revolutionär aufgewühlte Frankreich es zuwege 
brachte, aus der faszinierendsten seiner inneren Ange-
legenheiten, dem Übergang von der Monarchie in die 
Republik, eine äußere Angelegenheit zu machen und 
darüber hinaus einen globalen messianischen Feldzug 
zur Verbreitung der französischen Prinzipien in der 
Gestalt eines allgemeinen Eroberungskriegs zu lan-
cieren. Er wurde vielmehr dadurch schicksalhaft, daß 
er das epochal wirksame Muster des Genie-Politikers 
aufstellte, der fatalerweise aufgrund seiner Erfolge die 
Saaten des Ressentiments und der von Haßliebe ge-


