
Leseprobe

Gabriel, Markus

Skeptizismus und Idealismus in der Antike 

© Suhrkamp Verlag

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1919

978-3-518-29519-9 

Suhrkamp Verlag



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 1919



Es gilt inzwischen als ausgemacht, daß die neuzeitliche Erkenntnistheorie
das Problem des Solipsismus entdeckt habe. Die antike Philosophie hinge-
gen habe – ausgehend von einem »gesunden« Realismus – die Existenz einer
nichtmentalen Außenwelt niemals in Frage gestellt. Diese Auffassung ist
falsch, wie Markus Gabriel in seiner originellen Studie zeigt. Die antike
Skepsis, so seine These, hat das Außenweltproblem sogar auf eine ungleich
radikalere Weise als die Frühe Neuzeit durchdacht. Im Durchgang durch die
skeptische Antiphilosophie des Sextus Empiricus und durch Plotins ideali-
stische Metaphysik sowie vor dem Hintergrund der Gegenwartsphilosophie
macht er sichtbar, daß die antike Skepsis eine Lebensform zur Debatte stellt,
die über die Paradoxien der neuzeitlichen Erkenntnistheorie hinausführt.

Markus Gabriel ist Assistant Professor für Philosophie an der New School
for Social Research in New York City.



Markus Gabriel
Skeptizismus und Idealismus

in der Antike

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1919
Erste Auflage 2009

 der deutschen Ausgabe Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2009
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet,

vervielfältigt oder verbreitet werden.
Satz: Memminger MedienCentrum AG
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Printed in Germany
Umschlag nach Entwürfen von

Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
ISBN 978-3-518-29519-9

1 2 3 4 5 6 – 14 13 12 11 10 09



Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

I. Die Reichweite des antiken Skeptizismus
Gibt es einen Außenweltskeptizismus in der Antike? . . 29
§ 1. Das Außenweltproblem bei Sextus und der

mentale Repräsentationalismus . . . . . . . . . . . . . . . . 37
§2. Sextus und der kyrenaische Solipsismus . . . . . . . . . 53
§ 3. Die idealistische Grundannahme der antiken

Metaphysik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
§4. Der eigene Körper als Bestandteil der Außenwelt . 96
§ 5. Ataraxie ohne Gewißheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

II. Das Dilemma des Quietismus oder
Die Aporie der skeptischen Ataraxie . . . . . . . . . . . . . . . . 130
§6. Das Dilemma von urbanem und rustikalem

Skeptizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136
§ 7. Das Problem des Quietismus

Die dialektische Inkonsistenz der skeptischen
Lebensform in Hegels Phänomenologie des Geistes . 170

III. Plotins idealistische Metaphysik der Erkenntnis und
der Wahrnehmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184
§8. Plotins skeptische Begründung des Idealismus . . . . 188
§9. Gibt es eine materielle Außenwelt in Plotins

Idealismus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217
§ 10. Plotins Wahrnehmungstheorie . . . . . . . . . . . . . . . . 254
§ 11. Plotins Heilsversprechen – Das Eine als Freiheit . . 285

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 311





Was denn bei Zeus! Werden wir uns etwa allzu leicht überzeugen lassen,
daß in Wahrheit Bewegung [κ�νησις] und Leben [Zωj] und Seele
[ψυ�j] und Denken [Àρ¯νησις] dem vollkommen Seienden nicht
zukommen, daß es weder lebe noch denke, sondern ehrfurchtgebietend
und heilig, aber geistlos [ν®υ̃ν ®υ� κ ε��®ν], unbewegt und stillstehend
ist? Platon, Sophistes





Einleitung

Es ist inzwischen eine weitverbreitete Überzeugung, daß es in der
antiken Philosophie weder ein Außenweltproblem im engeren Sinne
noch gar einen Idealismus gegeben habe, der damit rechnet, daß
es überhaupt keine Außenwelt, verstanden als raum-zeitlich ausge-
dehnte Totalität aller kausal miteinander verknüpften Einzeldinge,
gibt.1 Da das durch den Skeptizismus aufgeworfene Problem der Au-
ßenwelt sowohl in der Philosophie der Frühen Neuzeit als auch im
nachkantischen Idealismus eine entscheidende Begründungsfunkti-
on für die idealistische Theorieoption übernimmt, wäre die Annah-
me eines Idealismus in der Antike also unplausibel, da es seinerzeit
kein Außenweltproblem gegeben hat.

Nun läßt sich aber nicht nur zeigen, daß Sextus Empiricus, der
wohl bekannteste antike Skeptiker, dessen Denken in der zeitge-
nössischen Erkenntnistheorie eine veritable Renaissance erfährt, das
Außenweltproblem ins Zentrum seiner Argumentation gegen den
Dogmatismus rückt,2 sondern auch, daß Plotin auf das Erkenntnis-
problem des akademischen und Pyrrhonischen Skeptizismus mit ei-
ner idealistischen Wahrnehmungstheorie reagiert, die erklären soll,
wie die Illusion einer materiellen Außenwelt durch die Tätigkeit ei-
ner strebenden Intentionalität namens »Seele« zustande kommt. In
diesem Zusammenhang entwickelt Plotin eine Theorie der Produk-
tion der Außenwelt und ihres Scheins substantieller Materialität und
antizipiert so Grundgedanken des neuzeitlichen Idealismus. Dabei
ist insbesondere darauf hinzuweisen, daß Plotin die Funktion der
Einbildungskraft (des Imaginären) in der Weltkonstitution psychi-
scher Monaden erkannt hat.

Die Diskussion um das Verhältnis von Skeptizismus und Idealis-
mus bestimmt mehr als nur eine Epoche der Philosophiegeschichte

1 Vgl. dazu ausführlicher § 1.
2 Zum amerikanischen Neo-Pyrrhonismus und seine Beziehung zur antiken Skepsis

vgl. Gisela Striker, »Historical Reflections on Classical Pyrrhonism and Neo-Pyr-
rhonism«, in: Walter Sinnott-Armstrong (Hg.): Pyrrhonian Skepticism, Oxford
2004, S. 13-24; Markus Gabriel, »Die Wiederkehr des Nichtwissens – Perspektiven
der zeitgenössischen Skeptizismus-Debatte«, in: Philosophische Rundschau 54/2
(2007), S. 148-176; ders.: Antike und moderne Skepsis zur Einführung, Hamburg
2008, Kap. II.4.

9



und kann insofern mit guten Gründen als eine Konstellation der phi-
losophia perennis gelten. Unter den Bedingungen der neuzeitlichen
Philosophie, sofern man diese mit Descartes beginnen läßt, wird ihr
systematisches Verhältnis üblicherweise so bestimmt, daß ein metho-
discher Skeptizismus eingesetzt wird, um einen idealistischen Stand-
punkt zu motivieren. Dies kann in der postcartesischen Debatte in
der Entwicklung von Locke über Hume bis hin zu Berkeley beobach-
tet werden. Man nimmt demnach an, daß der Idealismus dem Skep-
tizismus grosso modo recht gibt und dennoch daran festhält, daß die
philosophische Reflexion den Skeptizismus gewissermaßen zu do-
mestizieren vermag. Einen Terminus Dietmar Heidemanns aufgrei-
fend kann man diesen Umgang mit dem Problem des Skeptizismus
als »integrativen Antiskeptizismus« bezeichnen.3 Die Integration ei-
ner skeptischen Methode in die Theoriekonstruktion des Idealismus
scheint ein typischer Theoriezug des Idealismus zu sein, der sich al-
lerdings entgegen verbreiteter Annahmen nicht nur und nicht erst
im Gefolge des cartesischen Substanzendualismus entfaltet hat.

Philosophische Großprojekte wie der nachkantische Idealismus
lassen sich grundsätzlich als antiskeptische Strategien verstehen, die
den Skeptizismus in die Begründung ihrer Theoriekonstruktion ein-
beziehen, wie neuere Arbeiten gezeigt haben.4 In seiner Jenenser Pe-
riode war etwa Hegel der Überzeugung, einen »sich vollbringenden
Skeptizismus« (TWA 3, 72), nämlich seine Phänomenologie des Geistes,
als eine Einführung in den absoluten Idealismus konstruieren zu
können.5 Auch Fichte und Schelling setzten sich unablässig mit dem
Problem des Skeptizismus auseinander, das sich im Ausgang von

3 Vgl. dazu Dietmar H. Heidemann, Der Begriff des Skeptizismus. Seine systemati-
schen Formen, die pyrrhonische Skepsis und Hegels Herausforderung, Berlin/New York
2007.

4 Vgl. Paul Franks, All or Nothing. Systematicity, Transcendental Arguments, and Skep-
ticism in German Idealism, Cambridge, Ma. 2005. Vgl. auch ders., »Transcendental
Arguments, Reason, and Skepticism: Contemporary Debates and the Origins of
Post-Kantian Idealism«, in: Robert Stern (Hg.), Transcendental Arguments: Pro-
blems and Prospects, Oxford 2000, S. 111-146; ders., »What Should Kantians Learn
from Maimon’s Skepticism?«, in: Gideon Freudenthal (Hg.), The Philosophy of
Salomon Maimon and its Place in the Enlightenment, Dordrecht 2003, S. 200-232;
ders., »Does Post-Kantian Skepticism Exist?«, in: Internationales Jahrbuch des
Deutschen Idealismus 1 (2003), S. 141-163.

5 Vom Programm einer skeptischen Einleitung in die Philosophie ist Hegel später
abgerückt. Vgl. bes. Enz. §78, Anm.

10



Kants transzendentalem Idealismus auf eine radikalisierte Weise ge-
stellt hatte.6 Denn aus ihrer Sicht hatte Kant dafür argumentiert, daß
wir das An-sich nicht erkennen können und statt dessen lediglich
mit den Erscheinungen vorliebnehmen müßten. Die Erkenntnis des
wahren Seins, der Substanz der Erscheinungen, sei unmöglich, da
unser kognitiver Zugriff auf mögliche und wirkliche Gegenstände
des Wissens diese stets in einer Form einblende, die diesen mögli-
cherweise an sich gar nicht zukomme. Kants formaler Idealismus
verschiebe den gegebenen Inhalt der Erkenntnis in ein epistemisch
notwendig unzugängliches Jenseits. Denn der Zugriff unserer Wis-
sensansprüche verändere dasjenige, was wir zu wissen beanspruchen,
indem wir ihm eine bestimmte Form geben. Was wir zu erkennen be-
absichtigten, verstellten wir demnach potentiell bereits dadurch, daß
wir uns ihm in epistemischer Absicht zuwenden, da die Form der Er-
kenntnis das Zu-Erkennende nicht an sich zu erfassen vermöge.

Unabhängig von der hier nicht zu beantwortenden Frage, ob diese
skeptische Lesart die Kantische Erkenntnistheorie angemessen wie-
dergibt, argumentieren Fichte, Schelling und Hegel unisono, daß
jede transzendentale Reflexion, die An-sich und Erscheinung unter-
scheidet, damit bereits über die Grenze zwischen An-sich und Er-
scheinung, zwischen Sein und Schein, hinaus sei. Sie könnte diese
sonst gar nicht einander entgegensetzen. Wie können wir wissen,
daß wir nicht wissen können, was das An-sich ist, wenn wir ex hypo-
thesi keinerlei Zugriff auf es haben? Durch diese Reflexion auf die
Möglichkeitsbedingungen der metaphysischen Distinktion von An-
sich und Erscheinung, von Sein und Schein, die jeder Skeptiker zu-
mindest als dialektischen Ausgangspunkt wählt, meinen die nach-
kantischen Idealisten, den Skeptizismus domestizieren zu können.

Eine systematisch verwandte Problematik ergab sich zuvor im
Ausgang vom cartesischen Substanzendualismus. Nachdem Descar-
tes insbesondere in den Meditationen einen radikalen Akt des Weg-
denkens alles vermeintlichen Wissens vollzogen hatte, wobei ihm
nur eine Gewißheit übrigblieb, nämlich diejenige, daß die res cogi-
tans (und damit unsere mentalen Zustände) uns bekannter (notior)

6 Vgl. dazu ausführlicher Markus Gabriel, »Saber y conciencia moral. Fichte o la do-
ble verdad del escepticismo«, in: Ideas y Valores 132 (2006), S.75-99; ders., »Die me-
taphysische Wahrheit des Skeptizismus bei Schelling und Hegel«, in: Internationa-
les Jahrbuch des Deutschen Idealismus 5 (2007), S. 126-156; ders., »Endlichkeit und
absolutes Ich – Heideggers Fichtekritik«, in: Fichte-Studien (i.Ersch.).

11



sei als die res extensa, von der wir nur vermittels mentaler Repräsenta-
tionen Kenntnis erlangen könnten, eröffnete sich die Option einer
Reduktion der Substanzen auf eine einzige Substanz. Im Kontext der
Entwicklung des britischen Empirismus etwa versuchte Berkeley mit
nur einer Art von Substanz, nämlich der denkenden, auszukommen,
um somit gar nicht erst eine Kluft zwischen Geist und Welt zu eröff-
nen – womit er letztlich eine Form des subjektiven Idealismus und
Solipsismus entwickelte, die in der angelsächsischen Forschung häu-
fig als Inbegriff des Idealismus überhaupt firmiert. Während Locke
erklärt hatte, die Substanz (das An-sich) sei letztlich ein unerkennba-
res Substrat aller Erscheinungen – something but I don’t know what –
und während Hume daraus skeptische Konsequenzen gezogen hatte,
gab Berkeley das An-sich jenseits des Geistes grundsätzlich auf.7

Zwar ist es heftig umstritten, ob Descartes wirklich ein solches
skeptizismus-anfälliges repräsentationalistisches Modell des Geistes
vertreten hat und in welchem Sinne Berkeleys Idealismus zu verste-
hen sei.8 Außerdem nahm der späte Berkeley wohl Abstand von der
Problematik seines frühen subjektiven Idealismus. Gleichwohl gilt
es inzwischen bei vielen Philosophen als ausgemacht, daß das hier
freilich nur grob skizzierte neuzeitliche Erkenntnisproblem in der
Antike unbekannt war. Insbesondere Myles Burnyeat hat in seinem
einflußreichen Aufsatz »Idealism and Greek Philosophy: What Des-
cartes Saw and Berkeley Missed« dafür argumentiert, daß die griechi-
sche Philosophie das Außenweltproblem nicht ernsthaft diskutiert
und daher auch die Option des Idealismus nicht in Betracht gezogen
habe, die darin bestehe, einen Monismus des Geistes zu entwerfen.9

Wie auch immer man das neuzeitliche Erkenntnisproblem, das sich

7 Graham Priest macht zu Recht darauf aufmerksam, daß Lockes Begriff der Sub-
stanz den antiken Begriff der unerkennbaren πρ£τη υA λη beerbt. Vgl. Graham
Priest, Beyond the Limits of Thought, Cambridge 1995, S. 20-23.

8 Zur Debatte über die Frage, inwiefern Descartes’ Philosophie des Geistes als Re-
präsentationalismus zu verstehen ist, vgl. bes. Andreas Kemmerling, Ideen des Ich –
Studien zu Descartes’ Philosophie, Frankfurt/M. 22005 sowie Dominik Perler, Reprä-
sentation bei Descartes, Frankfurt/M. 1996. Eine präzise Darstellung von Berkeleys
›Meisterargument‹ für seinen Idealismus sowie der Diskussion der genauen Form
des Arguments gibt Priest, Beyond the Limits of Thought, S.65-77.

9 Myles F. Burnyeat, »Idealism and Greek Philosophy: What Descartes Saw and Ber-
keley Missed«, in: Philosophical Review 91 (1982), S. 3-40. Einen Überblick über die
Diskussion, die sich im Ausgang von Burnyeat ergeben hat, gebe ich unten, S.29,
Anm. 1.

12



sowohl im Ausgang von Descartes als auch in komplexerer Form im
Ausgang von Kant stellte, zu verstehen habe, sicher sei, daß die Anti-
ke sich auf einen gesunden Realismus verlassen konnte und von der
»idealistischen Verwirrung« tendenziell freizusprechen sei.

In diesem Kontext versteht Burnyeat auch die Pyrrhonische Skep-
sis nicht etwa als einen erkenntnistheoretischen Skeptizismus à la
Cartésienne. Obwohl er in seiner Deutung bisweilen schwankt, be-
trachtet er die antike Skepsis durchaus von ihrem praktischen Pro-
gramm her als eine Lebensform, die an irgendeinem Punkt mit dem
radikalen Zweifel und der Ungewißheit Schluß machen müsse, um
zur Handlung überzugehen.10 Darüber hinaus argumentiert Burn-
yeat skizzenhaft dafür, daß auch die allfälligen Kandidaten für einen
Idealismus und für das Erkenntnisproblem in der Antike (vor allem
Platon, die Kyrenaiker und die Neuplatoniker) weder ein Außen-
weltproblem noch einen Idealismus als ernsthafte Theorieform ge-
kannt hätten. Vor demselben systematischen Hintergrund entwirft
er in seinem wichtigen Aufsatz »Conflicting Appearances« eine Ge-
nealogie des neuzeitlichen Erkenntnisproblems von den Vorsokrati-
kern bis hin zu Russells neutralem Monismus und zum Phänomena-
lismus im logischen Positivismus.11

Burnyeat hat allerdings keine kohärente und detaillierte Studie
vorgelegt, in welcher er seine gegenüber der traditionellen Deutung
der antiken Philosophie kraß revisionäre These ausführlich begrün-
det und gegen Einwände verteidigt hätte. Daher regen sich inzwi-
schen auch berechtigte Zweifel an seiner provokanten These und
ihrer lückenhaften Begründung.12 Offensichtlich verfolgt Burnyeat

10 Zur Auseinandersetzung mit dieser These Burnyeats vgl. ausführlich § 5 der vor-
liegenden Arbeit.

11 Myles F. Burnyeat, »Conflicting Appearances«, in: Proceedings of the British Acade-
my 65 (1979), S.69-111.

12 Vgl. etwa Leo Groarke, Greek Scepticism. Anti-Realist Trends in Ancient Thought,
Montreal 1990; Gail Fine, »Descartes and Ancient Skepticism: Reheated Cab-
bage?«, in: The Philosophical Review 109 (2000), S. 195-234; dies., »Sextus and Ex-
ternal World Skepticism«, in: Oxford Studies in Ancient Philosophy XXIV (2003),
S. 341-385; dies., »Subjectivity, Ancient and Modern: The Cyrenaics, Sextus, and
Descartes«, in: Jon Miller/Brad Inwood (Hg.), Hellenistic and Early Modern Philo-
sophy, Cambridge 2003, S. 192-231; Markus Gabriel, »Zum Außenweltproblem in
der Antike – Sextus’ Destruktion des Repräsentationalismus und die skeptische
Begründung des Idealismus bei Plotin«, in: Bochumer philosophisches Jahrbuch für
Antike und Mittelalter 12 (2007), S. 15-43; ders., Antike und moderne Skepsis zur
Einführung, Kap. I, 2-4.

13



selbst ein systematisches Anliegen, das darin besteht, einen direkten
Realismus zu verteidigen – ein Anliegen, das in den genannten Auf-
sätzen zum Vorschein kommt. Mit diesem Anliegen begibt er sich in
Konkurrenz etwa zu Berkeley, Schopenhauer und Hegel, die allesamt
nicht nur Idealisten reinsten Wassers, sondern darüber hinaus her-
ausragende Kenner der antiken Philosophie waren. Alle drei waren
dabei der Überzeugung, daß ihr eigener Idealismus in nuce bei Pla-
ton, Aristoteles und den Neuplatonikern, aber auch schon bei Par-
menides und Heraklit angelegt sei. Dem stellt sich Burnyeat entge-
gen, um den Idealismus a limine als eine absurde Theorieoption und
als philosophiehistorischen Holzweg zu desavouieren.

Damit trifft Burnyeat freilich einen Nerv der Zeit. Wie Peter Slo-
terdijk vor einiger Zeit bemerkt hat, war »kein Zeitalter [. . .] je so
weit davon entfernt, zu erwägen, geschweige denn zuzugeben, daß
der mystische Monismus das zu bewältigende Pensum des philoso-
phischen Denkens sei«.13 Dies führt unter anderem dazu, daß die Er-
forschung der antiken Philosophie unter systematisch revidierten
Vorzeichen geschieht. Man versucht gar zu bestreiten, daß Parmeni-
des eine Einheit von Sein und Denken gelehrt habe, die etwas mit
Idealismus oder einem Monismus des Geistes (einem mystischen
Monismus im Sinne Sloterdijks) zu tun haben könnte.14

Im Ausgang vom Erkenntnisproblem, wie es sich in der Antike ge-
stellt hat, versucht die vorliegende Studie hingegen nachzuweisen,
daß der Zusammenhang von Skeptizismus und Idealismus in der
Antike bereits so zu verstehen ist, daß der Skeptizismus den Idealis-
mus bedingt. Der Idealismus wird bereits in der Antike als integrati-
ver Antiskeptizismus konzipiert, was sich besonderes deutlich an
Plotins Idealismus demonstrieren läßt. Dabei wird es zunächst dar-
um gehen, Burnyeats These – und das heißt natürlich: die Argumen-
te, die sie begründen sollen – zu entkräften. Damit ist die Absicht des
ersten Kapitels (§§ 1-5) dieser Studie zum Erkenntnisproblem in der
Antike formuliert.

In § 1 wird gezeigt, daß es bei Sextus Empiricus sehr wohl ein Au-
ßenweltproblem gibt und daß dieses sich aus den Aporien des menta-
len Repräsentationalismus ergibt, auf den der stoische Sensualismus
verpflichtet ist. Dabei werden der systematische Zusammenhang der

13 Peter Sloterdijk, Weltfremdheit, Frankfurt/M. 1993, S. 125.
14 Zu dieser Diskussion vgl. ausführlich unten, § 3.

14



stoischen Subjektivierung des Ideen-Begriffs freigelegt und die Ar-
gumente rekonstruiert, welche der akademische und Pyrrhonische
Skeptizismus gegen den mentalen Repräsentationalismus ins Feld ge-
führt haben.

Sowohl der akademische als auch und vor allem der Pyrrhonische
Skeptizismus zeigen, inwiefern sich aus dem mentalen Repräsenta-
tionalismus ein Außenweltproblem ergibt. Wenn unser mentaler Zu-
gang zur Welt nur im Rahmen einer Theorie der Repräsentation ein-
gesehen werden kann, dann bedeutet dies, daß wir von der Welt
überhaupt nur empirisches, mithin fallibles Wissen haben können.
Wie steht es dann aber um dieses Wissen selbst, das heißt um das
Wissen darum, daß alles Wissen über die Welt nur empirisch ist?
Rückt die Welt nicht in eine unerkennbare Ferne jenseits unserer
mentalen Repräsentationen und Begriffe, mit denen wir uns auf die
Welt zu beziehen beabsichtigen? Die Welt selbst wird im Wissen
vom Wissen so unterschieden, daß sie zu einer unerkennbaren Grö-
ße, zu einem α� δηλ®ν wird, eine Operation, die der Repräsentationa-
lismus nicht durchschaut, sondern als blinden Fleck in Anspruch
nimmt. Dieser Zusammenhang wird ausführlich in § 1 auf der Basis
vonSextus’DekonstruktiondesmentalenRepräsentationalismusent-
wickelt.

Wie Burnyeat weiß, bezeugen die Fragmente zur kyrenaischen Er-
kenntnistheorie eine Antizipation des Solipsismus. Denn alle Zeug-
nisse überliefern einstimmig die These, daß uns allein unsere priva-
ten Eindrücke (τ8 ι�δια π3Ýη) erfaßbar seien, daß aber dasjenige, was
diese verursache, verborgen bleibe. Objektive Gegenstände in einem
absoluten Sinne seien unerkennbar, da wir sie – wenn überhaupt –
nur als Konstruktionen auf der Basis unserer Sinnesdaten, der priva-
ten Eindrücke, beschreiben könnten (§2). Vor diesem Hintergrund
kommt das Verhältnis zwischen Sextus und dem kyrenaischen Solip-
sismus zur Sprache.

Mit der kyrenaischen Version des Erkenntnisproblems liegt offen-
kundig eine erkenntnistheoretische Problematik vor, die zum Au-
ßenweltproblem führt. Dieses besteht nicht darin, daß die Hypothe-
se einer Außenwelt entkräftet wird, sondern gerade darin, daß die
Existenz einer Außenwelt zu einer bloßen Hypothese, einer Annah-
me zusammenschrumpft, die wir nicht rechtfertigen können, ohne
auf illegitime Weise einen unmittelbaren Weltzugang in Anspruch
zu nehmen. Freilich geht Sextus an einer von Burnyeat nicht eigens

15



diskutierten Stelle sogar so weit zu sagen, die Kyrenaiker hätten auch
die Existenz von Außendingen bestritten. Diese Deutung spielt eine
entscheidende Rolle in der skeptischen Abgrenzung von der kyrenai-
schen Erkenntnistheorie. Während die Kyrenaiker nämlich immer-
hin behaupteten, daß allein unsere Eindrücke, nicht aber die Dinge
selbst, erfaßbar seien, behauptet der Pyrrhoniker seiner eigenen Aus-
kunft nach nicht einmal dies. Sextus setzt den kyrenaischen Solipsis-
mus lediglich ein, um ihn als eine absurde Konsequenz des mentalen
Repräsentationalismus vorzuführen. Seine Auseinandersetzung mit
der kyrenaischen Erkenntnistheorie ist somit ein Baustein seiner De-
konstruktion des Repräsentationalismus.

In § 3 stelle ich die diametrale Gegenthese zu Burnyeats Behaup-
tung auf, daß die antike Philosophie auf einem (vermeintlich gesun-
den) realistischen Vorurteil aufbaue. Dieses Vorurteil erkläre, warum
die antike Philosophie allenfalls zu einem materialistischen, niemals
aber zu einem spiritualistischen Monismus geneigt habe, was Burn-
yeat expressis verbis behauptet. Demgegenüber soll gezeigt werden,
daß die antike Philosophie insgesamt von einer idealistischen
Grundannahme ihren Ausgang nimmt, nämlich von der Annahme,
daß das wahre Sein (®� ν, ®υ� σ�α) allein im Denken (λ¯γ®ς, ν®ει̃ν) ent-
deckt werden könne – was durch den Nachweis des Scheincharakters
der Wahrnehmungswelt motiviert wird. Sein ist mit anderen Worten
intelligibel: Es bezeichnet einen selbst nicht sensorisch gegebenen
Horizont, innerhalb dessen alles Seiende begegnet.

Die grundlegende Entdeckung des Logos als alleinigem Zugang
zur ontologisch verstandenen Wahrheit (α� λjÝεια) ist der herrschen-
de Grundzug der antiken Metaphysik von den Vorsokratikern bis
Platon.15 Das Sensible wird zugunsten des Intelligiblen seines Schein-
charakters überführt. In diesem Kontext wird auch Parmenides’ be-
rühmte Identifikation von Sein und Denken untersucht, die in der
neueren Forschung mehrfach so gedeutet wurde, daß sie vom »Ver-
dacht des Idealismus« freizusprechen sei. Dies widerstreitet allerdings
der Deutung derjenigen Autoren, die das einschlägige Fragment

15 Dies gilt nicht zuletzt sogar für den Atomismus, also den griechischen Materialis-
mus, der schließlich auch darauf aufbaut, dass wir die Wirklichkeit im Sinne der
von unseren sensorischen Registraturen ontologisch unabhängigen Wahrheit
(ε� τεj) im reinen Denken erfassen können. Auf diesen Zusammenhang hat be-
sonders Gadamer aufmerksam gemacht in: Hans-Georg Gadamer, »Antike
Atomtheorie«, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 5, Tübingen 1999, S.263-279.

16



überliefern (Clemens von Alexandrien und Plotin16). Die Frage, die
hierbei zu beantworten sein wird, ist natürlich, was »Idealismus«
unter den Bedingungen eines radikalen eleatischen Monismus be-
deutet. Parmenides artikuliert zumindest eine Einsicht in die Intelli-
gibilität des wahren Seins jenseits der bloßen Doxa der Wahrneh-
mungsmeinungen. Inwiefern dies eine Charakterisierung seines
Monismus als Idealismus rechtfertigt, ist zu diskutieren. Denn Par-
menides vertritt jedenfalls keinen subjektiven Idealismus oder eine
Reduktion der Außen- auf eine Innenwelt in irgendeinem Sinne,
wohl aber einen Monismus, der kein Sein zuläßt, das nicht νoει̃ν ist.

Im anschließenden §4 wird – wiederum gegen Burnyeat – der
Nachweis angetreten, daß es unter den Bedingungen einiger antiker
Philosophien sehr wohl möglich, ja sogar notwendig war, den eige-
nen Körper als Bestandteil einer Außenwelt zu betrachten und sich
selbst als reines Denken, als wahres Selbst, aufzufassen, das sich von
seiner somatischen Individuation unterscheidet, ein Gedanke, der
im letzten Teil der Arbeit in der Rekonstruktion von Plotins Wahr-
nehmungstheorie wieder aufgegriffen wird.

Schließlich soll in § 5 gezeigt werden, daß die pyrrhonische Atara-
xie vollkommen ohne Gewißheit auskommt und insbesondere ohne
die Gewißheit, daß es eine substantielle Außenwelt gibt, die auf un-
sere Sinnlichkeit einwirkt, weil wir in ihr als erkennende Wesen kau-
sal verankert sind. Das praktische Programm der Pyrrhonischen
Skepsis kann nicht auf starken metaphysischen Prämissen aufbauen,
ohne sich selbst vollkommen untreu zu werden. In diesem Zusam-
menhang ist es wichtig darzulegen, daß Sextus die Annahme von Au-
ßendingen, von ε� κτ³ς υ@ π®κε�µενα, und damit die Annahme einer
Außenwelt für eine starke metaphysische Prämisse und keineswegs
für eine gegebene Selbstverständlichkeit hält. Burnyeat ist zwar zu-
zustimmen, wenn er einen notwendigen Zusammenhang zwischen
Theorie und Heilsversprechen auch für die Pyrrhonische Skepsis
herstellt. Dies bedeutet aber nicht, daß der Pyrrhoniker eine Außen-
welt annehmen muß, um ein genuin skeptisches Heilsversprechen in
Aussicht zu stellen, wie Burnyeat meint. Das Heilsversprechen der
Pyrrhonischen Skepsis beruht vielmehr darauf, den metaphysischen
Willen zur absoluten Wahrheit jenseits des Scheins aufzugeben und
dennoch eine viable Lebensform zu entwerfen, in der alles bleibt, wie

16 Clemens Strom. VI, 23, 3; Enn. V 1, 8, 14-22; Enn. III 8, 8, 8; V 9, 5, 29 f.

17



es ist. Die konventionelle, ritualisierte Wahrheit tritt an die Stelle ei-
ner ontologisch verstandenen Wahrheit jenseits des Scheins der
Wahrnehmungswelt.

In diesem Zusammenhang sei vorab darauf hingewiesen, daß ich in
der gesamten Abhandlung zwischen Skepsis und Skeptizismus unter-
scheide. Unter Skepsis verstehe ich das Projekt der skeptizistisch moti-
vierten Lebensform, der σκεπτικo α� γωγj, wie Sextus dies nennt. Un-
ter Skeptizismus hingegen verstehe ich lediglich den Theoriekomplex,
der mit einer Lebensform verbunden sein kann, aber nicht notwendig
zu einer skeptischen Lebensform führen muß. Der Pyrrhonische
Skeptizismus ist demnach der Komplex von Tropenlehre, Selbstan-
wendung, Erkenntnisproblem usw., während die Pyrrhonische Skep-
sis insgesamt darauf abzielt, eine skeptizistisch ›begründete‹ Lebens-
form zu entwickeln, die ohne Gewißheit auskommt, das heißt eine
Lebensform der radikalen Endlichkeit. Genau dies macht die Pyr-
rhonische Skepsis modern, insofern die Betonung der Endlichkeit
gegen den theologischen Absolutismus sicherlich ein entscheidender
Zug der Neuzeit ist, wie Hans Blumenberg ausführlich dargelegt
hat.17

Im zweiten Kapitel (§§6-7) wird die Pyrrhonische Skepsis als Le-
bensform in den Blick genommen. Das praktische Programm des
Pyrrhonismus wird auf seine skeptizistische Begründung hin unter-
sucht. So kann die Frage erörtert werden, ob die Pyrrhonische Skep-
sis ein konsistentes Programm entwirft oder nicht. In § 6 wird zu-
nächst die Debatte um den urbanen bzw. rustikalen Status des
Pyrrhonischen Skeptizismus aufgegriffen, die besonders heftig zwi-
schen Myles Burnyeat, Michael Frede und Jonathan Barnes geführt
worden ist. Dabei geht es um die Reichweite pyrrhonischer Argu-
mente und um die Frage der logischen Konsistenz der Epochê. Ich
versuche einen dritten Weg neben urbanem (moderatem) und rusti-
kalem (radikalen) Skeptizismus vorzuschlagen und werde in diesem
Zusammenhang auch eine Deutung der Epochê mit innovativem
Anspruch entwickeln. Denn meines Erachtens ist die pyrrhonische
Epochê gar keine Urteilsenthaltung, deren Skopus entweder lokal
(urban) oder global (rustikal) wäre. Sie ist vielmehr als eine Kontext-
sensitive Performanz zu verstehen, als eine Fähigkeit (δåναµις), Argu-

17 Vgl. Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt/M. 1996 (zur anti-
ken Skepsis bes. S. 309-318).

18



mente mit einer durchgängig therapeutischen Absicht zu entwik-
keln. Es geht darum, den Adressaten der Skepsis von seinem Willen
zur absoluten Wahrheit abzubringen und ihm eine Affirmation der
Endlichkeit, der Kontingenz seines Bezugssystems abzuringen. Dies
geschieht im Dienste seines Seelenheils, das Sextus zufolge stets be-
droht ist, wenn man sich auf die Suche nach einer letztlich unerreich-
baren absoluten Wahrheit jenseits des Scheins begibt.

In diesem Kontext wird auch die skeptische Rede von einem
Rückzug in die Phänomene (τ8 Àαιν¯µενα) mit einer, wie ich hoffe
zeigen zu können, neuartigen Akzentsetzung beleuchtet. Es zeigt sich
nämlich, daß Sextus keine konsistente Phänomenologie (im mini-
malen Sinne eines konsistenten Phänomenbegriffs) vorträgt. Dies
bezeugt allerdings keinen theoretischen Mißstand seines Skeptizis-
mus, sondern ist vielmehr eine Konsequenz seines Heilsverspre-
chens. Sextus kann nämlich keinen konsistenten Phänomenbegriff
entwickeln, ohne sich malgré lui erneut in die metaphysische Diffe-
renz von Àαιν¯µεν®ν und α� δηλ®ν zu verstricken. Es kann unter skep-
tischen Bedingungen nicht gesagt werden, was die Phänomene sind
(da man auf diese Weise eine metaphysische Behauptung aufstellte).
Was die Phänomene sind, muß sich vielmehr im Leben zeigen, so-
bald dieses von seiner metaphysischen Tendenz purgiert worden ist.

Die angestrebte anti-metaphysische Katharsis des Lebens kann
aber nicht gelingen, worin ich die Inkonsistenz des Quietismus, das
heißt des anti-metaphysischen Programms der Pyrrhonischen Skep-
sis, sehe. Denn wie soll der Skeptiker zwischen metaphysischen und
noch nicht metaphysischen Tendenzen des Lebens überhaupt unter-
scheiden? Wie soll er einen (von Metaphysik ›infizierten‹) Kranken
von einem Gesunden unterscheiden, ohne ipso facto eine Theorie des
Lebens für seine Diagnose aufzubringen, obwohl das Leben sich sei-
nen eigenen Prämissen zufolge diesseits der Theorie, als skeptisches
»Leben ohne Dogmata« (α� δ®�3στως Gι®υ̃ν) vollziehen soll?

Die Selbstbeseitigung der Philosophie gelingt dem Skeptiker nicht
mehr, sobald wir seine therapeutische Strategie durchschauen. In
diesem Zusammenhang ist es besonders wichtig, unablässig auf dem
von Sextus betonten Unterschied zwischen negativem Dogmatismus
und Pyrrhonischem Skeptizismus zu bestehen: Während der negati-
ve Dogmatismus behauptet, daß wir nichts wissen können und Argu-
mente für diese (als Behauptung antinomische) These beibringt, be-
schränkt sich der Pyrrhoniker auf die radikale Endlichkeit und stellt

19



diese seine Einsicht selbst unter den Vorbehalt der Revidierbarkeit.
Es könne sein, daß er, der Skeptiker, eines Tages zum Dogmatismus
überlaufe – jedenfalls dann, wenn ihm seine Argumente ausgehen,
da er nicht a priori wissen kann, daß wir nichts wissen können. Doch
diese Einstellung läßt sich nicht konsistent als Heilsversprechen und
damit als praktisches Programm durchhalten. Der Skeptiker enga-
giert sich letztlich als beunruhigter Therapeut und als Kulturkritiker
in seiner Gemeinschaft und ist niemals imstande, die versprochene
Seelenruhe zu erreichen. Vielmehr erweist er sich als übermäßig ge-
schäftig und als jemand, der unablässig auf der Suche nach einer ab-
soluten Wahrheit ist. Dies ist das Problem von »Erkenntnissuche«
(Zjτησις) und Epochê.18

Die Pyrrhonische Skepsis ist ein Phänomen des Hellenismus, ob-
wohl sie sich gegen dessen Tendenz zur Individualethik wehrt. Dies
gilt jedenfalls für Sextus’ Grundriß der Pyrrhonischen Skepsis, dessen
Bild sich von der mythischen Figur des Gründervaters Pyrrhon weit
entfernt. Die reife Pyrrhonische Skepsis tritt offenkundig unter den
Bedingungen des imperium romanum auf und empfiehlt sich diesem
dadurch, daß an die Stelle einer absoluten Wahrheit das Kriterium
des Lebensdienlichen, des GιωÀελ`ς, tritt. Das Leben tritt an die
Stelle der Wahrheit und wird deren Erfassung entgegengesetzt.

Wie wir wissen, hat sich dieses Heilsversprechen historisch ge-
sehen schnell erübrigt. Mit dem Siegeszug des Christentums, der
durch eine Öffnung Roms hin zu einer neuen other-worldliness vor-
bereitet wurde, begann die Suche nach einer metaphysischen Garan-
tie der kosmischen Ordnung, was eine Wiederauflage der klassischen
griechischen Metaphysik ermöglichte. Dies motivierte einen Rück-
griff auf die griechischen Klassiker und eine wiederholte Auseinan-
dersetzung mit der Metaphysik vor ihrem hellenistischen ›Verfall‹.
Dafür stehen insbesondere der Peripatos sowie die mittel- und neu-
platonische Philosophie.

Im dritten Kapitel dieser Arbeit (§§8-11) wird Plotins Metaphysik
als ein Exempel dieser Bewegung untersucht. Dies geschieht unter
anderem mit der Absicht, den entschiedensten Idealisten der antiken
Philosophie, nämlich Plotin, so zu interpretieren, daß deutlich wird,
inwiefern er seine Geistmetaphysik skeptisch begründet. Denn Plo-
tin wendet sich, wie später Hegel, gegen den Skeptizismus so, daß er

18 Vgl. dazu unten, S. 114-116.

20


