Suhrkamp Verlag

Leseprobe

suhrkamp taschenbuch

wissenschali

Gabriel, Markus
Skeptizismus und Idealismus in der Antike

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1919
978-3-518-29519-9



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 1919



Es gilt inzwischen als ausgemacht, daf§ die neuzeitliche Erkenntnistheorie
das Problem des Solipsismus entdeckt habe. Die antike Philosophie hinge-
gen habe — ausgehend von einem »gesunden« Realismus — die Existenz einer
nichtmentalen Auflenwelt niemals in Frage gestellt. Diese Auffassung ist
falsch, wie Markus Gabriel in seiner originellen Studie zeigt. Die antike
Skepsis, so seine These, hat das AuSenweltproblem sogar auf eine ungleich
radikalere Weise als die Frithe Neuzeit durchdacht. Im Durchgang durch die
skeptische Antiphilosophie des Sextus Empiricus und durch Plotins ideali-
stische Metaphysik sowie vor dem Hintergrund der Gegenwartsphilosophie
macht er sichtbar, daf§ die antike Skepsis eine Lebensform zur Debatte stellt,
die iiber die Paradoxien der neuzeitlichen Erkenntnistheorie hinausfiihrt.

Markus Gabriel ist Assistant Professor fiir Philosophie an der New School
for Social Research in New York City.



Markus Gabriel
Skeptizismus und Idealismus
in der Antike

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1919
Erste Auflage 2009
© der deutschen Ausgabe Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2009
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des 6ffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet,
vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Satz: Memminger MedienCentrum AG
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany
Umschlag nach Entwiirfen von
Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
ISBN 978-3-518-29519-9

123456 — 141312 1I 10 09



Inhalt

Einleitung ........ . ... o i 9
I. Die Reichweite des antiken Skeptizismus
Gibt es einen Auflenweltskeptizismus in der Antike? .. 29
§1. Das Auflenweltproblem bei Sextus und der
mentale Reprisentationalismus ................ 37
§2. Sextus und der kyrenaische Solipsismus ......... 53
§3. Die idealistische Grundannahme der antiken
Metaphysik ....... .. oo o 69
§4. Der eigene Korper als Bestandteil der Auflenwelt . 96
§5. Ataraxie ohne GewifSheit ..................... 1

II. Das Dilemma des Quietismus oder

Die Aporie der skeptischen Ataraxie ................ 130
§6. Das Dilemma von urbanem und rustikalem
Skeptizismus ....... ... 136

§7. Das Problem des Quietismus
Die dialektische Inkonsistenz der skeptischen
Lebensform in Hegels Phinomenologie des Geistes . 170

III. Plotins idealistische Metaphysik der Erkenntnis und

der Wahrnehmung ........... ... .. o i 184
§8. Plotins skeptische Begriindung des Idealismus .... 188
§9. Gibt es eine materielle AufSenwelt in Plotins

Idealismus? .............. it 217
§10. Plotins Wahrnehmungstheorie ................ 254
§11. Plotins Heilsversprechen — Das Eine als Freiheit .. 285

Literaturverzeichnis ................................ 311






Was denn bei Zeus! Werden wir uns etwa allzu leicht iiberzeugen lassen,
dafS in Wahrheit Bewegung [xivnoig] und Leben [Cwn] und Seele
[pvyn] und Denken [poovnois] dem vollkommen Seienden nicht
zukommen, dafS es weder lebe noch denke, sondern ehrfurchrgebietend
und heilig, aber geistlos [vovv odx Egov], unbewegt und stillstehend
ist? Platon, So])/az'ste;






Einleitung

Es ist inzwischen eine weitverbreitete Uberzeugung, dafd es in der
antiken Philosophie weder ein Auffenweltproblem im engeren Sinne
noch gar einen Idealismus gegeben habe, der damit rechnet, daff
es liberhaupt keine Auflenwelt, verstanden als raum-zeitlich ausge-
dehnte Totalitit aller kausal miteinander verkniipften Einzeldinge,
gibt.! Da das durch den Skeptizismus aufgeworfene Problem der Au-
Benwelt sowohl in der Philosophie der Frithen Neuzeit als auch im
nachkantischen Idealismus eine entscheidende Begriindungsfunki-
on fiir die idealistische Theorieoption tibernimmt, wire die Annah-
me eines Idealismus in der Antike also unplausibel, da es seinerzeit
kein Auflenweltproblem gegeben hat.

Nun 1df3t sich aber nicht nur zeigen, daff Sextus Empiricus, der
wohl bekannteste antike Skeptiker, dessen Denken in der zeitge-
nossischen Erkenntnistheorie eine veritable Renaissance erfihrt, das
Auflenweltproblem ins Zentrum seiner Argumentation gegen den
Dogmatismus riickt,? sondern auch, daf§ Plotin auf das Erkenntnis-
problem des akademischen und Pyrrhonischen Skeptizismus mit ei-
ner idealistischen Wahrnehmungstheorie reagiert, die erkliren soll,
wie die Illusion einer materiellen Aulenwelt durch die Titigkeit ei-
ner strebenden Intentionalitit namens »Seele« zustande kommt. In
diesem Zusammenhang entwickelt Plotin eine Theorie der Produk-
tion der Auflenwelt und ihres Scheins substantieller Materialitit und
antizipiert so Grundgedanken des neuzeitlichen Idealismus. Dabei
ist insbesondere darauf hinzuweisen, dafl Plotin die Funktion der
Einbildungskraft (des Imaginiren) in der Weltkonstitution psychi-
scher Monaden erkannt hat.

Die Diskussion um das Verhiltnis von Skeptizismus und Idealis-
mus bestimmt mehr als nur eine Epoche der Philosophiegeschichte

1 Vgl. dazu ausfiihrlicher §1.

2 Zum amerikanischen Neo-Pyrrhonismus und seine Beziechung zur antiken Skepsis
vgl. Gisela Striker, »Historical Reflections on Classical Pyrrhonism and Neo-Pyr-
rhonisme, in: Walter Sinnott-Armstrong (Hg.): Pyrrhonian Skepticism, Oxford
2004, S.13-24; Markus Gabriel, »Die Wiederkehr des Nichtwissens — Perspektiven
der zeitgendssischen Skeptizismus-Debatte«, in: Philosophische Rundschau s4/2
(2007), S.148-176; ders.: Antike und moderne Skepsis zur Einfiihrung, Hamburg
2008, Kap. 11.4.



und kann insofern mit guten Griinden als eine Konstellation der phi-
losophia perennis gelten. Unter den Bedingungen der neuzeitlichen
Philosophie, sofern man diese mit Descartes beginnen lif3t, wird ihr
systematisches Verhiltnis iiblicherweise so bestimmt, daf ein metho-
discher Skeptizismus eingesetzt wird, um einen idealistischen Stand-
punkt zu motivieren. Dies kann in der postcartesischen Debatte in
der Entwicklung von Locke iiber Hume bis hin zu Berkeley beobach-
tet werden. Man nimmt demnach an, daf§ der Idealismus dem Skep-
tizismus grosso modo recht gibt und dennoch daran festhilt, daf§ die
philosophische Reflexion den Skeptizismus gewissermaflen zu do-
mestizieren vermag. Einen Terminus Dietmar Heidemanns aufgrei-
fend kann man diesen Umgang mit dem Problem des Skeptizismus
als »integrativen Antiskeptizismus« bezeichnen.? Die Integration ei-
ner skeptischen Methode in die Theoriekonstruktion des Idealismus
scheint ein typischer Theoriezug des Idealismus zu sein, der sich al-
lerdings entgegen verbreiteter Annahmen nicht nur und nicht erst
im Gefolge des cartesischen Substanzendualismus entfaltet hat.
Philosophische Grofprojekte wie der nachkantische Idealismus
lassen sich grundsitzlich als antiskeptische Strategien verstehen, die
den Skeptizismus in die Begriindung ihrer Theoriekonstruktion ein-
beziehen, wie neuere Arbeiten gezeigt haben.* In seiner Jenenser Pe-
riode war etwa Hegel der Uberzeugung, einen »sich vollbringenden
Skeptizismus« (TWA 3, 72), nimlich seine Phinomenologie des Geistes,
als eine Einfiihrung in den absoluten Idealismus konstruieren zu
konnen.> Auch Fichte und Schelling setzten sich unablissig mit dem
Problem des Skeptizismus auseinander, das sich im Ausgang von

3 Vgl. dazu Dietmar H. Heidemann, Der Begriff des Skeptizismus. Seine systemati-
schen Formen, die pyrrhonische Skepsis und Hegels Herausforderung, Berlin/New York
2007.

4 Vgl. Paul Franks, All or Nothing. Systematicity, Transcendental Arguments, and Skep-

ticism in German Idealism, Cambridge, Ma. 2005. Vgl. auch ders., » Transcendental

Arguments, Reason, and Skepticism: Contemporary Debates and the Origins of

Post-Kantian Idealisme, in: Robert Stern (Hg.), Transcendental Arguments: Pro-

blems and Prospects, Oxford 2000, S.111-146; ders., »What Should Kantians Learn

from Maimon’s Skepticism?«, in: Gideon Freudenthal (Hg.), The Philosophy of

Salomon Maimon and its Place in the Enlightenment, Dordrecht 2003, S.200-232;

ders., »Does Post-Kantian Skepticism Exist?«, in: Internationales Jahrbuch des

Deutschen Idealismus 1 (2003), S. 141-163.

Vom Programm einer skeptischen Einleitung in die Philosophie ist Hegel spiter

abgeriickt. Vgl. bes. Enz. §78, Anm.

“

10



Kants transzendentalem Idealismus auf eine radikalisierte Weise ge-
stellt hatte.® Denn aus ihrer Sicht hatte Kant dafiir argumentiert, daf§
wir das An-sich nicht erkennen kénnen und statt dessen lediglich
mit den Erscheinungen vorliebnehmen miifiten. Die Erkenntnis des
wahren Seins, der Substanz der Erscheinungen, sei unméglich, da
unser kognitiver Zugriff auf mégliche und wirkliche Gegenstinde
des Wissens diese stets in einer Form einblende, die diesen mégli-
cherweise an sich gar nicht zukomme. Kants formaler Idealismus
verschiebe den gegebenen Inhalt der Erkenntnis in ein epistemisch
notwendig unzugingliches Jenseits. Denn der Zugriff unserer Wis-
sensanspriiche verindere dasjenige, was wir zu wissen beanspruchen,
indem wir ihm eine bestimmte Form geben. Was wir zu erkennen be-
absichtigten, verstellten wir demnach potentiell bereits dadurch, dafl
wir uns ihm in epistemischer Absicht zuwenden, da die Form der Er-
kenntnis das Zu-Erkennende nicht an sich zu erfassen vermoge.
Unabhiingig von der hier nicht zu beantwortenden Frage, ob diese
skeptische Lesart die Kantische Erkenntnistheorie angemessen wie-
dergibt, argumentieren Fichte, Schelling und Hegel wunisono, dafl
jede transzendentale Reflexion, die An-sich und Erscheinung unter-
scheidet, damit bereits iiber die Grenze zwischen An-sich und Er-
scheinung, zwischen Sein und Schein, hinaus sei. Sie kénnte diese
sonst gar nicht einander entgegensetzen. Wie kdnnen wir wissen,
dafd wir nicht wissen kénnen, was das An-sich ist, wenn wir ex hypo-
thesi keinerlei Zugriff auf es haben? Durch diese Reflexion auf die
Maglichkeitsbedingungen der metaphysischen Distinktion von An-
sich und Erscheinung, von Sein und Schein, die jeder Skeptiker zu-
mindest als dialektischen Ausgangspunkt wihlt, meinen die nach-
kantischen Idealisten, den Skeptizismus domestizieren zu kénnen.
Eine systematisch verwandte Problematik ergab sich zuvor im
Ausgang vom cartesischen Substanzendualismus. Nachdem Descar-
tes insbesondere in den Meditationen einen radikalen Akt des Weg-
denkens alles vermeintlichen Wissens vollzogen hatte, wobei ihm
nur eine Gewiflheit iibrigblieb, nimlich diejenige, dafl die res cogi-
tans (und damit unsere mentalen Zustinde) uns bekannter (notior)

6 Vgl. dazu ausfiihrlicher Markus Gabriel, »Saber y conciencia moral. Fichte o la do-
ble verdad del escepticismo, in: Ideas y Valores 132 (2006), S. 75-99; ders., »Die me-
taphysische Wahrheit des Skeptizismus bei Schelling und Hegels, in: Internationa-
les Jahrbuch des Deutschen Idealismus 5 (2007), S.126-156; ders., »Endlichkeit und
absolutes Ich — Heideggers Fichtekritike, in: Fichte-Studien (i.Ersch.).

II



sei als die res extensa, von der wir nur vermittels mentaler Reprisenta-
tionen Kenntnis erlangen konnten, eréffnete sich die Option einer
Reduktion der Substanzen auf eine einzige Substanz. Im Kontext der
Entwicklung des britischen Empirismus etwa versuchte Berkeley mit
nur einer Art von Substanz, nimlich der denkenden, auszukommen,
um somit gar nicht erst eine Kluft zwischen Geist und Welt zu ersff-
nen — womit er letztlich eine Form des subjektiven Idealismus und
Solipsismus entwickelte, die in der angelsichsischen Forschung hiu-
fig als Inbegriff des Idealismus tiberhaupt firmiert. Wihrend Locke
erklirt hatte, die Substanz (das An-sich) sei letztlich ein unerkennba-
res Substrat aller Erscheinungen — something but I don’t know what —
und wihrend Hume daraus skeptische Konsequenzen gezogen hatte,
gab Berkeley das An-sich jenseits des Geistes grundsiitzlich auf.”
Zwar ist es heftig umstritten, ob Descartes wirklich ein solches
skeptizismus-anfilliges reprisentationalistisches Modell des Geistes
vertreten hat und in welchem Sinne Berkeleys Idealismus zu verste-
hen sei.® Auflerdem nahm der spite Berkeley wohl Abstand von der
Problematik seines frithen subjektiven Idealismus. Gleichwohl gilt
es inzwischen bei vielen Philosophen als ausgemacht, daff das hier
freilich nur grob skizzierte neuzeitliche Erkenntnisproblem in der
Antike unbekannt war. Insbesondere Myles Burnyeat hat in seinem
einflulreichen Aufsatz »Idealism and Greek Philosophy: What Des-
cartes Saw and Berkeley Missed« dafiir argumentiert, daf die griechi-
sche Philosophie das Aulenweltproblem nicht ernsthaft diskutiert
und daher auch die Option des Idealismus nicht in Betracht gezogen
habe, die darin bestehe, einen Monismus des Geistes zu entwerfen.”
Wie auch immer man das neuzeitliche Erkenntnisproblem, das sich

7 Graham Priest macht zu Recht darauf aufmerksam, daff Lockes Begriff der Sub-
stanz den antiken Begriff der unerkennbaren oy Uiy beerbt. Vgl. Graham
Priest, Beyond the Limits of Thought, Cambridge 1995, S.20-23.

8 Zur Debatte iiber die Frage, inwiefern Descartes” Philosophie des Geistes als Re-
prisentationalismus zu verstehen ist, vgl. bes. Andreas Kemmerling, /deen des Ich —
Studien zu Descartes’ Philosophie, Frankfurt/M. *2005 sowie Dominik Perler, Reprii-
sentation bei Descartes, Frankfurt/M. 1996. Eine prizise Darstellung von Berkeleys
»Meisterargument fiir seinen Idealismus sowie der Diskussion der genauen Form
des Arguments gibt Priest, Beyond the Limits of Thought, S. 65-77.

9 Myles E Burnyeat, »Idealism and Greek Philosophy: What Descartes Saw and Ber-
keley Missed«, in: Philosophical Review 91 (1982), S.3-40. Einen Uberblick iiber die
Diskussion, die sich im Ausgang von Burnyeat ergeben hat, gebe ich unten, S. 29,
Anm.1.

12



sowohl im Ausgang von Descartes als auch in komplexerer Form im
Ausgang von Kant stellte, zu verstehen habe, sicher sei, daf§ die Anti-
ke sich auf einen gesunden Realismus verlassen konnte und von der
»idealistischen Verwirrung« tendenziell freizusprechen sei.

In diesem Kontext versteht Burnyeat auch die Pyrrhonische Skep-
sis nicht etwa als einen erkenntnistheoretischen Skeptizismus a /z
Cartésienne. Obwohl er in seiner Deutung bisweilen schwankt, be-
trachtet er die antike Skepsis durchaus von ihrem praktischen Pro-
gramm her als eine Lebensform, die an irgendeinem Punkt mit dem
radikalen Zweifel und der Ungewif8heit Schlufy machen miisse, um
zur Handlung iiberzugehen.'® Dariiber hinaus argumentiert Burn-
yeat skizzenhaft dafiir, dafl auch die allfilligen Kandidaten fiir einen
Idealismus und fiir das Erkenntnisproblem in der Antike (vor allem
Platon, die Kyrenaiker und die Neuplatoniker) weder ein Auflen-
weltproblem noch einen Idealismus als ernsthafte Theorieform ge-
kannt hitten. Vor demselben systematischen Hintergrund entwirft
er in seinem wichtigen Aufsatz »Conflicting Appearances« eine Ge-
nealogie des neuzeitlichen Erkenntnisproblems von den Vorsokrati-
kern bis hin zu Russells neutralem Monismus und zum Phinomena-
lismus im logischen Positivismus."!

Burnyeat hat allerdings keine kohirente und detaillierte Studie
vorgelegt, in welcher er seine gegeniiber der traditionellen Deutung
der antiken Philosophie kraf§ revisionire These ausfiihrlich begriin-
det und gegen Einwinde verteidigt hitte. Daher regen sich inzwi-
schen auch berechtigte Zweifel an seiner provokanten These und
ihrer liickenhaften Begriindung.!? Offensichtlich verfolgt Burnyeat

10 Zur Auseinandersetzung mit dieser These Burnyeats vgl. ausfiihrlich § 5 der vor-
liegenden Arbeit.

11 Myles E Burnyeat, »Conflicting Appearancesc, in: Proceedings of the British Acade-
my 65 (1979), S. 69-111.

12 Vgl. etwa Leo Groarke, Greek Scepticism. Anti-Realist Trends in Ancient Thought,
Montreal 1990; Gail Fine, »Descartes and Ancient Skepticism: Reheated Cab-
bage?«, in: The Philosophical Review 109 (2000), S.195-234; dies., »Sextus and Ex-
ternal World Skepticisme, in: Oxford Studies in Ancient Philosophy XXIV (2003),
S.341-385; dies., »Subjectivity, Ancient and Modern: The Cyrenaics, Sextus, and
Descartes, in: Jon Miller/Brad Inwood (Hg.), Hellenistic and Early Modern Philo-
sophy, Cambridge 2003, S.192-231; Markus Gabriel, »Zum AufSenweltproblem in
der Antike — Sextus’ Destruktion des Reprisentationalismus und die skeptische
Begriindung des Idealismus bei Plotin«, in: Bochumer philosophisches Jahrbuch fiir
Antike und Mittelalter 12 (2007), S.15-43; ders., Antike und moderne Skepsis zur
Einfiihrung, Kap. I, 2-4.

13



selbst ein systematisches Anliegen, das darin besteht, einen direkten
Realismus zu verteidigen — ein Anliegen, das in den genannten Auf-
sitzen zum Vorschein kommt. Mit diesem Anliegen begibt er sich in
Konkurrenz etwa zu Berkeley, Schopenhauer und Hegel, die allesamt
nicht nur Idealisten reinsten Wassers, sondern dariiber hinaus her-
ausragende Kenner der antiken Philosophie waren. Alle drei waren
dabei der Uberzeugung, dafl ihr eigener Idealismus 77 nuce bei Pla-
ton, Aristoteles und den Neuplatonikern, aber auch schon bei Par-
menides und Heraklit angelegt sei. Dem stellt sich Burnyeat entge-
gen, um den Idealismus « limine als eine absurde Theorieoption und
als philosophichistorischen Holzweg zu desavouieren.

Damit triffc Burnyeat freilich einen Nerv der Zeit. Wie Peter Slo-
terdijk vor einiger Zeit bemerkt hat, war »kein Zeitalter [...] je so
weit davon entfernt, zu erwigen, geschweige denn zuzugeben, daf§
der mystische Monismus das zu bewiltigende Pensum des philoso-
phischen Denkens sei«.'? Dies fithrt unter anderem dazu, daf§ die Er-
forschung der antiken Philosophie unter systematisch revidierten
Vorzeichen geschicht. Man versucht gar zu bestreiten, daff Parmeni-
des eine Einheit von Sein und Denken gelehrt habe, die etwas mit
Idealismus oder einem Monismus des Geistes (einem mystischen
Monismus im Sinne Sloterdijks) zu tun haben konnte.'

Im Ausgang vom Erkenntnisproblem, wie es sich in der Antike ge-
stellt hat, versucht die vorliegende Studie hingegen nachzuweisen,
dafl der Zusammenhang von Skeptizismus und Idealismus in der
Antike bereits so zu verstehen ist, daf§ der Skeptizismus den Idealis-
mus bedingt. Der Idealismus wird bereits in der Antike als integrati-
ver Antiskeptizismus konzipiert, was sich besonderes deutlich an
Plotins Idealismus demonstrieren lif3t. Dabei wird es zunichst dar-
um gehen, Burnyeats These — und das heifit natiirlich: die Argumen-
te, die sie begriinden sollen — zu entkriften. Damit ist die Absicht des
ersten Kapitels (§§1-5) dieser Studie zum Erkenntnisproblem in der
Antike formuliert.

In St wird gezeigt, dafl es bei Sextus Empiricus sehr wohl ein Au-
Benweltproblem gibt und daf dieses sich aus den Aporien des menta-
len Reprisentationalismus ergibt, auf den der stoische Sensualismus
verpflichtet ist. Dabei werden der systematische Zusammenhang der

13 Peter Sloterdijk, Weltfremdheit, Frankfurt/M. 1993, S.125.
14 Zu dieser Diskussion vgl. ausfiihrlich unten, §3.

14



stoischen Subjektivierung des Ideen-Begriffs freigelegt und die Ar-
gumente rekonstruiert, welche der akademische und Pyrrhonische
Skeptizismus gegen den mentalen Reprisentationalismus ins Feld ge-
fiihre haben.

Sowohl der akademische als auch und vor allem der Pyrrhonische
Skeptizismus zeigen, inwiefern sich aus dem mentalen Reprisenta-
tionalismus ein Auflenweltproblem ergibt. Wenn unser mentaler Zu-
gang zur Welt nur im Rahmen einer Theorie der Reprisentation ein-
geschen werden kann, dann bedeutet dies, dafl wir von der Welt
tiberhaupt nur empirisches, mithin fallibles Wissen haben kénnen.
Wie steht es dann aber um dieses Wissen selbst, das heif$t um das
Wissen darum, daf§ alles Wissen iiber die Welt nur empirisch ist?
Riickt die Welt nicht in eine unerkennbare Ferne jenseits unserer
mentalen Reprisentationen und Begriffe, mit denen wir uns auf die
Welt zu beziehen beabsichtigen? Die Welt selbst wird im Wissen
vom Wissen so unterschieden, daf} sie zu einer unerkennbaren Gro-
Be, zu einem &dnAov wird, eine Operation, die der Reprisentationa-
lismus nicht durchschaut, sondern als blinden Fleck in Anspruch
nimmt. Dieser Zusammenhang wird ausfiihrlich in §1 auf der Basis
von Sextus’ Dekonstruktion des mentalen Reprisentationalismus ent-
wickelt.

Wie Burnyeat weifs, bezeugen die Fragmente zur kyrenaischen Er-
kenntnistheorie eine Antizipation des Solipsismus. Denn alle Zeug-
nisse iiberliefern einstimmig die These, daff uns allein unsere priva-
ten Eindriicke (z¢ 0w td¥in) erfalibar seien, daf§ aber dasjenige, was
diese verursache, verborgen bleibe. Objektive Gegenstinde in einem
absoluten Sinne seien unerkennbar, da wir sie — wenn iiberhaupt —
nur als Konstruktionen auf der Basis unserer Sinnesdaten, der priva-
ten Eindriicke, beschreiben konnten (§2). Vor diesem Hintergrund
kommt das Verhiltnis zwischen Sextus und dem kyrenaischen Solip-
sismus zur Sprache.

Mit der kyrenaischen Version des Erkenntnisproblems liegt offen-
kundig eine erkenntnistheoretische Problematik vor, die zum Au-
Benweltproblem fiihrt. Dieses besteht nicht darin, daf§ die Hypothe-
se einer Auflenwelt entkriftet wird, sondern gerade darin, dafl die
Existenz einer Auflenwelt zu einer bloflen Hypothese, einer Annah-
me zusammenschrumpft, die wir nicht rechtfertigen kénnen, ohne
auf illegitime Weise einen unmittelbaren Weltzugang in Anspruch
zu nehmen. Freilich geht Sextus an einer von Burnyeat nicht eigens

I5



diskutierten Stelle sogar so weit zu sagen, die Kyrenaiker hitten auch
die Existenz von AufSendingen bestritten. Diese Deutung spielt eine
entscheidende Rolle in der skeptischen Abgrenzung von der kyrenai-
schen Erkenntnistheorie. Wihrend die Kyrenaiker nimlich immer-
hin behaupteten, daf allein unsere Eindriicke, nicht aber die Dinge
selbst, erfaf$bar seien, behauptet der Pyrrhoniker seiner eigenen Aus-
kunft nach nicht einmal dies. Sextus setzt den kyrenaischen Solipsis-
mus lediglich ein, um ihn als eine absurde Konsequenz des mentalen
Reprisentationalismus vorzufiihren. Seine Auseinandersetzung mit
der kyrenaischen Erkenntnistheorie ist somit ein Baustein seiner De-
konstruktion des Reprisentationalismus.

In §3 stelle ich die diametrale Gegenthese zu Burnyeats Behaup-
tung auf, daf§ die antike Philosophie auf einem (vermeintlich gesun-
den) realistischen Vorurteil aufbaue. Dieses Vorurteil erklire, warum
die antike Philosophie allenfalls zu einem materialistischen, niemals
aber zu einem spiritualistischen Monismus geneigt habe, was Burn-
yeat expressis verbis behauptet. Demgegeniiber soll gezeigt werden,
dafl die antike Philosophie insgesamt von einer idealistischen
Grundannahme ihren Ausgang nimmt, nimlich von der Annahme,
dafd das wahre Sein (8v, ovoia) allein im Denken (Adyog, voeiv) ent-
deckt werden kénne — was durch den Nachweis des Scheincharakters
der Wahrnehmungswelt motiviert wird. Sein ist mit anderen Worten
intelligibel: Es bezeichnet einen selbst nicht sensorisch gegebenen
Horizont, innerhalb dessen alles Seiende begegnet.

Die grundlegende Entdeckung des Logos als alleinigem Zugang
zur ontologisch verstandenen Wahrheit (dA579eta) ist der herrschen-
de Grundzug der antiken Metaphysik von den Vorsokratikern bis
Platon.'® Das Sensible wird zugunsten des Intelligiblen seines Schein-
charakeers iiberfiihrt. In diesem Kontext wird auch Parmenides’ be-
rithmte Identifikation von Sein und Denken untersucht, die in der
neueren Forschung mehrfach so gedeutet wurde, dafl sie vom »Ver-
dacht des Idealismus« freizusprechen sei. Dies widerstreitet allerdings
der Deutung derjenigen Autoren, die das einschligige Fragment

15 Dies gilt nicht zuletzt sogar fiir den Atomismus, also den griechischen Materialis-
mus, der schlieflich auch darauf aufbaut, dass wir die Wirklichkeit im Sinne der
von unseren sensorischen Registraturen ontologisch unabhingigen Wahrheit
(éren) im reinen Denken erfassen kénnen. Auf diesen Zusammenhang hat be-
sonders Gadamer aufmerksam gemacht in: Hans-Georg Gadamer, »Antike
Atomtheorie, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 5, Tiibingen 1999, S.263-279.

16



tiberliefern (Clemens von Alexandrien und Plotin'®). Die Frage, die
hierbei zu beantworten sein wird, ist natiirlich, was »Idealismus«
unter den Bedingungen eines radikalen eleatischen Monismus be-
deutet. Parmenides artikuliert zumindest eine Einsicht in die Intelli-
gibilitit des wahren Seins jenseits der bloffen Doxa der Wahrneh-
mungsmeinungen. Inwiefern dies eine Charakterisierung seines
Monismus als Idealismus rechtfertigt, ist zu diskutieren. Denn Par-
menides vertritt jedenfalls keinen subjektiven Idealismus oder eine
Reduktion der Auflen- auf eine Innenwelt in irgendeinem Sinne,
wohl aber einen Monismus, der kein Sein zulidf3t, das nicht voeiv ist.

Im anschliefenden §4 wird — wiederum gegen Burnyeat — der
Nachweis angetreten, dafl es unter den Bedingungen einiger antiker
Philosophien sehr wohl méglich, ja sogar notwendig war, den eige-
nen Korper als Bestandteil einer Auflenwelt zu betrachten und sich
selbst als reines Denken, als wahres Selbst, aufzufassen, das sich von
seiner somatischen Individuation unterscheidet, ein Gedanke, der
im letzten Teil der Arbeit in der Rekonstruktion von Plotins Wahr-
nehmungstheorie wieder aufgegriffen wird.

Schliefilich soll in § 5 gezeigt werden, daf die pyrrhonische Atara-
xie vollkommen ohne GewifSheit auskommt und insbesondere ohne
die GewifSheit, dafl es eine substantielle Aufenwelt gibt, die auf un-
sere Sinnlichkeit einwirkt, weil wir in ihr als erkennende Wesen kau-
sal verankert sind. Das praktische Programm der Pyrrhonischen
Skepsis kann nicht auf starken metaphysischen Primissen aufbauen,
ohne sich selbst vollkommen untreu zu werden. In diesem Zusam-
menhang ist es wichtig darzulegen, daf§ Sextus die Annahme von Au-
Bendingen, von éxtog vmoxeiueva, und damit die Annahme einer
Auflenwelt fiir eine starke metaphysische Primisse und keineswegs
fiir eine gegebene Selbstverstindlichkeit hilt. Burnyeat ist zwar zu-
zustimmen, wenn er einen notwendigen Zusammenhang zwischen
Theorie und Heilsversprechen auch fiir die Pyrrhonische Skepsis
herstellt. Dies bedeutet aber nicht, daf§ der Pyrrhoniker eine Auf8en-
welt annehmen muf$, um ein genuin skeptisches Heilsversprechen in
Aussicht zu stellen, wie Burnyeat meint. Das Heilsversprechen der
Pyrrhonischen Skepsis beruht vielmehr darauf, den metaphysischen
Willen zur absoluten Wahrheit jenseits des Scheins aufzugeben und
dennoch eine viable Lebensform zu entwerfen, in der alles bleibt, wie

16 Clemens Strom. VI, 23, 3; Enn. V1, 8, 14-22; Enn. 111 8, 8, 8; V 9, 5, 29 f.

17



es ist. Die konventionelle, ritualisierte Wahrheit tritt an die Stelle ei-
ner ontologisch verstandenen Wahrheit jenseits des Scheins der
Wahrnehmungswelt.

In diesem Zusammenhang seivorab darauf hingewiesen, daf§ ich in
der gesamten Abhandlung zwischen Skepsis und Skeptizismus unter-
scheide. Unter Skepsis verstehe ich das Projeke der skeptizistisch moti-
vierten Lebensform, der oxemtizn dywyi, wie Sextus dies nennt. Un-
ter Skeptizismus hingegen verstehe ich lediglich den Theoriekomplex,
der miteiner Lebensform verbunden sein kann, aber nicht notwendig
zu einer skeptischen Lebensform fithren mufl. Der Pyrrhonische
Skeptizismus ist demnach der Komplex von Tropenlehre, Selbstan-
wendung, Erkenntnisproblem usw., wihrend die Pyrrhonische Skep-
sis insgesamt darauf abzielt, eine skeptizistisch >begriindete« Lebens-
form zu entwickeln, die ohne Gewifheit auskommt, das heifdt eine
Lebensform der radikalen Endlichkeit. Genau dies macht die Pyr-
rthonische Skepsis modern, insofern die Betonung der Endlichkeit
gegen den theologischen Absolutismus sicherlich ein entscheidender
Zug der Neuzeit ist, wie Hans Blumenberg ausfiihrlich dargelegt
hat.'”

Im zweiten Kapitel (§§ 6-7) wird die Pyrrhonische Skepsis als Le-
bensform in den Blick genommen. Das praktische Programm des
Pyrrhonismus wird auf seine skeptizistische Begriindung hin unter-
sucht. So kann die Frage erortert werden, ob die Pyrrhonische Skep-
sis ein konsistentes Programm entwirft oder nicht. In §6 wird zu-
nichst die Debatte um den urbanen bzw. rustikalen Status des
Pyrrhonischen Skeptizismus aufgegriffen, die besonders heftig zwi-
schen Myles Burnyeat, Michael Frede und Jonathan Barnes gefiihrt
worden ist. Dabei geht es um die Reichweite pyrrhonischer Argu-
mente und um die Frage der logischen Konsistenz der Epoché. Ich
versuche einen dritten Weg neben urbanem (moderatem) und rusti-
kalem (radikalen) Skeptizismus vorzuschlagen und werde in diesem
Zusammenhang auch eine Deutung der Epoché mit innovativem
Anspruch entwickeln. Denn meines Erachtens ist die pyrrhonische
Epoché gar keine Urteilsenthaltung, deren Skopus entweder lokal
(urban) oder global (rustikal) wiire. Sie ist vielmehr als eine Konzext-
sensitive Performanz zu verstehen, als eine Fihigkeit (0vvauis), Argu-

17 Vgl. Hans Blumenberg, Die Legitimitiit der Neuzeit, Frankfurt/M. 1996 (zur anti-
ken Skepsis bes. S.309-318).

18



mente mit einer durchgingig therapeutischen Absicht zu entwik-
keln. Es geht darum, den Adressaten der Skepsis von seinem Willen
zur absoluten Wahrheit abzubringen und ihm eine Affirmation der
Endlichkeit, der Kontingenz seines Bezugssystems abzuringen. Dies
geschieht im Dienste seines Seelenheils, das Sextus Zufolge stets be-
droht ist, wenn man sich auf die Suche nach einer letztlich unerreich-
baren absoluten Wahrheit jenseits des Scheins begibt.

In diesem Kontext wird auch die skeptische Rede von einem
Riickzug in die Phinomene (z¢ pawvdueva) mit einer, wie ich hoffe
zeigen zu kdnnen, neuartigen Akzentsetzung beleuchtet. Es zeigt sich
namlich, daff Sextus keine konsistente Phinomenologie (im mini-
malen Sinne eines konsistenten Phinomenbegriffs) vortrigt. Dies
bezeugt allerdings keinen theoretischen Mifistand seines Skeptizis-
mus, sondern ist vielmehr eine Konsequenz seines Heilsverspre-
chens. Sextus kann nimlich keinen konsistenten Phinomenbegriff
entwickeln, ohne sich malgré lui erneut in die metaphysische Diffe-
renzvon gpawvduevov und doniov zu verstricken. Es kann unter skep-
tischen Bedingungen nicht gesagr werden, was die Phinomene sind
(da man auf diese Weise eine metaphysische Behauptung aufstellte).
Was die Phinomene sind, muf§ sich vielmehr im Leben zeigen, so-
bald dieses von seiner metaphysischen Tendenz purgiert worden ist.

Die angestrebte anti-metaphysische Katharsis des Lebens kann
aber nicht gelingen, worin ich die Inkonsistenz des Quietismus, das
heif$t des anti-metaphysischen Programms der Pyrrhonischen Skep-
sis, seche. Denn wie soll der Skeptiker zwischen metaphysischen und
noch nicht metaphysischen Tendenzen des Lebens tiberhaupt unter-
scheiden? Wie soll er einen (von Metaphysik rinfizierten) Kranken
von einem Gesunden unterscheiden, ohne #pso facto eine Theorie des
Lebens fiir seine Diagnose aufzubringen, obwohl das Leben sich sei-
nen eigenen Primissen zufolge diesseits der Theorie, als skeptisches
»Leben ohne Dogmata« (@do&dotwg frovv) vollziehen soll?

Die Selbstbeseitigung der Philosophie gelingt dem Skeptiker nicht
mehr, sobald wir seine therapeutische Strategie durchschauen. In
diesem Zusammenhang ist es besonders wichtig, unablissig auf dem
von Sextus betonten Unterschied zwischen negativem Dogmatismus
und Pyrrhonischem Skeptizismus zu bestehen: Wihrend der negati-
ve Dogmatismus behauptet, dafl wir nichts wissen kénnen und Argu-
mente fiir diese (als Behauptung antinomische) These beibringt, be-
schrinkt sich der Pyrrhoniker auf die radikale Endlichkeit und stellt

9



diese seine Einsicht selbst unter den Vorbehalt der Revidierbarkeit.
Es konne sein, dafl er, der Skeptiker, eines Tages zum Dogmatismus
iiberlaufe — jedenfalls dann, wenn ihm seine Argumente ausgehen,
da er nicht a priori wissen kann, daf§ wir nichts wissen kénnen. Doch
diese Einstellung 48t sich nicht konsistent als Heilsversprechen und
damit als praktisches Programm durchhalten. Der Skeptiker enga-
giert sich letztlich als beunruhigter Therapeut und als Kulturkritiker
in seiner Gemeinschaft und ist niemals imstande, die versprochene
Seelenruhe zu erreichen. Vielmehr erweist er sich als tibermifig ge-
schiftig und als jemand, der unablissig auf der Suche nach einer ab-
soluten Wahrheit ist. Dies ist das Problem von »Erkenntnissuche«
(&9tnois) und Epoché.'®

Die Pyrrhonische Skepsis ist ein Phinomen des Hellenismus, ob-
wohl sie sich gegen dessen Tendenz zur Individualethik wehrt. Dies
gilt jedenfalls fiir Sextus” GrundrifS der Pyrrhonischen Skepsis, dessen
Bild sich von der mythischen Figur des Griindervaters Pyrrhon weit
entfernt. Die reife Pyrrhonische Skepsis tritt offenkundig unter den
Bedingungen des imperium romanum auf und empfichlt sich diesem
dadurch, daf$ an die Stelle einer absoluten Wahrheit das Kriterium
des Lebensdienlichen, des Buwgelés, tritt. Das Leben tritt an die
Stelle der Wahrheit und wird deren Erfassung entgegengesetzt.

Wie wir wissen, hat sich dieses Heilsversprechen historisch ge-
schen schnell eriibrigt. Mit dem Siegeszug des Christentums, der
durch eine Offnung Roms hin zu einer neuen other-worldliness vor-
bereitet wurde, begann die Suche nach einer metaphysischen Garan-
tie der kosmischen Ordnung, was eine Wiederauflage der klassischen
griechischen Metaphysik ermdglichte. Dies motivierte einen Riick-
griff auf die griechischen Klassiker und eine wiederholte Auseinan-
dersetzung mit der Metaphysik vor ihrem hellenistischen »Verfallc.
Dafiir stehen insbesondere der Peripatos sowie die mittel- und neu-
platonische Philosophie.

Im dritten Kapitel dieser Arbeit (§§ 8-11) wird Plotins Metaphysik
als ein Exempel dieser Bewegung untersucht. Dies geschieht unter
anderem mit der Absicht, den entschiedensten Idealisten der antiken
Philosophie, nimlich Plotin, so zu interpretieren, daf§ deutlich wird,
inwiefern er seine Geistmetaphysik skeptisch begriindet. Denn Plo-
tin wendet sich, wie spiter Hegel, gegen den Skeptizismus so, daf§ er

18 Vgl. dazu unten, S.114-116.

20



