
Leseprobe

Nassehi, Armin

Der soziologische Diskurs der Moderne 

© Suhrkamp Verlag

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1922

978-3-518-29522-9 

Suhrkamp Verlag



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 1922



Wie funktioniert eigentlich die Soziologie? Vor welchem Publikum be-
währt sie sich? Wie konstruiert sie ihren Gegenstand? Und welche Pro-
bleme löst sie, die wir ohne sie nicht hätten? Nassehis Antworten ergeben 
weder eine Geschichte noch eine systematische Darstellung der Soziologie. 
Es geht ihm vielmehr um eine Kritik der soziologischen Vernunft. Das zentra-
le Verfahren ist daher das der klassischen (Erkenntnis-)Kritik – einer Kritik, 
die die Bedingungen auslotet, durch die soziologisches Denken möglich 
wird. Neben einer Kritik der reinen Soziologie geht es auch um eine Kritik 
der handelnden, der authentischen, der operativen und der gesellschaftlichen 
Vernunft. Diese Rekonstruktion führt zu einem Konzept einer Gesellschaft 
der Gegenwarten, das den veränderten Bedingungen einer Gesellschaft 
Rechnung tragen soll, die selbst nicht mehr an die Konstruktionen ihrer 
soziologischen Vernunft glaubt.
  Armin Nassehi ist Professor für Soziologie an der Ludwig-Maximilians-
Universität München.
  Zuletzt erschienen im Suhrkamp Verlag: Geschlossenheit und Offenheit. 
Studien zur Theorie der modernen Gesellschaft (stw 1636), Utopie und Moder-
ne (hg. mit Rolf Eickelpasch, stw 1162) und Bourdieu und Luhmann. Ein 
Theorienvergleich (hg. mit Gerd Nollmann, stw 1696).



Armin Nassehi 
Der soziologische Diskurs  

der Moderne

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1922 
Erste Auflage 2009 

© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2006 
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,  

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung  
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.  

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form  
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)  

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert  
oder unter Verwendung elektronischer Systeme  
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden. 

Umschlag nach Entwürfen 
 von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt 
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim 

Printed in Germany 
ISBN 978-3-518-29522-9 

 
1  2  3  4  5  6  –  14  13  12  11  10  09



Inhalt

Vorwort   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 

. Kapitel
Kritik der reinen Soziologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 
Die Soziologie und ihr Publikum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 
Gesellschaft als Arena  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 
Die Empirisierung des inneren Zwiegesprächs der
   Vernunft im Philosophischen Diskurs der Moderne  . . . . . . . .        	 1
Der soziologische frame of reference . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 46
Soziologische Sprecherpositionen – Adorno, 
   Habermas und Beck  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 2
Resümee: Kritik der reinen Soziologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 62

. Kapitel
Die Dekonstruktion des Subjekts: 
   Kritik der handelnden Vernunft   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 67
Apologie und Kritik des Handelns  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 68
Welches Subjekt wird verabschiedet?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 80
Dezentrierungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 93
Die soziologische Arbeit des Begriffs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 99
Der Auftraggeber des Handelns . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 105
Verkürzungen: kulturalistisch und situationistisch . . . . . . . . . .          	 114
Exkurs: Der methodologische Individualismus 
   und seine situationistische Verkürzung . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 118
Verkürzungen: sozietär . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 125
Die Praxis der Bewährung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 133
Ein alternativer Diskursstrang  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 141
Resümee: Kritik der handelnden Vernunft  . . . . . . . . . . . . . . . .                	 149

. Kapitel
Das Besondere des Besonderen: 
   Kritik der authentischen Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 159
Die Multiplikation von Sprechern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 163



Apologie der authentischen Vernunft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 168
Ethik der Authentizität  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 181
Kritik der Teilnehmerperspektive –
   die Vergegenständlichung des Sozialen . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 191
Die Dekomposition der Handlung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 198
Die Disziplinierung des Authentischen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 208
Authentische Praktiken – der practical turn . . . . . . . . . . . . . . . .                	 219
Resümee: Kritik der authentischen Vernunft  . . . . . . . . . . . . . .              	 226

. Kapitel
Die Temporalisierung des Besonderen: 
   Kritik der operativen Vernunft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 233
Die Temporalisierung des Sozialen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 234
Habitus und blind spots  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 241
Sozialer Sinn  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 250
Kommunikation als empirischer Operator  . . . . . . . . . . . . . . . .                	 260
Ordnungen des Operativen – die Verringerung
   von Unwahrscheinlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 269
Inclusio – illusio  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 276
Die Dekonstruktion des Systems. Oder:
   Die Differenz von Identität und Differenz  . . . . . . . . . . . . . . .               	 285
Resümee: Kritik der operativen Vernunft  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 292

. Kapitel
Das Besondere des Allgemeinen: 
   Kritik der gesellschaftlichen Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 297
Die Metapher des Vertrags  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 299
Die Metapher des Organischen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 307
Die Politisierung des Problems gesellschaftlicher 
   Ordnung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 314
Die Funktion des Politischen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 322
Die doppelte Normativität der »soziologischen« Moderne    		 335
Die Erfolgsgeschichte der gesellschaftlichen Moderne
   und ihre dunkle Seite  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 342
Resümee: Kritik der gesellschaftlichen Vernunft  . . . . . . . . . . .           	 350

. Kapitel
Die Gesellschaft der Gegenwarten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 359
Zwei Diskursstränge  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 374



Gegenwart als Bezugsproblem – die losen Enden der
   »Kritik der soziologischen Vernunft«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 374
Gesellschaft als operativer Begriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 385
Differenzierung (in) der Gesellschaft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 396
Gesellschaft als Horizont . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 407
Exkurs: Die Horizonte der multiple modernities . . . . . . . . . . . .            	 413
Eine postsoziale Gesellschaft?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 18
Die Funktion der Gegenwart und die Gegenwart
   der Funktion  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 430

Epilog
Das Ende der »soziologischen« Vernunft? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 441

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 449
Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 477





In memoriam
Steffani Engler

-





11

Vorwort

Den soziologischen Diskurs der Moderne beschreiben zu wollen ist  
sicher ein unbescheidenes Ansinnen. Ich bin mir dessen bewusst. 
Manches ist wohl überzeichnet, vieles bleibt völlig ausgeklammert, 
nicht weniges ist sicher nicht haltbar. Womöglich lässt sich dem 
Text wenigstens entnehmen, dass erzählte Geschichten sich weniger 
am erzählten Gegenstand orientieren als an der Praxis ihrer eigenen 
Erzählung. Gelungen wäre sie dann, wenn man aus der Geschich-
te lernen kann, dass dies kein Mangel ist, sondern an sich selbst 
beobachtbar macht, dass Praxisformen je nur die Probleme lösen 
können, die sie sich selbst zumuten und konstruieren. Ich hoffe 
jedenfalls, dass am Text etwas von dieser Praxis deutlich wird, eine 
Selbstbeschreibung der Soziologie anzufertigen, die letztlich nur 
der Formvorschrift ihrer selbst genügen kann.

Viele der hier vorgetragenen Gedanken habe ich in verschie-
denen Publikationen, auf Tagungen und vielfältigen Diskussionen 
und Korrespondenz mit Kolleginnen, Kollegen, Studierenden und 
Mitarbeitern getestet und ausprobiert. All diesen Personen danke 
ich für ihre wissentliche und unwissentliche Hilfe bei der Genese 
des Textes. Ich erwähne sie nicht nur ihrer Zahl wegen nicht na-
mentlich – mit wenigen Ausnahmen: Irmhild Saake danke ich für 
die intensive Zusammenarbeit der letzten Jahre, die auch in die-
sem Buch erhebliche Spuren hinterlassen hat. Ein ganz besonderer 
Dank gilt Norbert Müller für seine ungewöhnliche Unterstützung 
des Vorhabens. Bernd Stiegler vom Suhrkamp Verlag danke ich für 
die überaus hilfreiche und freundliche Begleitung von der Konzep-
tion bis zum endgültigen Text.

Von Steffani Engler, einer alten Freundin aus früheren münste-
raner Tagen und schließlich Kollegin an der Münchner Universität 
der Bundeswehr, hätte ich mir das Manuskript so gerne um die 
Ohren hauen lassen – und sie hätte es getan. Steffani ist im Januar 
 in München viel zu jung an den Folgen einer heimtückischen 
Krankheit gestorben. Ihrem Andenken ist dieses Buch gewidmet.

München, im November � Armin Nassehi





13

Einleitung

Vom soziologischen Diskurs der Moderne zu sprechen enthält eine 
merkwürdige Verdoppelung: Der soziologische Diskurs ist per se 
ein moderner Diskurs, was etwa Peter Wagner (, S. ) von einem 
Pleonasmus sprechen lässt. Frühere Epochen kennen keine Soziolo-
gie, und womöglich kennt die Soziologie auch keine früheren Epo-
chen. Das heißt nicht, dass die Soziologie nicht frühere gesellschaft-
liche Formationen zum Gegenstand hätte, aber sie beobachtet diese 
stets mit einer Nomenklatur, die eine moderne Nomenklatur nicht 
nur deshalb ist, weil sie sich in der Zeit der Moderne ereignet, son-
dern weil das Gesellschaftliche erst einem modernen Beobachter 
als Gesellschaftliches erscheint. Wohl deshalb geraten der Soziologie, 
nicht nur der frühen Soziologie, frühere Epochen zu merkwürdigen 
Projektionen, mit denen Probleme der Gegenwart gelöst werden, 
wie das mit Projektionen eben so ist. Warum erscheint nahezu allen 
Klassikern der Soziologie die Ressource Sinn knapp? Man denke an 
Weber und Durkheim über Simmel und Tönnies bis zu Habermas’ 
Diagnose der Pathologien der Moderne. So unterschiedlich diese 
Theorien daherkommen, so ähnlich projizieren sie eine Moderni-
tätsdiagnose auf eine Vergangenheit, die allzu sehr von jener Mo-
dernitätserfahrung lebt. Denn dass die Ressource Sinn in früheren 
Gesellschaftsformationen wirklich üppiger vorhanden war, lässt 
sich bestreiten. Dass Sinnformen aber als Sinnformen erscheinen, 
hat wohl damit zu tun, dass man sie unterscheiden kann – von 
anderen Sinnformen. Und schon wird er knapp, der Sinn. Der 
soziologische Diskurs der Moderne ist also in der Tat ein moderner 
Diskurs, und er schließt an den philosophischen Diskurs der Moder-
ne insofern an, als er in eigentümlicher Weise darauf stößt, dass 
es zwar »der Mensch« ist, der als Sinnträger fungiert und also mit 
der Diversifizierung von Sinn nun über jenen Sinn zu entscheiden 
beginnt, der die »Fäden seines Lebens« hält. Zugleich aber wird ge-
rade die Diversifizierung, die Zurechenbarkeit von Sinn und nicht 
zuletzt die Beobachtung, dass es Interessen, Verhältnisse, Herkünfte 
und Kultur(en) sind, die den Sinn sinnhaft erfahrbar machen, zur 
Grundlage einer Erfahrung, die nicht mehr wirklich daran glauben 
kann, dass es »der Mensch« ist, der da als Träger fungiert. Worauf 



14

ich anspiele, ist natürlich Jürgen Habermas’ großartige Rekonstruk-
tion des Philosophischen Diskurses der Moderne (Habermas a). 
Habermas rekonstruiert hier die philosophischen Bemühungen des 
. Jahrhunderts als wenigstens implizite oder potentielle Kritik der 
Subjektphilosophie. Habermas war es darum zu tun, Kriterien der 
knappen Ressource Sinn nicht allein auf seinen Träger, das Sub-
jekt, zuzurechnen, sondern die Vernunft nun in der Sprache, in 
intersubjektiven Strukturen und in der Praxis der Kommunikati-
on zu lokalisieren – und zwar nicht nur als ein mögliches Telos 
sprachlicher Verständigung, sondern als unveräußerliches Potential 
der Sprache schlechthin, von dem gar noch ihre instrumentellen 
und parasitären Varianten zehren. Habermas betreibt mit seiner 
Soziologisierung des philosophischen Diskurses der Moderne also 
gewissermaßen eine Dezentrierung des Subjekts mit dem Ziel, jene 
Potentiale philosophisch zu retten, die man zuvor dem Subjekt zu-
gerechnet hatte: Wissen im Sinne der Erkenntniskritik, Normatives 
im Sinne der Praxiskritik und die Wahrhaftigkeit des authentischen 
Sprechers im Sinne einer Selbstaufklärung über Motive und Wün-
sche: »Als Ressource, aus der die Interaktionsteilnehmer ihre kon-
sensfähigen Äußerungen alimentieren, bildet die Lebenswelt ein 
Äquivalent für das, was die Subjektphilosophie als Leistungen der 
Synthesis dem Bewußtsein überhaupt zugeschrieben hatte.« (Ha-
bermas a, S. )

Das Großartige an Habermas’ Denken ist zweierlei: Es ist Kritik 
an der Moderne, indem es die Grunderzählung des Subjekts in Frage 
stellt und die Subjektivität des Subjekts im anderen Subjekt lokali-
siert; und es ist zugleich das Bekenntnis zu ebenjener Moderne und 
ihren Basisnarrationen des vernünftigen Urteilens und Entscheidens 
über Objektives, Normatives und Individuelles. Es ist ein Diskurs 
der Begründung – und dass sich gerade dieser Diskurs so sehr am 
Problem der Letztbegründung abarbeitet, hat exakt damit zu tun, 
dass für ihn nichts gilt, ohne dass es begründbar ist, nicht einmal die 
Gründe selbst. Habermas ist der strengste und der klügste Denker 
der klassischen Moderne, weil er selbst dem nachmetaphysischen 
Denken noch einen »transzendentalen Schein« zuspricht – nicht um 
einen regressus zu umgehen, sondern wohl wissend, dass sich die Idee 
der Subjektivität, also des zuletzt Sagbaren eben auch noch sagen las-
sen muss, was immer die Möglichkeit der Nein-Stellungnahme ent-
hält, wie man von Habermas selbst lernen kann.



15

Ich strebe mit dem Soziologischen Diskurs der Moderne eine 
Fortsetzung von Habermas’ Philosophischem Diskurs der Moderne 
an. Dabei geht es mir nicht um eine Fortsetzung im Sinne einer 
Erweiterung um soziologische Autoren. Habermas hat selbst den 
philosophischen Diskurs der Moderne in die Soziologie hinein 
prolongiert, indem er Foucault, Luhmann und Beck als Erwei-
terungen des Diskurses thematisiert. Habermas’ Rekonstruktion 
führt ihn zur Formulierung normativer Grundlagen der Moderne 
(vgl. Habermas a, S.  ff.), die er im Diskurs selbst angelegt 
sieht, sie aber rekonstruktiv entfaltet. Meine Fortsetzung strebt nun 
keine Erweiterung dieses Ziels an, die normativen Grundlagen der 
Moderne ihrerseits soziologisch zu fundieren und zu begründen. 
Meine Fortsetzungsarbeit schließt vielmehr an den Gedanken der 
Soziologisierung selbst an. Es ist kein Zufall, dass mit Habermas’ 
Beschreibung des philosophischen Diskurses der Moderne eine 
Soziologisierung gewissermaßen von selbst einhergeht. Habermas 
stößt mit seiner Verlagerung der Vernunft vom reflektierenden 
Subjekt in die kommunikativen Strukturen der Lebenswelt auf 
das Terrain gesellschaftlicher Praxis, und zwar einer Praxis, die sich 
als Teil der Grunderzählung der europäischen Moderne gibt: Die 
Arbeit des Begriffs wie die begriffliche Arbeit der Gestaltung der 
(objektiven, sozialen und subjektiven) Welt findet sich in einer 
Arena vor, die spätestens mit Hegels Idee der Anerkennung des 
gegenseitigen Sich-Anerkennens begonnen hat – nicht umsonst 
beginnt Habermas’ Rekonstruktionsarbeit exakt hier, beim jungen 
Hegel (vgl. ebd., S.  ff.). Der philosophische Diskurs ist vor allem 
eines: Diskurs. Habermas vollzieht mit seiner Rekonstruktion also 
schon das Geschäft der Soziologie, indem er die Arbeit des Begriffs 
gewissermaßen als gesellschaftliche Arbeit einführt – und zwar so-
wohl auf der Gegenstandsseite wie auf der Seite des Beobachters. 
Der philosophische Gedanke wird selbst zu einem Mitspieler in der 
Arena der Selbstbeschreibung, der gesellschaftlichen Selbstbeschrei-
bung, die in eine Theorie der normativen Grundlagen der Epoche 
mündet. Eine soziologische Fortsetzung dieser Denkbewegung zu 
versuchen, hätte also schon den empirischen Fall einer solchen Re-
konstruktionsarbeit auf den Begriff zu bringen.

Fortsetzung ist dieses Buch also in dreierlei Hinsicht: einerseits  in 
dem Sinne, dass zu rekonstruieren ist, wie der soziologische Diskurs 
der Moderne, in den der philosophische mit Habermas mündet, an 



16

diesen anschließt; andererseits in dem Sinne, dass ein soziologischer 
Diskurs sich weniger für Gründe interessiert als für den Kontext 
der Begründung. Fortsetzung ist es aber schließlich darin, die Idee 
der Soziologisierung zu radikalisieren. Hatte Habermas noch vom 
Hochsitz des philosophischen Beobachters die Soziologisierung des 
philosophischen Blicks besorgen können, muss die Rekonstruktion 
des soziologischen Diskurses der Moderne radikaler nach den Bedin-
gungen der Soziologisierung fragen. Sie muss sich fragen, was die 
Soziologie bzw. der soziologische Blick sieht und worauf diese Sicht 
beruht. Kybernetisch, inzwischen: klassisch-kybernetisch gespro-
chen geht es um den blinden Fleck der Soziologie, nicht mehr um 
den des Subjekts, das die Soziologie längst dekonstruiert hat.

Kreist der philosophische Diskurs der Moderne um das Subjekt 
und seine Überwindung, gilt das auch für die Soziologie, deren 
Gegenstand freilich nicht die philosophische Substitution der Ver-
nünftigkeit des vernünftigen Subjekts ist. Was die Soziologie seit 
ihren Anfängen umgetrieben hat, war nicht die Vernunft als solche, 
sondern die Rekonstruktion des Individuums als Subjekt seiner 
Verhältnisse und der Verhältnisse als der Bedingung der jeweiligen 
Subjektivität. Die Soziologie hat zweierlei entdeckt: das handelnde 
Individuum und das Individuum als Produkt seiner Verhältnisse. 
Die Soziologie als eigenständige Denkform ist erst entstanden, als 
sich die Welt als gesellschaftlicher Horizont darstellte, als die Ord-
nung der Welt als soziale Ordnung erschien und die Idee des indi-
viduellen Menschen als des Subjekts der Welt einer merkwürdigen 
Dekonstruktion unterzogen wurde: Zwar galt und gilt selbstver-
ständlich der Mensch als das Subjekt der Welt, aber als ein vergesell-
schaftetes Subjekt, was seinen Subjektstatus unbemerkt korrum-
piert – unbemerkt, das ist das eigentliche Thema dieses Buches. Der 
Titel des Buches enthält also einen doppelten Genitiv: als genitivus 
subiectivus ist der soziologische Diskurs als ein moderner Diskurs 
im Blick, als genitivus obiectivus ist die Moderne selbst Gegenstand 
des Diskurses.

Ich mache im folgenden den soziologischen Diskurs der Mo-
derne nicht an Autoren oder Gesamtwerken fest. Mein Fokus wird 
eher auf Problemen, gewissermaßen auf selbst erzeugten Bezugs-
problemen des soziologischen Denkens liegen, die unbemerkt jene 
epistemologische Umgebung schaffen, in der sich grundlegende 
Unterscheidungen bewähren können und jenen Gegenstand er-



17

zeugen, von dem sie handeln. Dabei gehe ich von einigen Grund-
formen soziologischer Theoriebildung aus, um zu zeigen, zu wel-
chen Problemen die jeweiligen Lösungen passen. Stilisiert wird 
diese Rekonstruktion als eine Kritik der soziologischen Vernunft. Als 
Vernunftkritiken stilisiere ich diese Teile deshalb, weil sie jeweils 
eine bestimmte soziologische Denkungsart transportieren und ihre 
Kritik im soziologischen Diskurs immer schon mitliefern. Kritik 
verstehe ich im klassischen kantischen Sinne als den Kritizismus, 
der der Metaphysik in jedem ihrer Sätze zu misstrauen hat, bevor 
diese nicht auf ihre Möglichkeitsbedingung geprüft worden sind. 
Einen ähnlichen methodischen Zweifel beabsichtigen meine Kri-
tiken der soziologischen Vernunft, die der Soziologie ja selbst ein-
geschrieben sind.

Die Soziologie hat ihre eigene Dementierung, ihre Selbstkritik, 
die Kontingenz möglicher Beobachtungen stets mitgeliefert und 
darin ihre öffentliche Beobachtbarkeit generiert. Diese Art Kritik 
der soziologischen Vernunft hat freilich nicht nur eine Kritik der 
soziologischen Begrifflichkeiten im Blick, sondern mehr. Es ist eine 
soziologische Kritik der Soziologie insofern, als sich in den Begrif-
fen des Faches seine Gegenstandskonstitution verbirgt. Ich möchte 
zeigen, inwiefern die soziologische  Begriffsarchitektur an einer 
Imago gesellschaftlicher Selbstbeschreibung mitgeschrieben hat 
und Gesellschaften mit nützlichen Bildern ihrer selbst ausgestattet 
hat. Man muss den zunächst abstrakten Gedanken, die Soziologie 
komme in ihrem Gegenstand selbst vor (vgl. nur aus verschiedenen 
Traditionen Schütz ; Bourdieu ; Luhmann b), auch 
tatsächlich als empirisches Datum wenden. Erst dann wird ersicht-
lich, dass auch die soziologische Selbstbeschreibung der Gesell-
schaft in einem gesellschaftlichen Kontext steht und also auch nur im 
Hinblick auf selbst erzeugte (Bezugs-)Probleme zu interpretieren 
ist. Die Epistemologisierung oder Hermeneutisierung des soziolo-
gischen Blicks auf die Gesellschaft muss in eine Auto-Epistemologi-
sierung und Auto-Hermeneutisierung der Soziologie münden. Erst 
aus dieser Perspektive wird die Rekonstruktion des philosophischen 
Diskurses der Moderne soziologisch sinnvoll – und muss gerade des-
wegen die Darstellungsästhetik der üblichen Rekonstruktionen der 
»theoretischen« Soziologie meiden, wie sie in erstaunlicher Redun-
danz den soziologischen Buchmarkt versorgen (vgl. aktuell für den 
deutschsprachigen Buchmarkt Schneider -; Münch ; 



18

Stark/Lahusen ; Joas/Knöbl ). Ohne die Qualität solcher 
Darstellungen schmälern zu wollen – das gilt vor allem für die her-
vorragende Darstellung von Hans Joas und Wolfgang Knöbl – hat 
man fast den Eindruck, diese Darstellungen dienten als Reflexions-
theorien des Faches dazu, von der Frage abzulenken, warum und in 
welchen Kontexten die soziologische Sprecherposition funktioniert, 
und zwar empirisch als Sprecherposition.

Mit dem Aufweis soziologischer Sprecherpositionen beginnt denn 
auch meine erste soziologische Vernunftkritik als Kritik der reinen 
Soziologie. Sie wird zeigen, dass sich soziologische Rede- und Text-
formen nicht im Sinne reiner soziologischer Verstandesbegriffe 
ereignen, sondern praktisch erzeugt werden müssen und sich vor 
einem Publikum zu bewähren haben.

Die zweite Kritik setzt an der soziologischen Dekonstruktion des 
Subjekts an. Als Diskurs der Moderne hängt der soziologische Dis-
kurs der Moderne aufs engste an der Idee des handelnden Indivi-
duums als gewissermaßen empirisiertem Erbe des vormaligen Sub-
jekts. Letztlich beginnt die Soziologie – ob sie will oder nicht – stets 
mit einer Dekonstruktion des Subjekts. Denn die Idee des Sozio-
logischen beginnt dort, wo der Grund des Verhaltens von Men-
schen nicht mehr deren innerer Unendlichkeit entnommen wird, 
sondern den sozialen Kontexten und Gewohnheiten, den Kultur-
bedeutungen von Zeichen und Praktiken, den sozialen Lagerungen 
und Zwängen und nicht zuletzt der Klassenlage der Handlungsträ-
ger. Zugleich aber kann behauptet werden, dass sich das Soziale ge-
rade am Handeln der Individuen beobachten lasse. Damit setzt die 
Soziologie mit ihren eigenen Grundbegriffen um, was sie an ihrem 
Gegenstand als epochales Charakteristikum bereits vorfindet: dass 
alles, was geschieht, dem Handeln von Individuen entspringt oder 
wenigstens daran zu beobachten ist. Dass die Soziologie dabei stets 
die sozial gebrochene Identität des Individuums im Blick hat, die 
Idee der Wechselseitigkeit und die Idee der Eigenlogik und Emer-
genz sozialer Tatsachen oder kultureller Bedeutungen, versteht sich 
fast von selbst. Insofern enthält die Soziologie stets zweierlei: die 
Idee der handelnden Vernunft und ihre Kritik.

Der dritte Schritt setzt am Besonderen des Besonderen an. Die Mo-
derne hatte stets authentische Sprecher eingesetzt. Die Sprecherau-
thentizität aber ergab sich stets aus etwas anderem, das der Sprecher 
mitführte, das er aber selbst nicht war. Hier liegt der Funktionssinn 



19

der hegelschen Versöhnungsgeste, die eigene Freiheit und Authen-
tizität nicht gegen die, sondern mit der Subordination unter den 
»Staat« zu erlangen. Peter von Zima (, S.  ff.) spricht in sei-
ner Rekonstruktion des Subjektgedankens treffend vom »Auftrag-
geber«, der das Subjekt zum Subjekt mache – Gott bis Descartes, 
später die Vernunft und die Geschichte, zunächst des Geistes und 
dann dessen Materialisierung. Man darf diese philosophische Idee 
des abstrakten Auftraggebers, der stets auch die theorietechnische 
Funktion des Regressverhinderers hatte, durchaus soziologisch 
empirisieren, denn die Auftraggeber für authentische Sprecherpo-
sitionen waren durchaus konkreter Natur. Die klassischen Profes-
sionellen etwa waren als authentische Sprecher stets autorisierte 
Sprecher, die die Verknappung möglichen Sinns selbst verwalteten. 
Die enge Alltagsmoral des Bürgers hat nicht nur praktisch-soziale 
Bedeutungen der Anpassung an eine zunehmend reglementierte 
Form der Lebensführung im Sinne von Koordinationsproblemen 
von individuell inkludierten Personen, sondern hatte in Fragen 
der Erziehung, der Arbeitsmoral und der Loyalität im betriebsför-
migen, also organisationsgestützen Handlungssetting geradezu den 
Charakter von Exerzitien zur Einübung von Authentizität. Und 
Motive erwirbt man sich im Auftrag einer größeren Sache, einer 
Idee, eines Wertes, eines, um mit Max Weber zu sprechen, Dämons. 
Und selbst der nachreformatorische Gläubige (auch der gegenre-
formatorische Katholik) unterliegt nicht mehr einfach der Gewalt 
kirchlicher Autoritäten, sondern muss nun selbst sprechen: Er wird 
zum Sprecher, der sich auf den Auftraggeber Gott bezieht, mit dem 
ihn nun ein geradezu innig-individuelles Verhältnis verbindet, was, 
mit Verlaub, ein geradezu blasphemischer Gedanke ist.

Nun hat der soziologische Diskurs der Moderne diese Form der 
autorisierten Authentizität grundbegrifflich lange gepflegt – und 
doch erstaunlich deutlich dekonstruiert. Man denke nur an die 
interaktionistische Wende etwa der amerikanischen Parsons-Kri-
tik, an den methodologischen Individualismus und die Idee der 
Situationslogik, an die ethnomethodologische Einklammerung 
von sich selbst genügenden Stillleben, an die große Konjunktur 
der sinnverstehenden Soziologie und natürlich an die unglaubliche 
Plausibilität der Individualisierungsthese. All diese unterschied-
lichen Bewegungen promovieren den authentischen Sprecher nicht 
mehr als Auftragnehmer, sondern als den Besonderen, in dem sich 



20

freilich immer auch ein Allgemeines ereignet. Mit der Multiplizie-
rung von Sprecherpositionen reagiert die Soziologie darauf, dass 
die klassische moderne Koordination von Auftraggebern im Sinne 
einer wohlgeordneten Gesellschaft ihre praktische Plausibilität ver-
liert. Grundbegrifflich reagiert sie darauf etwa im Sinne einer Indi-
vidualisierungsdiagnose geradezu unbeholfen – wie man etwa daran 
erkennen kann, wie sie sich selbst einfach an der Unterscheidung 
von Gesellschaftlichem und Individuellem ordnet, selbst wenn sie 
vordergründig behauptet, die Unterscheidung sei selbst kontin-
gent; praktisch reagiert sie darauf mit dem forschungspraktischen 
Respekt vor jeglicher Äußerung. Die Soziologie entdeckt das Beson-
dere des Besonderen als Kritik der authentischen Vernunft.

Ein Ertrag der beiden vorstehenden Kritiken wird sein, dass sich 
Handlungen und Äußerungen stets einer konkreten empirischen 
Praxis gegenübersehen, einer Praxis, deren Bewährungsbedin-
gungen sich in Echtzeit entscheiden und im temporalen Nach-
einander von Gegenwarten erzeugt werden. Insofern schließt der 
vierte Gedankenschritt an die Temporalisierung des Besonderen an 
und präsentiert operative Theorieformen, die sich gewissermaßen 
als Selbstkritik der Soziologie am Diskurs über das Handeln und 
die Authentizität von Stellungnahmen anlagern. Bereits im zwei-
ten Kapitel wird sich andeuten, dass der soziologische Diskurs der 
Moderne von einem zweiten Diskursstrang begleitet wird, der sich 
nicht nur für den Aufweis von Handlungen, Handlungsmustern, 
Motiven und entsprechenden Mentalitäten interessiert, sondern 
dafür, wie solche als Voraussetzung des Handelns angesehenen For-
men praktisch erzeugt werden. Als Kritik der operativen Vernunft 
wird hier eine radikale praxistheoretische Empirisierung des Blicks 
auf den Gegenstand der Soziologie gefordert.

Als offene Frage solcher operativer Theorieanlagen ergibt sich 
nicht nur, wie sich sichtbare Praxis beschreiben lässt, sondern in 
welcher Gesellschaft sich solche Praxen auffinden lassen. Im fünf-
ten Kapitel werde ich deshalb zunächst den klassischen Begriff der 
Gesellschaft als des gesellschaftlichen Allgemeinen nachzeichnen. 
Auch die Vorlage der Idee des gesellschaftlichen Allgemeinen ent-
nimmt die Soziologie der Theorie des Subjekts. Subjektivität war 
stets mehr als Individualität – es war die Versöhnung des Beson-
deren (Individuellen) mit dem Allgemeinen der Vernunft oder mit 
dem Allgemeinen im Sinne der Subordination unter die Einsicht 


