deshalb, weil sie nicht wieder — wenn auch unter anderen
Vorzeichen — eigene Anstrengung und Leistung verlangt,
sondern im Gegenteil die eigene Aktivitat zur Ruhe brin-
gen will, um ein stilles Geschehenlassen von Gott her zu
ermoglichen.

Allen, die aus innerer Anteilnahme mit Rat und Tat
geholfen haben, den ,Kurzen und sehr leichten Weg"
wieder freizulegen, sei das vorliegende Biichlein in Dank-
barkeit zugeeignet.

Niederaltaich, am 22. Juli 1986,
dem Fest der hl. Maria Magdalena
Emmanuel Jungclaussen

Vorwort zur vorliegenden Auflage

dass die vergessene Mystikerin mit ihrem Buch

auch in unsere Zeit sprechen kann. Dieses Buch
wird fiir viele, wenn ich es recht bedenke, eine groBartige
Ermutigung fiir den inneren Weg sein.

E s erfiilllt mich mit tiefer Freude und Dankbarkeit,

Niederaltaich, am 22. Juli 2009,
dem Fest der hl. Maria Magdalena
Emmanuel Jungclaussen

14

Jeanne-Marie Guyon




1. Eine Abenteurerin der Mystik

s war um die Mitte des Jahres 1668, als ein

Franziskaner der streng kontemplativen Rich-

tung der Rekollekten, P. Archange Enguerrand
(11699), zur noch nicht zwanzigjahrigen Jeanne-Marie
Guyon, die im gleichen Jahr ihren zweiten Sohn geboren
hatte, folgende Worte sprach, und zwar als Antwort auf
ihre Schwierigkeiten beim Gebet: ,Das kommt daher,
weil sie auBen suchen, was sie doch inwendig in sich
haben. Gewohnen sie sich daran, Gott in ihrem Herzen
zu suchen, so werden sie ihn dort finden.“ Jeanne-Marie
Guyon fahrt in ihrer Autobiographie fort:

,Diese Worte waren mir wie ein Pfeil durch mein Herz
gefahren. Ich empfand in jenem Augenblick eine sehr
tiefe Wunde, die voller Anmut und Liebe war, ja eine
so angenehme und liebliche Wunde, wovon ich mein
Lebtag nicht wieder zu genesen verlangte. Diese Worte
legten mir dasjenige ins Herz, was ich seit vielen
Jahren suchte, oder vielmehr sie bewirkten, dass ich
dasjenige sah und erkannte, was darin war und was ich
doch nicht genoss, weil ich es nicht erkannt hatte.

O mein Gott und Herr, du warst in meinem Herzen
und fordertest nichts von mir als nur die schlichte Ein-
kehr in mein Inneres, um deine Gegenwart empfin-
den zu konnen. O unendliche Giite, du warst so nah,
und ich lief hin und her, um dich zu suchen, und fand
dich doch nicht! Mein Leben war voller Elend und

17



Emmanuel Jungclaussen: Jeanne-Marie Guyon

Jammer, und meine Gliickseligkeit war doch in mir ...
O du alte und neue Schonheit, warum habe ich dich so
spit erkannt? Ach, ich suchte dich, wo du nicht warst,
und suchte dich da nicht, wo du warst. Das kam daher,
welil ich die Worte der Schrift nicht verstand, wo du
sagst: ,Das Konigreich Gottes ist nicht hier und da, das
Konigreich Gottes ist inwendig in euch’ (Lukas 17,21).

Ich schlief die ganze Nacht nicht, weil deine Liebe,
o Gott, wie ein verzehrendes Feuer war, welches in
meiner Seele einen solchen Brand entziindete, der
alles in einem Augenblick zu verzehren schien. Ich war
plotzlich so verdndert, dass ich mich selbst nicht mehr
kannte, und so erging es auch den anderen Leuten®
(AU 78 f; NU 63 f).2

Wer war diese Jeanne-Marie Guyon, geborene Bouvier de
la Motte, die hier — in Anlehnung an die Bekenntnisse des
hl. Augustinus (10,27) — von der entscheidenden Wende
ihres Lebens berichtet? Sie selbst datiert die innere Erfah-
rung, die in Verbindung mit den Worten des Rekollekten
in ihr Platz greift, auf den 22. Juli, das Fest der hl. Maria
Magdalena, des Jahres 1668. Der 22. Juli wird in ihrem
spateren Leben immer wieder ein Markierungspunkt
sein. Hier kann nur skizzenhaft vom Abenteuer ihres
auBeren und inneren Lebens berichtet werden, von dem
sie selbst in ihrer Autobiographie in umfassender Weise
Zeugnis gegeben hat.

Infolge eines Schocks ihrer Mutter kam sie als Sieben-
monatskind am 13. April 1648 in Montargis (siidlich von
Paris) zur Welt. Kaum lebensfihig und lange Zeit krank-
lich, sollte sie das ungeliebte Kind ihrer Mutter bleiben,
dem der spater geborene Bruder Jacques bestiandig vor-
gezogen wurde. Dass man sie schon mit zweieinhalb
Jahren Klosterfrauen, d. h. zundchst Ursulinen, anver-

18

1. Eine Abenteurerin der Mystik

traute, erscheint von daher verstédndlich, auch deshalb,
weil ihr Vater Claude Bouvier de la Motte-Vergonville im
Gegensatz zur Mutter liebevoll um seine Tochter besorgt
war und sie bei den Ursulinen besser aufgehoben sah
als daheim.3 Krankheiten und andere Umstinde veran-
lassten einen mehrfachen Wechsel. So finden wir sie mit
vier Jahren bei Benediktinerinnen, mit sieben wieder
bei Ursulinen, mit zehn bei Dominikanerinnen, dann
wieder bei Ursulinen, wo sie am 13. April 1659 die erste
heilige Kommunion empfingt. Von den vielfachen, oft
schmerzlichen Erlebnissen — mit zum Teil starken religi-
oOsen Erschiitterungen — sei bei diesem haufigen Wechsel
des Aufenthaltsortes und der Bezugspersonen nur eines
erwahnt: Aus Angst vor Ansteckung durch die Wind-
pocken, die Jeanne-Marie bekommen hatte, lieBen die
Dominikanerinnen sie drei Wochen in einem Isolierzim-
mer, wo sie zu ihrer ,Unterhaltung® nichts findet als eine
Bibel. Die Zehnjahrige liest Tag und Nacht darin, und das
Gelesene prégt sich ihr tief ein. Spiter werden die mys-
tischen Kommentare zur Heiligen Schrift den Hauptteil
ihres Werkes ausmachen, wie denn auch die zahlreichen
Schriftzitate, zum Beispiel im ,Kurzen und sehr leich-
ten Weg*, ihre tiefe Vertrautheit mit der Bibel bezeugen.
Dabei zitiert sie weithin aus dem Gedachtnis, wodurch
der Bibeltext nicht immer wortlich wiedergegeben wird.
1661 vertieft sich unter dem Einfluss eines Vetters,
der sich als Priester gerade in die Mission nach Fern-
ost begibt, ihr geistliches Leben betrichtlich. Die Drei-
zehnjahrige liest die ,Philothea“ des hl. Franz von Sales
(Francois de Sales, 1567—1622)* und eine Biographie der
hl. Jeanne-Francoise Frémyot de Chantal (1572—-1641),
die von nun an — bewusst oder unbewusst — ihr groBes
Vorbild bleiben wird. Jeanne-Maries Wunsch aber, in

19



Emmanuel Jungclaussen: Jeanne-Marie Guyon

den von der hl. Johanna Franziska und dem hl. Franz von
Sales gegriindeten Orden der Heimsuchung einzutreten
(im deutschen Sprachraum werden sie ,,Salesianerinnen®
genannt), der auch in Montargis ein Kloster hat, setzen
die Eltern andere, vor allem Heirats-Pline entgegen. Ein
mehrmonatiger Aufenthalt in Paris bringt sie mit der
»groBen Welt“ in Kontakt. Sie stammt ja aus angesehener
Adelsfamilie. Sie gerat an Romane, die sie verschlingt. Sie
nimmt ihre eigene Schonheit wahr und den Eindruck, den
sie auf andere macht, nicht ohne an der eigenen Eitelkeit
bzw. an Schuldgefiihlen zu leiden.

Noch nicht sechzehn Jahre alt, wird sie nach Sitte
jener Zeit, ohne eigentlich gefragt zu werden, einem
zweiundzwanzig Jahre ilteren, sehr reichen und dabei
wohltitigen adligen Herrn verlobt, der jedoch bald zu
krankeln beginnt und dariiber hinaus sehr jahzornig ist.
Erst zwei Tage vor der Hochzeit sieht sie ihn zum ersten
Mal (Februar 1664). Die Ehe wird zum Martyrium. Statt
der erhofften Freiheit von der Mutter erwartet sie eine
grobe Schwiegermutter. Eine Bedienstete schikaniert
die sechzehnjahrige Ehefrau auf jede Art und Weise. Am
21. Mai 1665 gebiert sie ihr erstes Kind, 1668 ihr zweites,
wie schon erwahnt. Im Juli 1667 war ihre Mutter gestor-
ben. Im gleichen Jahr gewinnt sie in der Herzogin von
Bethune eine Freundin, die ihr in allen Wechselfillen
ihres Lebens treu bleiben wird und die mit ihren eigenen
mystischen Neigungen jene anfangs beschriebene Wende
des Jahres 1668 vorbereiten half. (Diese Wende war im
iibrigen mit dem Beginn eines streng asketischen Lebens
von zum Teil ungewohnlicher Harte verbunden.)

1669 gebiert sie ihr drittes Kind, eine Tochter. 1670
erkranken alle drei Kinder an den Pocken und sie selbst
schlieBlich auch. Der ilteste Sohn stirbt. Jeanne-Marie

20

1. Eine Abenteurerin der Mystik

Guyon wird wieder gesund, aber ihr Antlitz bleibt fiir
immer von den Pockennarben entstellt.

1671 begegnet sie zum ersten Mal Pater La Combe
(1640-1715) aus dem Barnabitenorden, der sich auf der
Reise nach Rom befindet.> Sie konnte zu diesem Zeit-
punkt nicht ahnen, welche schicksalhafte Rolle dieser
Mann in ihrem Leben noch spielen sollte. Auf der Suche
nach einem Seelenfiihrer findet sie endlich den von
Benediktinerinnen und in Adelskreisen hochgeschitzten
Weltpriester Jacques Bertot. Als Schiiler des 1659 in Caen
verstorbenen Laienmystikers und Seelenfiihrers Jean de
Berniéres-Louvigny, der sogar Priester und Ordensleute
auf den mystischen Weg fiihrte, macht er Jeanne-Marie
mit dessen Lehre von der reinen Liebe und vom Sich-Ver-
lieren in den Willen Gottes vertraut. De Bernieres-Lou-
vigny ist eine der zahlreichen — und wie Jeanne-Marie
Guyon weithin vergessenen — Gestalten des ,,goldenen
Zeitalters” der franzosischen Mystik, an das dieses Buch
unter anderem erinnern mochte.®

Am 1. Juni 1672 stirbt ihr Vater, vier Tage spéter ihre
Tochter Maria-Anna. Am 22. Juli des gleichen Jahres tritt
sie unter der seelsorglichen Fithrung der Benediktinerin
Genevieve Granger (1600-1674), die sie seit 1668 als
Vertraute hat, in eine mystische Verbindung mit Jesus
dem Kinde, dessen Verehrung fiir ihren inneren Weg
pragend sein wird. 1674 wird das vierte Kind geboren.
Das folgende Jahr lasst eine Zeit innerer Priifung und
mystischer Reifung beginnen, die insgesamt sieben Jahre
dauert. Am 21. Mirz 1676 gebiert sie ihr fiinftes und letz-
tes Kind. Am 21. Juli des gleichen Jahres stirbt ihr Mann
nach dreiwochiger schwerer Krankheit.

Fiir die achtundzwanzigjahrige Witwe geht es nun um
die vollige Neuorientierung der duBeren Gestalt ihres

21



Emmanuel Jungclaussen: Jeanne-Marie Guyon

Lebens. Ihr groBes Vorbild, die hl. Jeanne-Francoise Fré-
myot de Chantal, war mit neunundzwanzig Jahren Witwe
geworden und hatte vier Kinder geboren. Mit zweiund-
dreiBig Jahren traf sie Franz von Sales und nahm ihn zu
ihrem Seelenfiihrer. Jeanne-Marie Guyon begegnet 1679
erneut Pater La Combe, der nach dem Tode Bertots 1681
— sie ist dann dreiundreiBig Jahre alt — ihr Seelenfiihrer
wird. Dazwischen macht sie am 22. Juli 1680 eine tief-
greifende Erfahrung, von der sie selbst berichtet:

,Mich diinkte, meine Seele sei wie das Neue Jerusalem
geworden, von welchem in der Offenbarung des Johan-
nes gesagt wird, dass keine Trauer, noch Schmerz, noch
Klage mehr darinnen sei (21,4). Ich hatte eine solche
Gleichmut in mir, dass mir alles vollkommen eins war.
Die Vereinigung mit dem Willen und Wohlgefallen
Gottes war so groB, dass in mir kein einziges Verlangen
oder eine Neigung zu etwas war ... Meine Seele fand,
dass ein anderer Wille (und nicht der eigene) den Platz
eingenommen hatte, ein ganz géttlicher Wille, welcher
ihr nichtsdestoweniger so eigen und so natiirlich war,
dass sie sich unendlich freier befand in diesem Willen,
als sie wohl jemals in ihrem eigenen gewesen war... O
Einigung in der Einheit, die Jesus Christus von Gott
fiir die Menschen erbeten (Johannes 17,23) und auch
selbst fiir sie verdient hat, wie stark bist du in einer
Seele, die sich auf solche Art in ihrem Gott verliert! Da
bleibt die Seele nach der Vollendung dieser géttlichen
Einheit mit Jesus Christus in Gott verborgen (Kolos-
ser 3,3). O seliges Sich-Verlieren! Ja, um so viel seliger,
weil es nicht etwas Voriibergehendes ist wie bei der
Entriickung, die mehr ein bloBes Absorbiertwerden als
ein Sich-Verlieren ist, weil die Seele sich gleich danach
wiederfindet, sondern ein bleibendes und dauerhaf-

22

1. Eine Abenteurerin der Mystik

tes Sich-Verlieren in einem unermesslichen Meer”
(AU 265 f; NU 177 1).

Dieses Sich-Einsfithlen und Sich-Verlieren im Willen
Gottes ldsst Jeanne-Marie Guyon nach dem Auftrag
Gottes fiir ihren neuen Lebensabschnitt fragen, der
offensichtlich mit ihrer Witwenschaft begonnen hat. Und
sie, die einmal jene nicht zu unterschitzende spirituelle
und damit okumenische Bedeutung im Protestantismus
gewinnen wird, wie wir noch sehen werden, fiihlt sich
gedrangt, nach Genf, mitten ins protestantische Milieu,
zu gehen, freilich zunéchst aus einem ganz unékumeni-
schen Anlass.

Der Bischof von Genf, der wie seinerzeit Franz von
Sales in Annecy residierte, sah in ihr eine Hilfe, in der
Nihe von Genf, niamlich in Gex, eines der berithmt-
beriichtigten ,Neukatholikenhduser zu eroffnen, wo
protestantische Madchen und Frauen zum Katholizis-
mus ,umerzogen” wurden. Das erste Haus dieser Art war
schon 1634 in Paris eroffnet worden. Kein Geringerer
als der spitere Erzbischof Fénelon war hier von 1678 bis
1688 geistlicher Berater. (Nach der Aufhebung des Edikts
von Nantes 1685 verstirkte sich die Aktivitat auf diesem
Gebiet.”) Der Weg Madame Guyons in die neue Aufgabe
war allerdings von einer schmerzlichen Entscheidung
begleitet; dhnlich wie bei der schon erwéhnten Jeanne-
Francoise Frémyot de Chantal oder bei der seligen Maria
von der Menschwerdung (1599—1672) — Frankreichs
groBter Mystikerin® — geht es dabei um die Trennung von
den Kindern und die Regelung ihrer Erziehung und Ver-
sorgung. Der Sohn der letztgenannten Mystikerin, der
Benediktiner Claude Martin (1619—1696), berét iibrigens
in jenen Jahren Jeanne-Marie beziiglich ihrer neuen Auf-

23



Emmanuel Jungclaussen: Jeanne-Marie Guyon

gabe. Sie nimmt nur ihre jlingste Tochter mit sich; die
grofziigig geregelte Versorgung der beiden Sohne wird
unter die Verantwortung eines Vetters ihres Mannes
gestellt und spéter durch Vormundschaft der Schwieger-
mutter abgelGst.

Mit Madame Guyons Abreise nach Gex, wo sie am
22, Juli 1681 eintrifft, beginnt fiir sie ein unstetes Wan-
derleben, das eigentlich erst mit ihrer Einkerkerung in
der Bastille am 4. Juni 1698 zur Ruhe kommen wird. In
Gex erkennt sie bald aufgrund verschiedener Schwierig-
keiten, dass das Neukatholikenhaus nicht ihre eigentliche
Aufgabe ist, trotz aller Unterstiitzung seitens ihres See-
lenfiihrers Pater La Combe, der in der Nihe, in Thonon,
Hausoberer einer Niederlassung seines Ordens ist. Sie
geht nach Thonon, wo die Ursulinen ebenfalls ein Haus
haben und daher die Erziehung ihrer Tochter iiberneh-
men konnen. Sie macht zweimal Exerzitien bei Pater La
Combe, in deren Folge sie auf sein GeheiB 1682 wie unter
einem inneren Diktat ihr erstes und vielleicht bedeu-
tendstes Werk ,Die geistlichen Strome“® niederschreibt.
Von ihr tiberarbeitet, zirkuliert es in vielen Abschriften,
erscheint aber erst 1704 im Druck, und zwar in Amster-
dam, herausgegeben von dem protestantischen Pfarrer
Peter Poiret, von dem noch die Rede sein wird.

Bald nach der Niederschrift beginnt, verbunden mit
einer schweren Krankheit, die vom 14. September 1682
bis 3. Mai 1683 dauert, eine neue Phase ihres mystischen
Weges, den sie — in der Verdhnlichung mit Jesus, dem
Kinde — als ,,Zustand des Kindseins“ beschreibt. Dahin-
ein fillt die Erfahrung der ,Kommunikation im Schwei-
gen“. Sie schreibt in ihrer Autobiographie:.

24

1. Eine Abenteurerin der Mystik

~Wihrend dieser sonderbaren Krankheit, die sich
iilber mehr als sechs Monate hinzog, lehrte der Herr
mich nach und nach, dass es eine andere Art gab, mit
Seelen umzugehen, die vollig sein waren, als durch die
sprache. Du lieBest mich begreifen, O gottliches Wort,
dass so, wie du immer sprichst und wirkst in einer
Seele, obwohl du darin in tiefer Stille erscheinst, es
auch eine Art der Kommunikation, des gegenseitigen
Sich-Mitteilens bei deinen Geschépfen gibt in einer
unbeschreiblichen Stille. Ich vernahm eine Sprache,
die mir vorher unbekannt war. Ich erkannte allméhlich,
wenn Pater La Combe eintrat, dass ich nicht mehr zu
sprechen brauchte. Es bildete sich in meiner Seele
dieselbe Art der Stille zu ihm, wie sie sich auch im
Blick auf Gott bildete. Ich verstand, dass Gott mir
zeigen wollte, dass Menschen schon in diesem Leben
die Sprache der Engel lernen konnen. Ich beschriankte
mich allmihlich darauf, nur in der Stille mit ihm
zu sprechen. Wir verstanden uns in Gott auf eine
unaussprechliche und gottliche Art. Unsere Herzen
sprachen miteinander und teilten sich eine solche
Gnade mit, wie es Worte nicht auszudriicken verméogen.
Es war wie ein neues Land, sowohl fiir ihn als auch fiir
mich, aber so gottlich, dass ich es nicht beschreiben
kann. Zuerst geschah dies so merklich, das heifit, Gott
durchdrang uns mit sich selbst auf eine so reine und
liebliche Weise, dass wir in dieser tiefen Stille Stunden
zubrachten, immer uns einander mitteilend, ohne auch
nur ein Wort sprechen zu konnen. Dabei lernten wir
durch eigene Erfahrung die Wirkung des himmlischen
Wortes kennen, wenn es die Seelen in die Vereinigung
mit sich selbst fiihrt, und welch eine Reinheit man in
diesem Leben erreichen kann. Es wurde mir gegeben,
auch mit anderen guten Seelen solche Verbindung zu
haben, nur mit dem Unterschied: Ich teilte ihnen die

25



Kurzer und sehr leichter Weg
zum inneren Gebet

den alle ohne besondere
Schwierigkeit gehen konnen
und auf dem sie in kurzer Zeit
sehr weit kommen werden




Vorrede

zu veroffentlichen, das ich in groBer Einfachheit

verfasst habe. Es war fiir einige wenige geschrie-
ben, die Gott aus ganzem Herzen lieben wollten. Aber
eine ganze Reihe von Leuten fragte nach Abschriften,
weil ihnen das Lesen dieser kleinen Abhandlung Nutzen
gebracht hatte, und so wiinschten sie die Drucklegung zu
ihrem eigenen Gebrauch, ohne eine andere Absicht.

Der Text wurde in seiner urspriinglichen Einfachheit
belassen. Das Verhalten von niemandem wird darin ver-
urteilt, im Gegenteil, das aller anderen wird geachtet.
Zudem unterwerfe ich alles, was die Schrift enthalt, dem
Urteil der Leute, die Erfahrung haben oder Gelehrsam-
keit besitzen. Ich bitte nur die einen wie die anderen,
nicht an der Oberfliche hingenzubleiben, sondern zum
Anliegen der Verfasserin vorzudringen. Und das ist kein
anderes, als jedermann dahin zu fithren, Gott zu lieben
und ihm mit mehr Einwilligung und Erfolg zu dienen.
Man kann das auf eine einfache und leichte Weise; sie ist
auch fiir die Kleinen geeignet, die nicht zu auBerordentli-
chen Dingen beféhigt sind und auch nicht zu hochgeisti-
gen, die sich aber Gott wirklich hingeben wollen.

Ich bitte diejenigen, die diese Schrift lesen, unvorein-
genommen zu lesen. Sie werden hinter den so alltaglichen
Ausdriicken eine verborgene Salbung entdecken, die sie

E s lag nicht in meiner Absicht, dieses kleine Werk

65



Jeanne-Marie Guyon

dazu bringen wird, nach einem Gliick zu suchen, von dem
alle hoffen sollten, es zu besitzen.

Ich gebrauche das Wort ,Leichtigkeit”, und damit soll
gesagt sein, dass die Vollendung leicht ist, weil es leicht
ist, Gott zu finden, wenn man ihn im eigenen Inneren
sucht.

Man konnte dagegen folgendes Wort anfiihren: ,Thr
werdet mich suchen, und ihr werdet mich nicht finden”
(Johannes 7,34). Es muss aber nicht schwierig sein, denn
derselbe Gott, der sich nicht selbst widersprechen kann,
hat auch gesagt: ,,Wer sucht, der findet* (Matthius 7,7).
Wer Gott sucht, ohne von der Siinde lassen zu wollen,
der findet ihn nicht, weil er ihn da sucht, wo er nicht ist.
Deshalb ist auch hinzugefiigt: , Thr werdet in eurer Stinde
sterben.“ Aber derjenige, der sich ernsthaft Miihe geben
will, ihn in seinem Herzen zu finden, wird ihn unfehlbar
finden, wenn er aufrichtig von der Siinde ldsst, um sich
ihm zu nahern.

Viele Leute haben sich die Hingabe an Gott so schreck-
lich vorgestellt, das innere Gebet so auBergewohnlich,
dass sie sich gar nicht ernstlich darum bemiihten. Sie
hatten ja keine Hoffnung, zum Ziel zu kommen. Die
Schwierigkeit, die man sich bei einer Sache vorstellt,
raubt jegliche Hoffnung, dass dieses Vorhaben jemals
gliicken konnte, und zugleich vertreibt sie das Verlan-
gen, es liberhaupt anzugehen. Wenn man sich aber vor
Augen hilt, dass eine Sache aussichtsreich und leicht zu
erreichen ist, dann geht man mit Freude daran und bleibt
unverdrossen dabei. Das hat mich veranlasst, den Vorteil
und die Leichtigkeit dieses Weges aufzuzeigen.

Wenn wir nur iiberzeugt wiren von der Giite Gottes
seinen armen Geschopfen gegeniiber, von seinem Verlan-
gen, sich ihnen mitzuteilen! Man wiirde nichts Ungeheu-

66

Vorrede

erliches daraus machen und nicht so leicht die Hoffnung
aufgeben, ein Gut zu erlangen, das er uns so gerne geben
will.

Konnte er uns irgendetwas verweigern, nachdem ,er
uns seinen einzigen Sohn gegeben hat und ihn selbst fiir
uns dem Tod ausgeliefert hat* (Romer 8,32)? Ganz sicher
nicht. Es braucht nur ein wenig Mut und Ausdauer. Man
bringt so viel fiir kleine weltliche Interessen auf und gar
nichts fiir ,,das einzig Notwendige“ (Lukas 10,42).

Diejenigen, die es kaum fiir méglich halten konnen,
dass es leicht sei, Gott auf diesem Weg zu finden, sollen
nicht glauben, was ich ihnen sage. Sie sollen vielmehr
einen Versuch machen und dann selbst ein Urteil fillen.
Sie werden sehen, dass ich ihnen im Vergleich zu dem,
was wirklich daran ist, wenig gesagt habe.

Lieber Leser, lies dieses kleine Werk mit einfachem
und aufrechtem Herzen, mit einem schlichten, aufnah-
mebereiten Verstand, ohne es im einzelnen allzu miss-
trauisch zu priifen. Du wirst sehen, dass du damit gut
zurecht kommst. Nimm es in demselben Geist entgegen,
in dem ich es dir gebe; er will nichts anderes, als dich
ganz und vorbehaltlos zu Gott zu bringen. Es geht nicht
darum, irgendetwas groB herauszustellen oder zu Anse-
hen zu bringen. Ich mochte vielmehr die Einfachen und
die Kleinen dazu ermutigen, zu ihrem Vater zu gehen,
der ihr schlichtes Vertrauen liebt und dem Misstrauen
missfallt. Suche hier nur die Liebe zu Gott, und habe den
aufrichtigen Wunsch, dein Heil zu finden, und du wirst
es sicher finden, wenn du dieser kleinen ,Methode ohne
Methode* folgst.

Es geht mir nicht darum, meine Meinung iiber die von
anderen zu stellen; ich spreche nur ganz offen von der
Erfahrung, die ich sowohl selbst gemacht als auch bei

67



Jeanne-Marie Guyon

anderen beobachtet habe, und von dem Nutzen, der darin
liegt, wenn man sich dieser einfachen, ungekiinstelten
Weise bedient, um zu Gott zu gelangen.

Wenn ich von vielen, fiir wichtig gehaltenen Dingen
nicht rede, sondern nur von dem kurzen und sehr leich-
ten Weg zum inneren Gebet, so liegt der Grund darin,
dass die Schrift eben deshalb entstanden ist und von
nichts anderem sprechen kann. Wenn man sie in demsel-
ben Geist liest, in dem sie geschrieben wurde, wird man
nichts Schockierendes darin finden. Man wird der Wahr-
heit, die darin enthalten ist, noch gewisser werden, wenn
man selber damit Erfahrung gewinnt.

Du, heiliges Kind Jesus, das du die Einfachheit und
Unschuld liebst, ,das seine Freude daran hat, mit den
Kindern unter den Menschen zu sein® (Spriiche 8,31),
das liebst, mit denjenigen Menschen, die gerne ,wie
die Kinder sein® wollen (Matthdus 18,3), gib du diesem
kleinen Werk Preis und Wert, indem du es in das Herz
eindriickst. Bringe jene, die es lesen, dazu, dich in threm
Inneren zu suchen, wo du wie in einer Krippe ruhst und
darauf wartest, die Zeichen ihrer Liebe zu erhalten und
thnen den Beweis der deinen zu geben. Sie berauben sich
dieser Giiter aus eigener Schuld. Es ist dein Werk, gott-
liches Kind, ungeschaffene Liebe, schweigendes Wort,
dich lieben, verkosten und vernehmen zu lassen. Du
kannst es, ich wage zu sagen: du musst es durch dieses
kleine Werk, das ganz dir gehort, ganz von dir und ganz
durch dich ist.

68

1. Alle kénnen das innere Gebet liben

1

lle sind geeignet fiir das innere Gebet. Es ist ein

groBes Ungliick, dass fast jedermann sich in den

Kopf setzt, nicht zum inneren Gebet berufen zu
sein. Wir alle sind zum inneren Gebet berufen, so wie wir
alle zum Heil berufen sind.

Das Gebet ist nichts anderes als die Hinwendung des
Herzens zu Gott, die innere Ubung der Liebe. Paulus
mahnt uns, ohne Unterlass zu beten (1. Thessaloni-
cher 5,17). Jesus Christus spricht: ,Was ich euch sage,
sage ich allen: Wachet und betet” (vgl. Markus 13,33.37).
Also konnen alle das innere Gebet tiben, und alle sollen
es tun.

Aber ich gebe zu, dass nicht alle das betrachtende
Gebet vollziehen konnen; nur wenige sind dafiir begabt.
Es ist auch nicht diese Form des Betens, die Gott verlangt
und die ich von euch wiinsche.

2

Meine Lieben: Wer ihr auch seid, die ihr das Heil sucht,
kommt alle zum inneren Gebet! Thr miisst vom Gebet
leben, wie ihr von der Liebe leben miisst. ,Ich rate dir:
Kaufe von mir Gold, das im Feuer gelautert ist, damit du
reich wirst” (Offenbarung 3,18). Es ist fiir euch sehr leicht,
es zu erhalten, leichter, als ihr euch vorstellen konnt.

69



