
Leseprobe

Pascal, Blaise

Gedanken 

Kommentar von Eduard Zwierlein

© Suhrkamp Verlag

Suhrkamp Studienbibliothek 20

978-3-518-27020-2 

Suhrkamp Verlag



Suhrkamp Studienbibliothek 20



Dieser Band der Reihe Suhrkamp Studienbibliothek (stb) bietet eine
neu geordnete Auswahl aus Blaise Pascals Gedanken in einer sorg-
f�ltig edierten, detailliert kommentierten und interpretierten Aus-
gabe. In lesbarer und informativer Weise erschließt der Kommentar
von Eduard Zwierlein den historischen wie theoretischen Horizont
des Werkes. Alle erforderlichen Informationen werden in kompak-
ter und �bersichtlicher Weise geb�ndelt. Der Band eignet sich da-
her nicht nur als erste Orientierung f�r Theorieeinsteiger, sondern
stellt auch eine ideale Grundlage f�r Lekt�rekurse an Schule und
Universit�t dar.

Eduard Zwierlein ist apl. Professor f�r Philosophie an der Univer-
sit�t Koblenz-Landau.



Blaise Pascal
Gedanken

Aus dem Franzçsischen von
Ulrich Kunzmann

Kommentar von
Eduard Zwierlein

Suhrkamp



Blaise Pascal, Gedanken � 1997 Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

�ber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Suhrkamp Studienbibliothek 20
� Suhrkamp Verlag Berlin 2012

Erste Auflage 2012
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der �bersetzung,

des çffentlichen Vortrags sowie der �bertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielf�ltigt oder verbreitet werden.

Satz: H�mmer GmbH, Waldb�ttelbrunn
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Printed in Germany
Umschlag: Werner Zegarzewski

ISBN 978-3-518-27020-2



Inhalt

I. Blaise Pascal: Gedanken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

II. Eduard Zwierlein: Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

1. Einf�hrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219
2. Die Ordnung der Pens�es in der vorliegenden

Auswahl . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 238
3. Pr�sentation des Textes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244
4. Skizze zur Wirkungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . 282
5. Stellenkommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291
6. Zeittafel und biographischer Abriß . . . . . . . . . . . 399
7. Auswahlbibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 413
8. Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 434
9. Konkordanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 439

5





I.

Blaise Pascal
Gedanken

7



Dieser Auswahl aus Blaise Pascals Gedanken liegt der franzçsische
Text der Ausgabe zugrunde, die Louis Lafuma f�r Pascals Œuvres
Compl�tes (1963) besorgt hat. Die deutsche Fassung folgt der von
Ulrich Kunzmann im Reclam Verlag 1987 (Neuausgabe 1997) vor-
gelegten �bersetzung. Die Anordnung der vorliegenden Textaus-
wahl, die �berschriften und die Inhaltsgliederung stammen vom
Herausgeber und werden in den einf�hrenden �berlegungen zu
Gestalt und Geschichte der Gedanken erl�utert. Die jeweils erste
Ziffer eines Fragments z�hlt die Anordnung des Herausgebers in
dieser Auswahl. Die am �ußeren Seitenrand abgedruckten Ziffern
verweisen auf die entsprechenden Z�hlungen in den Ausgaben von
Lafuma (erste Ziffer) und Brunschvicg (zweite Ziffer). Eine Stellen-
konkordanz unterst�tzt die Verweisung zwischen diesen drei Aus-
gaben. Von Pascal gestrichene Stellen werden kursiv in runden
Klammern wiedergegeben. Die Quellenangaben und �bersetzun-
gen zu den fremdsprachigen Zitaten stammen nur dann von Pas-
cal, wenn sie nicht in Klammern stehen. Eckige Klammern ver-
zeichnen Auslassungen im Text Pascals durch den Herausgeber.
Die Pfeile am Textrand verweisen auf die Erl�uterungen im Stel-
lenkommentar (siehe unten, S. 291-398).

8



Inhalt

I. Zur Lage des Menschen und ihrer Deutung . . . . . . . . 11

A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis
des Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
1. Unbest�ndigkeit und Komplexit�t des

Themas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
2. Relativit�ten der raison . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
3. Herz und Geist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

B. Zur Lage des Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
1. Zwischen Grçße und Elend . . . . . . . . . . . . . . 43
2. Eigenliebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
3. Geltung, Autorit�t und die Macht der

Gewohnheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
4. Eine Ordnung der Begierde und Gewalt . . . . 67
5. Zerstreuungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72

C. Deutungen der Lage des Menschen . . . . . . . . . . 84
1. Notwendigkeit der Selbsterkenntnis . . . . . . . 84
2. Gesunder Menschenverstand . . . . . . . . . . . . . 87
3. Philosophie zwischen Skepsis und Dogmatis-

mus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
4. Hintergedanken und die Suche nach dem

richtigen Punkt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
4.1 Die Kunst des �berzeugens . . . . . . . . . . 98
4.2 Angemessene Ordnung und wider-

spruchsvolle Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . 102
4.3 Der richtige Punkt und sich in der Mitte

halten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
4.4 Die drei Ordnungen und das Wesen

der Tyrannei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112

9



II. Ursache der Wirkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123

A. Der entthronte Kçnig . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123
B. Kçnig der Begierde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129

III. Gl�ckssuche und Gottesfrage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

IV. Der Weg zum Heil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

A. Der Wahrheitssucher als Adressat . . . . . . . . . . . . 141
B. �ber die wahre Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158
C. Gottesbeweise und Deus absconditus . . . . . . . . . 173
D. Christologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
E. W�hlen – Wetten – Entscheiden . . . . . . . . . . . . 192
F. Glaube und Gnade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 201
G. Religiçse Praxis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205

V. Das Gedenkblatt (M�morial) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212

10 Inhalt



I. Zur Lage des Menschen
und ihrer Deutung

A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis
des Menschen

1. Unbest�ndigkeit und Komplexit�t des Themas

1 Unbest�ndigkeit
Man glaubt, die Tasten einer gewçhnlichen Orgel anzuschla-

gen, wenn man die Tasten des Menschen anschl�gt. Er ist zwar
eine Orgel, doch sie ist seltsam, wandelbar und ver�nderlich.
(Diejenigen, die nur die gewçhnliche Orgel spielen kçnnen,) w�r-
den sich nicht auf jene einstimmen. Man muß wissen, wo die
(Tasten) sind.

2 Unbest�ndigkeit
Die Dinge haben verschiedene Eigenschaften, und die Seele

hat verschiedene Neigungen, denn nichts ist einfach, was sich
der Seele darbietet, und die Seele bietet sich keinem Gegen-
stand jemals einfach dar. Daher kommt es, daß man �ber ein
und dieselbe Sache weint und lacht.

3 (Ich habe lange Zeit meines Lebens geglaubt, daß es eine
Gerechtigkeit gibt, und darin habe ich mich nicht get�uscht,
denn von ihr ist etwas vorhanden, soweit Gott es uns offenbaren
wollte, doch ich faßte es nicht so auf, und ebendarin habe ich
mich get�uscht, denn ich glaubte, unsere Gerechtigkeit sei ihrem
Wesen nach rechtm�ßig und ich h�tte die Mittel, sie zu erken-
nen und zu beurteilen, doch ich habe so oft entdeckt, wie es
mir an einem gerechten Urteil fehlte, daß ich schließlich mein
Vertrauen zu mir selbst und darauf zu den anderen verlor. Ich

�

�

5�

55/111�

10

54/112

�

15

520/375

20

25

11



habe gesehen, wie alle L�nder und Menschen sich ver�nder-
ten. Und nachdem mein Urteil �ber die wahre Gerechtigkeit
sich sehr oft ver�ndert hatte, habe ich also erkannt, daß unsere
Natur nichts anderes als st�ndige Ver�nderung ist, und ich habe
mich seitdem nicht mehr ver�ndert. Und wenn ich mich doch
ver�nderte, w�rde ich meine �berzeugung nur best�tigen. Der
Pyrrhoniker Arkesilaos, der wieder Dogmatiker wird.)

4 Was ist das Ich?
Ein Mensch, der sich ans Fenster setzt, um die Vor�berge-

henden zu betrachten: Wenn ich nun dort vorbeikomme, kann
ich dann sagen, er habe sich dort hingesetzt, um mich zu se-
hen? Nein; denn er denkt nicht an mich im besonderen; doch
derjenige, der eine Person ihrer Schçnheit wegen liebt, hat er
sie selbst lieb? Nein: Denn die Pocken, die, ohne den Menschen
zu tçten, die Schçnheit tçten, werden bewirken, daß er sie
nicht mehr liebt.

Und wenn man mich meines Urteils oder meines Ged�cht-
nisses wegen liebt, hat man dann mich selbst lieb? Mich? Nein,
denn ich kann diese Eigenschaften einb�ßen, ohne mein eige-
nes Ich einzub�ßen. Wo ist also dieses Ich, wenn es weder im
Kçrper noch in der Seele liegt? Und wie kann man den Kçr-
per oder die Seele lieben, wenn es nicht dieser Eigenschaften
wegen ist, die keinesfalls das sind, was das Ich ausmacht, da
sie ja verg�nglich sind? Denn w�rde man wohl die seelische
Substanz eines Menschen als etwas Abstraktes lieben, welche
Eigenschaften auch immer zu ihr gehçrten? Das ist nicht mçg-
lich und w�re ungerecht. Man liebt also niemals den Men-
schen, sondern immer nur Eigenschaften.

Man spotte also nicht mehr �ber diejenigen, die sich ihrer
Stellungen und �mter wegen ehren lassen, denn man liebt
einen Menschen nur angenommener Eigenschaften wegen.

5 Er liebt jene Frau nicht mehr, die er vor zehn Jahren ge-
liebt hat. Das glaube ich gern: Sie ist nicht mehr dieselbe, und
er auch nicht. Er war jung, und sie auch; nun ist sie ganz an-

�

5 �

�

688/323 �

10

15

20

25

30

673/123

12 I. Zur Lage des Menschen und ihrer Deutung



ders. So, wie sie damals war, w�rde er sie vielleicht noch lie-
ben.

6 Die Zeit heilt die Schmerzen und die Feindseligkeiten,
weil man sich ver�ndert. Man ist nicht mehr derselbe Mensch;
der Beleidiger und auch der Beleidigte sind nicht mehr sie
selbst. Das ist wie bei einem Volk, dessen Zorn man erregt
hat und das man zwei Menschenalter sp�ter wieders�he. Es
sind immer noch Franzosen, jedoch nicht mehr dieselben.

7 Ich f�hle eine bçse Neigung in mir, die mich nicht aner-
kennen l�ßt, was Montaigne sagt, daß Lebhaftigkeit und Ent-
schlossenheit in uns mit dem Alter abnehmen. Ich mçchte
nicht, daß es so ist. Ich empfinde Neid auf mich selbst. Dieses
Ich von zwanzig Jahren ist nicht mehr mein Ich.

8 Vielfalt
Die Theologie ist eine Wissenschaft, doch aus wie vielen

Wissenschaften besteht sie zugleich? Ein Mensch ist ein Gan-
zes, doch was wird aus ihm, wenn man ihn zergliedert? Der
Kopf, das Herz, der Magen, die Adern, jede einzelne Ader, je-
des einzelne Aderst�ck, das Blut, jeder einzelne Blutsaft.

Eine Stadt und eine Landschaft sind aus der Ferne eine
Stadt und eine Landschaft, doch je n�her man kommt, desto
mehr sind das H�user, B�ume, Ziegel, Bl�tter, Gr�ser, Ameisen,
Ameisenbeine, bis ins Unendliche. All das wird von der Be-
zeichnung »Landschaft« eingeschlossen.

9 Es ist unbegreif lich, daß es Gott gibt, und es ist auch un-
begreif lich, daß es ihn nicht gibt, daß die Seele mit dem Leib
zusammen ist, daß wir �berhaupt keine Seele haben, daß die
Welt geschaffen ist, daß sie es nicht ist usw., daß es die Erb-
s�nde gibt und daß es sie nicht gibt.

802/122

5

V

10�

65/115

15

20

�

25 809/230�

13A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis des Menschen



10 Mensch. Mißverh�ltnis des Menschen
9. – (Dahin also f�hren uns die nat�rlichen Erkenntnisse.
Wenn diese nicht wahr sind, so gibt es im Menschen �ber-

haupt keine Wahrheit, und wenn sie es sind, so findet er darin
einen bedeutenden Grund, sich zu dem�tigen; er ist gezwun-
gen, sich in der einen oder der anderen Weise zu erniedrigen.

Und da er nicht weiterleben kann, ohne an sie zu glauben,
so w�nsche ich, daß er, bevor er in umfangreichere Untersuchun-
gen der Natur eintritt, sie einmal ernsthaft und eingehend be-
trachtet und daß er auch sich selbst betrachtet – und daß er be-
urteilt, ob er in irgendeinem Verh�ltnis zu ihr steht, indem er
diese zwei Gegebenheiten miteinander vergleicht:)

Der Mensch soll also die ganze Natur in ihrer großen und
vollkommenen Majest�t betrachten, er soll seinen Blick von
den niedrigen Gegenst�nden abwenden, die ihn umgeben. Er
beschaue jenes strahlende Licht, das wie eine Ewige Lampe
aufgestellt ist, um das Universum zu erhellen, die Erde erschei-
ne ihm wie ein Punkt im Vergleich zu der weiten Kreisbahn,
die dieses Gestirn durchl�uft, und er erstaune dar�ber, daß
diese weite Kreisbahn selbst nur eine sehr schwache Andeu-
tung ist im Verh�ltnis zu jener, der diese anderen Gestirne,
die am Firmament dahinrollen, folgen. Wenn aber unser Blick
dort stehenbleibt, so soll die Phantasie dar�ber hinausgehen,
sie wird eher der Gedankenbilder m�de werden als die Natur,
solche zu liefern. Die ganze sichtbare Welt ist nur ein unschein-
barer Strich im weiten Kreis der Natur. Keine Idee reicht an
sie heran, wir kçnnen unsere Gedankenbilder noch so sehr
�ber die vorstellbaren R�ume hinaus ausweiten, wir bringen
doch nur Atome im Vergleich zu den wirklichen Dingen her-
vor. Es ist eine unendliche Kugel, deren Mittelpunkt �berall
und deren Peripherie nirgendwo ist. Schließlich ist es der f�hl-
barste Wesenszug der Allmacht Gottes, daß unsere Phantasie
bei diesem Gedanken den Boden verliert.

Wenn der Mensch zu sich selbst zur�ckgekehrt ist, soll er
bedenken, was er ist im Vergleich zu dem, was ist, er soll sich
als ein Verirrter betrachten, und er soll von dieser kleinen Ker-

199/72 �

5

10

15

20

25

30

35

14 I. Zur Lage des Menschen und ihrer Deutung



kerzelle aus, wo er seine Heimstatt gefunden hat – ich meine
das Universum –, es lernen, die Erde, die Kçnigreiche, die
St�dte, die H�user und sich selbst nach ihrem richtigen Wert
zu sch�tzen.

Was ist denn ein Mensch im Unendlichen?
Um ihm aber ein anderes, ebenso erstaunliches Wunder vor-

zuf�hren, soll er die kleinsten ihm bekannten Dinge untersu-
chen, damit eine Milbe ihm an ihrem winzigen Kçrper noch
unvergleichlich winzigere Teile zeige, Beine mit Gelenken,
Adern in ihren Beinen, Blut in ihren Adern, S�fte in diesem
Blut, Tropfen in diesen S�ften, D�mpfe in diesen Tropfen, so
daß er, wenn er auch diese letzten Dinge noch teilt, seine Kr�f-
te bei diesen Vorstellungen erschçpft und der letzte Gegen-
stand, zu dem er gelangen kann, nun jener unserer Darlegung
sei. Er wird vielleicht denken, dies sei die �ußerste Kleinheit
in der Natur.

Ich will ihn darin einen neuen Abgrund erblicken lassen.
Ich will ihm nicht allein das sichtbare Universum schildern,
sondern auch die Unermeßlichkeit, die man sich bei der Na-
tur im geschlossenen Raum dieses verkleinerten Atoms vorstel-
len kann, er soll dort unendlich viele Welten erblicken, von de-
nen jede einzelne ihr Firmament, ihre Planeten, ihre Erde hat,
die es im gleichen Verh�ltnis wie bei der sichtbaren Welt gibt,
auf dieser Erde nun Tiere und schließlich auch Milben, an de-
nen er wiederfinden wird, was die oben genannten ersten auf-
gewiesen haben, und er wird außerdem an diesen zweiten das
gleiche entdecken, und so geht es ohne Ende und Unterlaß
weiter, daß er die Fassung angesichts dieser Wunder verlieren
wird, die in ihrer Kleinheit ebenso erstaunlich sind wie die an-
deren durch ihre Ausdehnung, denn wer wird sich nicht ver-
wundern, daß unser Kçrper, der gerade eben noch nicht wahr-
nehmbar war in dem Universum, das wiederum im Kreis des
gesamten Alls nicht wahrnehmbar war, daß also dieser unser
Kçrper nun ein Koloß, eine Welt oder vielmehr ein All ist im
Hinblick auf das Nichts, zu dem man nie ganz vordringen
kann. Wer sich auf diese Art betrachtet, wird �ber sich selbst

�

5

10

15

20

25

30

35

15A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis des Menschen



erschrecken, und da er sich von der Masse getragen meint,
die ihm die Natur zwischen diesen Abgr�nden des Unend-
lichen und des Nichts verliehen hat, wird er beim Anblick
dieser Wunder erzittern, und ich glaube, wenn seine Neugier
sich in Bewunderung verwandelt, wird er eher bereit sein,
sie schweigend zu betrachten, als sie voll Anmaßung zu erfor-
schen.

Denn was ist schließlich der Mensch in der Natur? Ein
Nichts im Vergleich mit dem Unendlichen, ein All im Ver-
gleich mit dem Nichts, ein Mittelding zwischen nichts und al-
lem, unendlich weit davon entfernt, die Extreme zu erfassen;
das Ende der Dinge und ihre Anf�nge sind ihm in einem un-
durchdringlichen Geheimnis unerbittlich verborgen.

Er ist gleichermaßen unf�hig, das Nichts zu sehen, dem er
entrissen wurde, und das Unendliche, das ihn verschlingt.

Was kann er also anderes wahrnehmen als ein �ußerliches
Bild von der Mitte der Dinge, w�hrend er auf ewig verzwei-
felt, ihren Anfang oder ihr Ende zu erkennen. Alle Dinge sind
aus dem Nichts hervorgegangen und werden bis ins Unend-
liche weitergetragen. Wer vermag diesen erstaunlichen Schrit-
ten zu folgen? Der Schçpfer dieser Wunder begreift sie. Keinem
anderen ist es mçglich.

Da die Menschen diese Unendlichkeiten nicht betrachtet
haben, haben sie sich in ihrer Vermessenheit der Erforschung
der Natur zugewandt, als h�tten sie irgendein Verh�ltnis zu
ihr.

Seltsam ist, daß sie die Anf�nge der Dinge verstehen und
davon ausgehend so weit gelangen wollten, alles zu erkennen,
wobei sie eine Anmaßung zeigen, die ebenso unendlich wie
ihr Gegenstand ist. Denn es besteht kein Zweifel, daß man
diese Absicht nicht ohne Anmaßung oder ohne eine der Natur
gleiche unendliche Fassungskraft hegen kann.

Wenn man Wissen erworben hat, versteht man, daß, weil
die Natur ihr Bild und das ihres Schçpfers allen Dingen auf-
gepr�gt hat, sie fast alle an ihrer doppelten Unendlichkeit teil-
haben. So sehen wir, daß alle Wissenschaften unendlich in der

5

10

15

20

25

30

35

16 I. Zur Lage des Menschen und ihrer Deutung



Ausdehnung ihrer Forschungen sind, denn wer zweifelt daran,
daß zum Beispiel die Geometrie eine unendliche Zahl von un-
endlich vielen Lehrs�tzen darzulegen hat. Sie sind ebenso
unendlich in der Vielzahl und Gedankenfeinheit ihrer Prin-
zipien, denn wer sieht nicht, daß diejenigen, die man als die
letzten vorbringt, durch sich selbst nicht bestehen kçnnen und
auf andere gest�tzt sind, die, weil sie wieder andere als St�tze
haben, niemals ein letztes zulassen.

Wir aber stellen letzte auf, die sich der Vernunft zeigen, wie
man auch bei den materiellen Dingen verf�hrt, wo wir einen
unteilbaren Punkt jenen nennen, �ber den hinaus unsere Sin-
ne nichts mehr wahrnehmen, obgleich er seiner Natur wegen
unendlich teilbar ist.

Von diesen zwei Unendlichkeiten in den Wissenschaften ist
diejenige der Grçße viel anschaulicher, und deshalb haben we-
nige Menschen den Anspruch erhoben, alle Dinge erkennen
zu wollen. Ich spreche jetzt �ber alles, sagte Demokrit.

Die Unendlichkeit im Kleinen ist jedoch viel weniger sicht-
bar. Die Philosophen haben viel eher den Anspruch erhoben,
bis zu ihr vorzudringen, und eben daran sind alle gescheitert.
Das hat zu diesen so allgemein �blichen Titeln wie �ber die
Grundlagen der Dinge, �ber die Grundlagen der Philosophie
gef�hrt und zu �hnlichen, im Grunde ebenso pomphaften, ob-
wohl sie es nach außen weniger scheinen, wie dieser, der die
Augen blendet: De omni scibili (»�ber alles, was man wissen
kann«, Pico della Mirandola).

Man h�lt sich von Natur aus f�r weitaus f�higer, zum Mit-
telpunkt der Dinge zu gelangen, als ihren Umkreis zu erfassen,
und die sichtbare Ausdehnung der Welt geht offensichtlich
�ber uns hinaus. Doch da wir �ber die kleinen Dinge hinaus-
gehen, halten wir uns f�r f�higer, sie zu beherrschen, und doch
braucht man keine geringere F�higkeit, um bis zum Nichts
vorzudringen, als bis zum All. Man braucht f�r beides eine
unendliche F�higkeit, und es scheint mir, daß jemand, der
die letzten Grundlagen der Dinge erfaßt h�tte, auch bis zur
Erkenntnis des Unendlichen gelangen kçnnte. Das eine h�ngt

5

10

15

20

25

30

35

17A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis des Menschen



vom anderen ab, und das eine f�hrt zum anderen. Diese End-
punkte ber�hren einander und vereinigen sich, gerade weil sie
sich so weit voneinander entfernt haben, und sie finden sich
in Gott und allein in Gott zusammen.

Erkennen wir also unsere Fassungskraft. Wir sind etwas und
sind nicht alles. Was unser Sein ausmacht, beraubt uns der Er-
kenntnis der ersten Grundlagen, die aus dem Nichts hervor-
gehen, und das wenige an Sein, was wir haben, verbirgt unse-
ren Augen die Unendlichkeit.

Unser Verstand nimmt in der Reihe der verst�ndlichen Din-
ge den gleichen Platz ein wie unser Kçrper in der Weite der
Natur.

Da wir in jeder Hinsicht begrenzt sind, findet sich dieser
Zustand, der die Mitte zwischen zwei Extremen einnimmt,
in allen unseren F�higkeiten. Unsere Sinne nehmen nichts Ex-
tremes wahr, zuviel Ger�usch bet�ubt uns, zuviel Licht blen-
det, zu große Entfernung und zu große N�he entziehen sich
den Blicken. Ist eine Rede zu weitschweifig oder zu knapp,
so wird sie unverst�ndlich, zuviel Wahrheit setzt uns in Erstau-
nen. Ich kenne einige, die nicht begreifen kçnnen, daß, wenn
man vier von null subtrahiert, null als Rest �brigbleibt. Die er-
sten Grundlagen sind f�r uns zu selbstverst�ndlich; zu großes
Vergn�gen wirkt l�stig, zuviel Gleichklang mißf�llt in der Mu-
sik, und zu viele Wohltaten ver�rgern. Wir wollen etwas ha-
ben, womit wir unsere Schuld �berwinden kçnnen. Beneficia
eo usque laeta sunt dum videntur exsolvi posse. Ubi multum an-
tevenere pro gratia odium redditur. (»Denn Wohltaten sind
nur so lange willkommen, als man noch glaubt, sie vergelten
zu kçnnen; sind sie �ber diese Grenze weit hinaus, so wird
statt des Dankes Haß erwidert.« Tacitus, Annales IV,18.) Wir
sp�ren weder �ußerste Hitze noch �ußerste K�lte. �berm�ßi-
ge Eigenschaften sind uns zuwider und nicht wahrnehmbar,
wir empfinden sie nicht mehr, wir erleiden sie. Zu große Ju-
gend und zu großes Alter l�hmen den Geist, wie auch zu
große und zu geringe Bildung.

Kurz, die extremen Dinge sind f�r uns so, als w�ren sie

5

10

15

20

25

30

35

18 I. Zur Lage des Menschen und ihrer Deutung



�berhaupt nicht vorhanden, und im Verh�ltnis zu ihnen sind
wir �berhaupt nicht vorhanden; entweder entgehen sie uns
oder wir ihnen.

Das ist unser wahrer Zustand. Das macht uns unf�hig, et-
was entweder sicher zu wissen oder es �berhaupt nicht zu ken-
nen. Wir treiben auf einer weiten Mitte, immer unsicher und
schwankend, von einem Ende zum anderen gestoßen; jeglicher
Grenzpunkt, an den wir uns klammern und festhalten woll-
ten, ger�t ins Wanken und entschl�pft uns, und wenn wir
ihn verfolgen, entzieht er sich unserem Zugriff, er entgleitet
uns und wendet sich zu ewiger Flucht; nichts steht f�r uns
still. Das ist unser nat�rlicher Zustand, der gleichwohl unse-
rer Neigung am meisten widerspricht. Wir brennen vor Ver-
langen, einen festen Halt und eine letzte, best�ndige Grund-
lage zu finden, um darauf einen Turm zu errichten, der sich
bis zum Unendlichen erheben soll, aber unser ganzes Funda-
ment kracht auseinander, und die Erde tut sich bis in die Tie-
fen auf.

Suchen wir also keine Sicherheit und Festigkeit; unsere Ver-
nunft wird immer von der Unbest�ndigkeit der �ußeren Er-
scheinungen get�uscht: Nichts vermag das Endliche zwischen
den beiden Unendlichen, die es einschließen und sich ihm
entziehen, festzuhalten.

Wenn man das richtig verstanden hat, so glaube ich, daß
man sich ruhig verhalten wird, jeder in dem Zustand, den
ihm die Natur zugewiesen hat.

Da diese Mitte, die uns zugefallen ist, immer von den Extre-
men entfernt sein wird, was macht es dann schon aus, daß ein
anderer die Dinge etwas besser versteht, falls er das wirklich
vermag, und wenn er die Dinge von einem etwas hçheren
Standort aus erfaßt, ist er dann nicht immer noch unendlich
weit vom Endpunkt entfernt, und ist die Dauer unseres Le-
bens nicht der Ewigkeit gleichermaßen unterlegen, ob es auch
zehn Jahre l�nger w�hrt?

Beim Anblick dieser Unendlichkeiten sind alle endlichen
Erscheinungen gleich, und ich sehe nicht, warum man seine

5

10

15

20

25

30

35

19A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis des Menschen



Vorstellungen mehr auf das eine als auf das andere st�tzen
sollte. Allein schon der Vergleich, den wir zwischen uns und
dem Endlichen vornehmen, bereitet uns Kummer.

Wenn der Mensch sich selbst erforschte, w�rde er finden,
wie unf�hig er ist, dar�ber hinauszugehen. Wie sollte es mçg-
lich sein, daß ein Teil das Ganze erkennte? Doch er wird viel-
leicht danach trachten, wenigstens jene Teile zu erkennen, zu
denen er in einem angemessenen Verh�ltnis steht. Aber die
Teile der Welt haben alle eine solche gegenseitige Beziehung
und Verkettung, daß ich es f�r unmçglich halte, den einen
ohne den anderen und ohne das Ganze zu erkennen.

Der Mensch zum Beispiel hat Beziehung zu allem, was er
kennt. Er braucht Raum, der ihn fassen kann, er braucht Zeit,
die ihm Dauer verleihen kann, er braucht Bewegung, um zu
leben, er braucht Elemente, aus denen er sich zusammenset-
zen kann, er braucht W�rme und Nahrung, um sich zu st�r-
ken, er braucht Luft, um zu atmen. Er sieht das Licht, er sp�rt
die Kçrper, kurz, alles geht eine Verbindung mit ihm ein. Um
den Menschen zu erkennen, muß man also wissen, woher es
kommt, daß er die Luft zum Weiterleben braucht, und um
die Luft zu erkennen, muß man wissen, wodurch sie diese Be-
ziehung zum menschlichen Leben hat, usw.

Die Flamme besteht nicht ohne Luft weiter; um also das
eine zu erkennen, muß man auch das andere erkennen.

Da also alle Dinge verursachte und verursachende sind, da
sie eine St�tze bençtigen und eine St�tze geben, mittelbar und
unmittelbar sind und alle sich durch ein nat�rliches und un-
merkliches Band gegenseitig erhalten, das die am weitesten von-
einander entfernten und die unterschiedlichsten miteinander
vereint, halte ich es f�r unmçglich, daß man die Teile erkennt,
ohne das Ganze zu erkennen, wie man auch das Ganze nicht
erkennen kann, ohne die Teile im einzelnen zu erkennen.

(Die Ewigkeit der Dinge an sich oder in Gott muß ferner Er-
staunen �ber unsere kurze Lebensdauer erregen.

Die feste und best�ndige Unbeweglichkeit der Natur muß im
Vergleich zu dem fortw�hrenden Wandel, der in uns vor sich
geht, die gleiche Wirkung hervorbringen.)

5

10

15

20

25

30

35

20 I. Zur Lage des Menschen und ihrer Deutung


	s001-214.pdf

