Suhrkamp Verlag

Leseprobe

bt

Blaise Pascal
Geda_n kerj

Tubibang

Pascal, Blaise
Gedanken

Kommentar von Eduard Zwierlein
© Suhrkamp Verlag

Suhrkamp Studienbibliothek 20
978-3-518-27020-2



Suhrkamp Studienbibliothek 20



Dieser Band der Reihe Subrkamp Studienbibliothek (stb) bietet eine
neu geordnete Auswahl aus Blaise Pascals Gedanken in einer sorg-
filtig edierten, detailliert kommentierten und interpretierten Aus-
gabe. In lesbarer und informativer Weise erschliefft der Kommentar
von Eduard Zwierlein den historischen wie theoretischen Horizont
des Werkes. Alle erforderlichen Informationen werden in kompak-
ter und iibersichtlicher Weise gebiindelt. Der Band eignet sich da-
her nicht nur als erste Orientierung fiir Theorieeinsteiger, sondern
stellc auch eine ideale Grundlage fiir Lektiirekurse an Schule und
Universitit dar.

Eduard Zwierlein ist apl. Professor fiir Philosophie an der Univer-
sitit Koblenz-Landau.



Blaise Pascal

Gedanken

Aus dem Franzosischen von
Ulrich Kunzmann

Kommentar von
Eduard Zwierlein

Suhrkamp



Blaise Pascal, Gedanken © 1997 Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Suhrkamp Studienbibliothek 20
© Suhrkamp Verlag Berlin 2012
Erste Auflage 2012
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des 6ffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Satz: Hiimmer GmbH, Waldbiittelbrunn
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany
Umschlag: Werner Zegarzewski
ISBN 978-3-518-27020-2



Inhalt

I. Blaise Pascal: Gedanken ...................... 7
1. Eduard Zwierlein: Kommentar ................. 215
1. Einfihrung ... oo 219

2. Die Ordnung der Pensées in der vorliegenden
Auswahl ... ... ... ... .. .. . 238
3. Prisentation des Textes . ................... 244
4. Skizze zur Wirkungsgeschichte ............... 282
5. Stellenkommentar ............. ... ... ..... 291
6. Zeittafel und biographischer Abrif§ ........... 399
7. Auswahlbibliographie ............. ... ... .. 413
8. Register .......... ... i 434
9. Konkordanz ............................. 439






L.

Blaise Pascal

Gedanken



Dieser Auswahl aus Blaise Pascals Gedanken liegt der franzésische
Text der Ausgabe zugrunde, die Louis Lafuma fiir Pascals Fuvres
Completes (1963) besorgt hat. Die deutsche Fassung folgt der von
Ulrich Kunzmann im Reclam Verlag 1987 (Neuausgabe 1997) vor-
gelegten Ubersetzung. Die Anordnung der vorliegenden Textaus-
wahl, die Uberschriften und die Inhaltsgliederung stammen vom
Herausgeber und werden in den einfithrenden Uberlegungen zu
Gestalt und Geschichte der Gedanken erliutert. Die jeweils erste
Ziffer eines Fragments zihlt die Anordnung des Herausgebers in
dieser Auswahl. Die am #ufleren Seitenrand abgedruckten Ziffern
verweisen auf die entsprechenden Zihlungen in den Ausgaben von
Lafuma (erste Ziffer) und Brunschvicg (zweite Ziffer). Eine Stellen-
konkordanz unterstiitzt die Verweisung zwischen diesen drei Aus-
gaben. Von Pascal gestrichene Stellen werden kursiv in runden
Klammern wiedergegeben. Die Quellenangaben und Ubersetzun-
gen zu den fremdsprachigen Zitaten stammen nur dann von Pas-
cal, wenn sie nicht in Klammern stehen. Eckige Klammern ver-
zeichnen Auslassungen im Text Pascals durch den Herausgeber.
Die Pfeile am Textrand verweisen auf die Erlduterungen im Stel-
lenkommentar (siehe unten, S.291-398).



Inhalt

L. Zur Lage des Menschen und ibrer Deutung . . . . . . .. I1
A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis
desMenschen . .......................... I
1. Unbestindigkeit und Komplexitit des
Themas .......ccoiiiiiiiiinn... 1
2. Relativititen der raison . ................ 23
3. Herzund Geist . ...................... 33
B. Zur Lage des Menschen ................... 43
1. Zwischen Gréfle und Elend . ... .......... 43
2. Eigenliebe ...... ... ... ... L 55
3. Geltung, Autoritit und die Macht der
Gewohnheit .......................... 59
4. Eine Ordnung der Begierde und Gewalt . ... 67
S. ZEIStICUUNZEI . . oo v vt e iaeeennn 72
C. Deutungen der Lage des Menschen .......... 84
1. Notwendigkeit der Selbsterkenntnis ....... 84
2. Gesunder Menschenverstand ............. 87
3. Philosophie zwischen Skepsis und Dogmatis-
MUS & ettt ettt 89
4. Hintergedanken und die Suche nach dem
richtigen Punke ... .. ... oo L 98
4.1 Die Kunst des Uberzeugens .......... 98
4.2 Angemessene Ordnung und wider-
spruchsvolle Wahrheit . .............. 102
4.3 Der richtige Punkt und sich in der Mitte
halten ........... ... ... .. ... 106

4.4 Die drei Ordnungen und das Wesen
der Tyrannei ...................... 112



10 Inhalt
1. Ursache der Wirkungen ...................... 123
A. Der entthronte Kénig . ............ .. ..... 123
B. Kénig der Begierde . . ..................... 129
1. Gliickssuche und Gottesfrage . . ................. 136
IV. Der Wegzum Heil . ......................... 141
A. Der Wahrheitssucher als Adressat............ 141
B. Uber die wahre Religion .................. 158
C. Gottesbeweise und Deus absconditus . ........ 173
D. Christologie .......... ... .. i 182
E. Wihlen — Wetten — Entscheiden ............ 192
F. Glaubeund Gnade ....................... 201
G. Religiose Praxis ................. o ... 205
V. Das Gedenkblatt Mémorial) .................. 212



=

5

=

20

25

I1

I. Zur Lage des Menschen
und ihrer Deutung

A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis
des Menschen

1. Unbestindigkeit und Komplexitiit des Themas

1 Unbestindigkeit 55/111
Man glaubt, die Tasten einer gewohnlichen Orgel anzuschla-
gen, wenn man die Tasten des Menschen anschligt. Er ist zwar
eine Orgel, doch sie ist seltsam, wandelbar und verinderlich.
(Diejenigen, die nur die gewdhnliche Orgel spielen kinnen,) wiir-
den sich nicht auf jene einstimmen. Man muf§ wissen, wo die

(Tasten) sind.

2 Unbestindigkeit 54/112
Die Dinge haben verschiedene Eigenschaften, und die Seele
hat verschiedene Neigungen, denn nichts ist einfach, was sich
der Seele darbietet, und die Seele bietet sich keinem Gegen-
stand jemals einfach dar. Daher kommt es, daf§ man iiber ein
und dieselbe Sache weint und lacht.

3 (Ich habe lange Zeit meines Lebens geglaubt, dafs es eine 5201375
Gerechtigkeit gibt, und darin habe ich mich nicht getiusch,
denn von ihr ist etwas vorbanden, soweit Gott es uns offenbaren
wollte, doch ich fafSte es nicht so auf, und ebendarin habe ich
mich getiuscht, denn ich glaubte, unsere Gerechtigheit sei ihrem
Wesen nach rechtmdiifig und ich hite die Mittel, sie zu erken-
nen und zu beurteilen, doch ich habe so oft entdeckt, wice es
mir an einem gerechten Urteil fehlte, dafS ich schlieflich mein

Vertrauen zu mir selbst und darauf zu den anderen verlor. Ich



688/323

673/123

12 I. Zur Lage des Menschen und ihrer Deutung

habe gesehen, wie alle Linder und Menschen sich verinder-
ten. Und nachdem mein Urteil diber die wahre Gerechtigkeit
sich sebr oft verindert batte, habe ich also erkannt, dafS unsere
Natur nichts anderes als stindige Verinderung ist, und ich habe
mich seitdem nicht mebr verindert. Und wenn ich mich doch
verdnderte, wiirde ich meine Uberzeugung nur bestiitigen. Der
Pyrrhoniker Arkesilaos, der wieder Dogmatiker wird.)

4 Was ist das Ich?

Ein Mensch, der sich ans Fenster setzt, um die Voriiberge-
henden zu betrachten: Wenn ich nun dort vorbeikomme, kann
ich dann sagen, er habe sich dort hingesetzt, um mich zu se-
hen? Nein; denn er denkt nicht an mich im besonderen; doch
derjenige, der eine Person ihrer Schonheit wegen liebt, hat er
sie selbst lieb? Nein: Denn die Pocken, die, ohne den Menschen
zu toten, die Schénheit tdten, werden bewirken, dafl er sie
nicht mehr liebt.

Und wenn man mich meines Urteils oder meines Gedicht-
nisses wegen liebt, hat man dann mich selbst lieb? Mich? Nein,
denn ich kann diese Eigenschaften einbiifien, ohne mein eige-
nes Ich einzubiiflen. Wo ist also dieses Ich, wenn es weder im
Korper noch in der Seele liegt? Und wie kann man den Kér-
per oder die Seele lieben, wenn es nicht dieser Eigenschaften
wegen ist, die keinesfalls das sind, was das Ich ausmacht, da
sie ja verginglich sind? Denn wiirde man wohl die seelische
Substanz eines Menschen als etwas Abstraktes lieben, welche
Eigenschaften auch immer zu ihr gehérten? Das ist nicht mog-
lich und wire ungerecht. Man liebt also niemals den Men-
schen, sondern immer nur Eigenschaften.

Man spotte also nicht mehr iiber diejenigen, die sich ihrer
Stellungen und Amter wegen ehren lassen, denn man liebt
einen Menschen nur angenommener Eigenschaften wegen.

5 Er liebt jene Frau nicht mehr, die er vor zehn Jahren ge-
liebt hat. Das glaube ich gern: Sie ist nicht mehr dieselbe, und
er auch nicht. Er war jung, und sie auch; nun ist sie ganz an-

20

25



20

A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis des Menschen 13

ders. So, wie sie damals war, wiirde er sie vielleicht noch lie-
ben.

6 Die Zeit heilt die Schmerzen und die Feindseligkeiten,
weil man sich verindert. Man ist nicht mehr derselbe Mensch;
der Beleidiger und auch der Beleidigte sind nicht mehr sie
selbst. Das ist wie bei einem Volk, dessen Zorn man erregt
hat und das man zwei Menschenalter spiter wiedersihe. Es
sind immer noch Franzosen, jedoch nicht mehr dieselben.

7 Ich fiihle eine bése Neigung in mir, die mich nicht aner-
kennen lif8t, was Montaigne sagt, daf§ Lebhaftigkeit und Ent-
schlossenheit in uns mit dem Alter abnehmen. Ich mochte
nicht, dafl es so ist. Ich empfinde Neid auf mich selbst. Dieses
Ich von zwanzig Jahren ist nicht mehr mein Ich.

8 Vielfalt

Die Theologie ist eine Wissenschaft, doch aus wie vielen
Wissenschaften besteht sie zugleich? Ein Mensch ist ein Gan-
zes, doch was wird aus ihm, wenn man ihn zergliedert? Der
Kopf, das Herz, der Magen, die Adern, jede einzelne Ader, je-
des einzelne Aderstiick, das Blut, jeder einzelne Blutsaft.

Eine Stadt und eine Landschaft sind aus der Ferne eine
Stadt und eine Landschaft, doch je niher man kommt, desto
mehr sind das Hiuser, Baume, Ziegel, Blitter, Griser, Ameisen,
Ameisenbeine, bis ins Unendliche. All das wird von der Be-
zeichnung »Landschaft« eingeschlossen.

9 Esist unbegreiflich, daf§ es Gott gibt, und es ist auch un-
begreiflich, daff es ihn nicht gibt, daf§ die Seele mit dem Leib
zusammen ist, dafl wir iiberhaupt keine Seele haben, daff die
Welt geschaffen ist, daf§ sie es nicht ist usw., daf es die Erb-
siinde gibt und dafl es sie nicht gibt.

802/122

65/115

809/230



199/72

14 I. Zur Lage des Menschen und ihrer Deutung

10 Mensch. Mifdverhiltnis des Menschen

9. — (Dahin also fiihren uns die natiirlichen Erkenntnisse.

Wenn diese nicht wabr sind, so gibt es im Menschen iiber-
haupt keine Wahrheit, und wenn sie es sind, so findet er darin
einen bedeutenden Grund, sich zu demiitigen; er ist gezwun-
gen, sich in der einen oder der anderen Weise zu erniedrigen.

Und da er nicht weiterleben kann, obne an sie zu glanben,
so wiinsche ich, dafS er, bevor er in umfangreichere Untersuchun-
gen der Natur eintritt, sie einmal ernsthaft und eingehend be-
trachter und dafS er auch sich selbst betrachter — und daff er be-
urteilt, ob er in irgendeinem Verhiltnis zu ibr steht, indem er
diese zwei Gegebenbeiten miteinander vergleicht:)

Der Mensch soll also die ganze Natur in ihrer groffen und
vollkommenen Majestit betrachten, er soll seinen Blick von
den niedrigen Gegenstinden abwenden, die ihn umgeben. Er
beschaue jenes strahlende Licht, das wie eine Ewige Lampe
aufgestellt ist, um das Universum zu erhellen, die Erde erschei-
ne ihm wie ein Punkt im Vergleich zu der weiten Kreisbahn,
die dieses Gestirn durchliuft, und er erstaune dariiber, daf§
diese weite Kreisbahn selbst nur eine sehr schwache Andeu-
tung ist im Verhiltnis zu jener, der diese anderen Gestirne,
die am Firmament dahinrollen, folgen. Wenn aber unser Blick
dort stehenbleibt, so soll die Phantasie dariiber hinausgehen,
sie wird eher der Gedankenbilder miide werden als die Natur,
solche zu liefern. Die ganze sichtbare Welt ist nur ein unschein-
barer Strich im weiten Kreis der Natur. Keine Idee reicht an
sie heran, wir kénnen unsere Gedankenbilder noch so sehr
iiber die vorstellbaren Riume hinaus ausweiten, wir bringen
doch nur Atome im Vergleich zu den wirklichen Dingen her-
vor. Es ist eine unendliche Kugel, deren Mittelpunkt iiberall
und deren Peripherie nirgendwo ist. SchliefSlich ist es der fiihl-
barste Wesenszug der Allmacht Gottes, dafl unsere Phantasie
bei diesem Gedanken den Boden verliert.

Wenn der Mensch zu sich selbst zuriickgekehrt ist, soll er
bedenken, was er ist im Vergleich zu dem, was ist, er soll sich
als ein Verirrter betrachten, und er soll von dieser kleinen Ker-

20

25



20

25

35

A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis des Menschen 15

kerzelle aus, wo er seine Heimstatt gefunden hat — ich meine
das Universum —, es lernen, die Erde, die Kénigreiche, die
Stidte, die Hiuser und sich selbst nach ihrem richtigen Wert
zu schitzen.

Was ist denn ein Mensch im Unendlichen?

Um ihm aber ein anderes, ebenso erstaunliches Wunder vor-
zufiihren, soll er die kleinsten ihm bekannten Dinge untersu-
chen, damit eine Milbe ihm an ihrem winzigen Kérper noch
unvergleichlich winzigere Teile zeige, Beine mit Gelenken,
Adern in ihren Beinen, Blut in ihren Adern, Sifte in diesem
Blut, Tropfen in diesen Siften, Dimpfe in diesen Tropfen, so
dafl er, wenn er auch diese letzten Dinge noch teilt, seine Krif-
te bei diesen Vorstellungen erschopft und der letzte Gegen-
stand, zu dem er gelangen kann, nun jener unserer Darlegung
sei. Er wird vielleicht denken, dies sei die duflerste Kleinheit
in der Natur.

Ich will ihn darin einen neuen Abgrund erblicken lassen.
Ich will ihm nicht allein das sichtbare Universum schildern,
sondern auch die Unermefilichkeit, die man sich bei der Na-
tur im geschlossenen Raum dieses verkleinerten Atoms vorstel-
len kann, er soll dort unendlich viele Welten erblicken, von de-
nen jede einzelne ihr Firmament, ihre Planeten, ihre Erde hat,
die es im gleichen Verhiltnis wie bei der sichtbaren Welt gibt,
auf dieser Erde nun Tiere und schliefflich auch Milben, an de-
nen er wiederfinden wird, was die oben genannten ersten auf-
gewiesen haben, und er wird auflerdem an diesen zweiten das
gleiche entdecken, und so geht es ohne Ende und Unterlaf§
weiter, dafl er die Fassung angesichts dieser Wunder verlieren
wird, die in ihrer Kleinheit ebenso erstaunlich sind wie die an-
deren durch ihre Ausdehnung, denn wer wird sich nicht ver-
wundern, daf§ unser Kérper, der gerade eben noch nicht wahr-
nehmbar war in dem Universum, das wiederum im Kreis des
gesamten Alls nicht wahrnehmbar war, daf also dieser unser
Kérper nun ein Kolof3, eine Welt oder vielmehr ein All ist im
Hinblick auf das Nichts, zu dem man nie ganz vordringen
kann. Wer sich auf diese Art betrachtet, wird iiber sich selbst



16 I. Zur Lage des Menschen und ihrer Deutung

erschrecken, und da er sich von der Masse getragen meint,
die ihm die Natur zwischen diesen Abgriinden des Unend-
lichen und des Nichts verliechen hat, wird er beim Anblick
dieser Wunder erzittern, und ich glaube, wenn seine Neugier
sich in Bewunderung verwandelt, wird er cher bereit sein,
sie schweigend zu betrachten, als sie voll Anmaflung zu erfor-
schen.

Denn was ist schliefllich der Mensch in der Natur? Ein
Nichts im Vergleich mit dem Unendlichen, ein All im Ver-
gleich mit dem Nichts, ein Mittelding zwischen nichts und al-
lem, unendlich weit davon entfernt, die Extreme zu erfassen;
das Ende der Dinge und ihre Anfinge sind ihm in einem un-
durchdringlichen Geheimnis unerbittlich verborgen.

Er ist gleichermaflen unfihig, das Nichts zu sehen, dem er
entrissen wurde, und das Unendliche, das ihn verschlingt.

Was kann er also anderes wahrnehmen als ein duflerliches
Bild von der Mitte der Dinge, wihrend er auf ewig verzwei-
felt, ihren Anfang oder ihr Ende zu erkennen. Alle Dinge sind
aus dem Nichts hervorgegangen und werden bis ins Unend-
liche weitergetragen. Wer vermag diesen erstaunlichen Schrit-
ten zu folgen? Der Schopfer dieser Wunder begreift sie. Keinem
anderen ist es moglich.

Da die Menschen diese Unendlichkeiten nicht betrachtet
haben, haben sie sich in ihrer Vermessenheit der Erforschung
der Natur zugewandt, als hitten sie irgendein Verhiltnis zu
ihr.

Seltsam ist, daf§ sie die Anfinge der Dinge verstehen und
davon ausgehend so weit gelangen wollten, alles zu erkennen,
wobel sie eine Anmaflung zeigen, die ebenso unendlich wie
ihr Gegenstand ist. Denn es besteht kein Zweifel, daf man
diese Absicht nicht ohne AnmafSung oder ohne eine der Natur
gleiche unendliche Fassungskraft hegen kann.

Wenn man Wissen erworben hat, versteht man, dafi, weil
die Natur ihr Bild und das ihres Schépfers allen Dingen auf-
geprigt hat, sie fast alle an ihrer doppelten Unendlichkeit teil-
haben. So sehen wir, dafl alle Wissenschaften unendlich in der

20

25



20

25

30

35

A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis des Menschen 17

Ausdehnung ihrer Forschungen sind, denn wer zweifelt daran,
dafl zum Beispiel die Geometrie eine unendliche Zahl von un-
endlich vielen Lehrsitzen darzulegen hat. Sie sind ebenso
unendlich in der Vielzahl und Gedankenfeinheit ihrer Prin-
zipien, denn wer sieht nicht, daf§ diejenigen, die man als die
letzten vorbringt, durch sich selbst nicht bestehen kinnen und
auf andere gestiitzt sind, die, weil sie wieder andere als Stiitze
haben, niemals ein letztes zulassen.

Wir aber stellen letzte auf, die sich der Vernunft zeigen, wie
man auch bei den materiellen Dingen verfihrt, wo wir einen
unteilbaren Punkt jenen nennen, iiber den hinaus unsere Sin-
ne nichts mehr wahrnehmen, obgleich er seiner Natur wegen
unendlich teilbar ist.

Von diesen zwei Unendlichkeiten in den Wissenschaften ist
diejenige der Grof3e viel anschaulicher, und deshalb haben we-
nige Menschen den Anspruch erhoben, alle Dinge erkennen
zu wollen. Ich spreche jetzt iiber alles, sagte Demokrit.

Die Unendlichkeit im Kleinen ist jedoch viel weniger sicht-
bar. Die Philosophen haben viel eher den Anspruch erhoben,
bis zu ihr vorzudringen, und eben daran sind alle gescheitert.
Das hat zu diesen so allgemein iiblichen Titeln wie Uber die
Grundlagen der Dinge, Uber die Grundlagen der Philosophie
gefiihrt und zu dhnlichen, im Grunde ebenso pomphaften, ob-
wohl sie es nach auflen weniger scheinen, wie dieser, der die
Augen blendet: De omni scibili (»Uber alles, was man wissen
kanng, Pico della Mirandola).

Man hilt sich von Natur aus fiir weitaus fihiger, zum Mit-
telpunkt der Dinge zu gelangen, als ihren Umbkreis zu erfassen,
und die sichtbare Ausdehnung der Welt geht offensichdich
iiber uns hinaus. Doch da wir iiber die kleinen Dinge hinaus-
gehen, halten wir uns fiir fihiger, sie zu beherrschen, und doch
braucht man keine geringere Fihigkeit, um bis zum Nichts
vorzudringen, als bis zum All. Man braucht fiir beides eine
unendliche Fihigkeit, und es scheint mir, daff jemand, der
die letzten Grundlagen der Dinge erfaflt hitte, auch bis zur
Erkenntnis des Unendlichen gelangen kénnte. Das eine hiingt



18 I. Zur Lage des Menschen und ihrer Deutung

vom anderen ab, und das eine fithrt zum anderen. Diese End-
punkte beriihren einander und vereinigen sich, gerade weil sie
sich so weit voneinander entfernt haben, und sie finden sich
in Gott und allein in Gott zusammen.

Erkennen wir also unsere Fassungskraft. Wir sind etwas und
sind nicht alles. Was unser Sein ausmacht, beraubt uns der Er-
kenntnis der ersten Grundlagen, die aus dem Nichts hervor-
gehen, und das wenige an Sein, was wir haben, verbirgt unse-
ren Augen die Unendlichkeit.

Unser Verstand nimmt in der Reihe der verstindlichen Din-
ge den gleichen Platz ein wie unser Kérper in der Weite der
Natur.

Da wir in jeder Hinsicht begrenzt sind, findet sich dieser
Zustand, der die Mitte zwischen zwei Extremen einnimmt,
in allen unseren Fihigkeiten. Unsere Sinne nehmen nichts Ex-
tremes wahr, zuviel Geridusch betiubt uns, zuviel Licht blen-
det, zu grofle Entfernung und zu grofle Nihe entzichen sich
den Blicken. Ist eine Rede zu weitschweifig oder zu knapp,
so wird sie unverstindlich, zuviel Wahrheit setzt uns in Erstau-
nen. Ich kenne einige, die nicht begreifen kénnen, daf}, wenn
man vier von null subtrahiert, null als Rest iibrigbleibt. Die er-
sten Grundlagen sind fiir uns zu selbstverstindlich; zu grofies
Vergniigen wirkt listig, zuviel Gleichklang mififillt in der Mu-
sik, und zu viele Wohltaten verirgern. Wir wollen etwas ha-
ben, womit wir unsere Schuld iiberwinden kénnen. Beneficia
eo usque laeta sunt dum videntur exsolvi posse. Ubi multum an-
tevenere pro gratia odium redditur. (»Denn Wohltaten sind
nur so lange willkommen, als man noch glaubt, sie vergelten
zu konnen; sind sie iiber diese Grenze weit hinaus, so wird
statt des Dankes Haf$ erwidert.« Tacitus, Annales 1V,18.) Wir
spiiren weder duflerste Hitze noch duferste Kilte. Ubermifi-
ge Eigenschaften sind uns zuwider und nicht wahrnehmbar,
wir empfinden sie nicht mehr, wir erleiden sie. Zu grofie Ju-
gend und zu grofles Alter lihmen den Geist, wie auch zu
grofle und zu geringe Bildung.

Kurz, die extremen Dinge sind fiir uns so, als wiren sie

20

25



20

25

35

A. Allgemeine Probleme in der Erkenntnis des Menschen 19

iiberhaupt nicht vorhanden, und im Verhiltnis zu ihnen sind
wir iiberhaupt nicht vorhanden; entweder entgehen sie uns
oder wir ihnen.

Das ist unser wahrer Zustand. Das macht uns unfihig, et-
was entweder sicher zu wissen oder es iiberhaupt nicht zu ken-
nen. Wir treiben auf einer weiten Mitte, immer unsicher und
schwankend, von einem Ende zum anderen gestoflen; jeglicher
Grenzpunkt, an den wir uns klammern und festhalten woll-
ten, gerdt ins Wanken und entschliipft uns, und wenn wir
ihn verfolgen, entzieht er sich unserem Zugriff, er entgleitet
uns und wendet sich zu ewiger Flucht; nichts steht fiir uns
still. Das ist unser natiirlicher Zustand, der gleichwohl unse-
rer Neigung am meisten widerspricht. Wir brennen vor Ver-
langen, einen festen Halt und eine letzte, bestindige Grund-
lage zu finden, um darauf einen Turm zu errichten, der sich
bis zum Unendlichen erheben soll, aber unser ganzes Funda-
ment kracht auseinander, und die Erde tut sich bis in die Tie-
fen auf.

Suchen wir also keine Sicherheit und Festigkeit; unsere Ver-
nunft wird immer von der Unbestindigkeit der dufleren Er-
scheinungen getiuscht: Nichts vermag das Endliche zwischen
den beiden Unendlichen, die es einschlieflen und sich ihm
entziehen, festzuhalten.

Wenn man das richtig verstanden hat, so glaube ich, daf§
man sich ruhig verhalten wird, jeder in dem Zustand, den
ihm die Natur zugewiesen hat.

Da diese Mitte, die uns zugefallen ist, immer von den Extre-
men entfernt sein wird, was macht es dann schon aus, daf§ ein
anderer die Dinge etwas besser versteht, falls er das wirklich
vermag, und wenn er die Dinge von einem etwas hoheren
Standort aus erfafit, ist er dann nicht immer noch unendlich
weit vom Endpunke entfernt, und ist die Dauer unseres Le-
bens nicht der Ewigkeit gleichermaflen unterlegen, ob es auch
zehn Jahre linger wihre?

Beim Anblick dieser Unendlichkeiten sind alle endlichen
Erscheinungen gleich, und ich sehe nicht, warum man seine



20 I. Zur Lage des Menschen und ihrer Deutung

Vorstellungen mehr auf das eine als auf das andere stiitzen
sollte. Allein schon der Vergleich, den wir zwischen uns und
dem Endlichen vornehmen, bereitet uns Kummer.

Wenn der Mensch sich selbst erforschte, wiirde er finden,
wie unfihig er ist, dariiber hinauszugehen. Wie sollte es mog-
lich sein, daf$ ein Teil das Ganze erkennte? Doch er wird viel-
leicht danach trachten, wenigstens jene Teile zu erkennen, zu
denen er in einem angemessenen Verhiltnis steht. Aber die
Teile der Welt haben alle eine solche gegenseitige Bezichung
und Verkettung, daf8 ich es fiir unméglich halte, den einen
ohne den anderen und ohne das Ganze zu erkennen.

Der Mensch zum Beispiel hat Beziehung zu allem, was er
kennt. Er braucht Raum, der ihn fassen kann, er braucht Zeit,
die ihm Dauer verleihen kann, er braucht Bewegung, um zu
leben, er braucht Elemente, aus denen er sich zusammenset-
zen kann, er braucht Wirme und Nahrung, um sich zu stir-
ken, er braucht Luft, um zu atmen. Er sieht das Licht, er spiirt
die Kérper, kurz, alles geht eine Verbindung mit ihm ein. Um
den Menschen zu erkennen, mufl man also wissen, woher es
kommt, dafl er die Luft zum Weiterleben braucht, und um
die Luft zu erkennen, mufd man wissen, wodurch sie diese Be-
zichung zum menschlichen Leben hat, usw.

Die Flamme besteht nicht ohne Luft weiter; um also das
eine zu erkennen, mufl man auch das andere erkennen.

Da also alle Dinge verursachte und verursachende sind, da
sie eine Stiitze benétigen und eine Stiitze geben, mittelbar und
unmittelbar sind und alle sich durch ein natiirliches und un-
merkliches Band gegenseitig erhalten, das die am weitesten von-
einander entfernten und die unterschiedlichsten miteinander
vereint, halte ich es fiir unméglich, daff man die Teile erkennt,
ohne das Ganze zu erkennen, wie man auch das Ganze nicht
erkennen kann, ohne die Teile im einzelnen zu erkennen.

(Die Ewigkeit der Dinge an sich oder in Gott mufS ferner Er-
staunen iiber unsere kurze Lebensdauer erregen.

Die feste und bestindige Unbeweglichkeit der Natur muf§ im
Vergleich zu dem fortwibrenden Wandel, der in uns vor sich
geht, die gleiche Wirkung hervorbringen.)

5

20

25



	s001-214.pdf

