
Erinnerung. Die Musen werden von Hesiod als Töchter des Zeus und der Mnemo-
syne, dem personifizierten Gedächtnis, eingeführt. Wie Homer beginnt Hesiod 
sein Epos mit dem Anruf der Musen, die das Wissen schenken und die Zunge 
lösen. Bei der hellenistischen Zuordnung der Musen erhielt Klio das Heldenlied, 
die Redekunst und die Historie zugewiesen. So führt Horaz sie ein.13

2h. Homer behandelt in der Ilias einen Stoff, der im Altertum maßgebend für 
den Geschichtsbegriff geblieben ist: das politisch-militärische Geschehen. Von einer 
Verherrlichung des Krieges ist er gleichwohl weit entfernt, hat er doch Nestor das 
Wort in den Mund gelegt: „Ohne Geschlecht, ohne Gesetz, ohne Herd muß der 
sein, der sich sehnt nach dem Krieg, dem schaudervollen im eigenen Volk“. Daß 
mit den großen Taten große Leiden verbunden sind, zeigt er zumal an dem „großen 
Dulder“ Odysseus. Die Götter verhängten Schmerzen über Trojaner und Argiver, 
damit der Sang davon auf die Künftigen komme.14 Die Geschichte wird hier zum 
Zweck der Historie. Die Ilias beschreibt einen entscheidenden Ausschnitt aus dem 
Kampf um Troja. Die poetisch verbürgte Beteiligung an jenem Zuge begründete 
die Zugehörigkeit zur griechischen Welt, so wie die im zweiten Buch Moses ver-
zeichnete Teilnahme am Auszug aus Ägyptenland die Zugehörigkeit vom Judentum 
bewies. Immer mehr Völker und Städte haben sich in den Kreis der am Trojani-
schen Krieg Beteiligten hineingedrängt, um zum Griechentum, zur Kulturwelt zu 
gehören. Dutzende von Städten im Mittelmeerraum führten ihre Gründung auf 
homerische Helden zurück. Die Scholien zum Schiffskatalog der Ilias lehren, daß 
mit dem Verweis auf Homerverse sogar politische Streitfragen entschieden wur-
den.15 Den Gedanken einer mythologischen Ansippung bezeugen später die 
Aeneas-Sage (Vergil), mit der sich die Römer in die homerische Welt einfügten, 
und die mittelalterlichen Legenden von der trojanischen Herkunft der Franken 
(Fredegar) und von der makedonischen Herkunft der Sachsen (Widukind), womit 
sich die Germanen in die antike Tradition einklinkten.

2i. Der Kampf um Troja galt bis in die Neuzeit als historisches Ereignis. Die 
Kritik der Aufklärer hat ihn dann ganz in das Reich der Fabel verwiesen, vermutlich 
zu Unrecht. Mythen werden nicht erfunden, sondern ausgesponnen. So meinte 
schon Strabon, Homer habe ein reales Ereignis bloß ausgeschmückt, und dies 
scheint zuzutreffen.16 Schliemanns Ausgrabungen seit 1870 lassen vermuten, daß 
der homerischen Dichtung ein wahrer Kern zugrundeliegt. Dem widerspricht 
nicht, daß Homer selbst für seinen Bericht den Begriff mythos verwendet. Dieses 
Wort ist ursprünglich frei von dem Beigeschmack des Märchenhaften, Fabulösen 
und heißt dasselbe wie logos: nämlich Wort, Rede, Erzählung. Der Begriff „Mythos“ 
begegnet beispielshalber in der Odyssee, wo der Phäakenkönig Alkinoos damit die 
Lebensgeschichte des griechischen Heros vor Troja bezeichnet. Wenn im Gesche-
hen der Odyssee Demodokos oder die Sirenen vom Kampf von Troja berichten, 
handelt es sich nicht um deren Erfindungen, vielmehr um die Wiedergabe dessen, 
was der Dichter als Geschehnis annahm.17 Der Mythos im Mythos ist kein Mythos.

18	 I. Zum Begriff der Geschichte



2j. Die literarische Form, in der die ältesten Mythen überliefert sind, ist das 
Epos. Dies gilt für die genannten Werke Homers, führt mit dem Gilgamesch-Epos 
aus dem 2. Jahrtausend aber noch sehr viel weiter in die Vergangenheit zurück. Mit 
dem Begriff „Epos“ bezeichnen wir heute längere Gedichte in gleichartigen Versen, 
die mythische oder historische Stoffe behandeln, jedenfalls Geschichten erzählen, 
denken wir an das Nibelungenlied in der deutschen Literatur, an Firdusis Königs-
buch in der persischen, an Vergils Aeneis in der lateinischen, oder an das Mahabha-
rata in der indischen. Gebundene Rede läßt sich leichter auswendig lernen als 
Prosa, daher dürfen wir für die mündliche Überlieferung in epischer Form ein 
höheres Alter annehmen. Das griechische Wort to epos bezeichnet indessen 
ursprünglich ähnlich wie mythos einfach das „Gesprochene“. Die früheste Form (w)
epos ist mit lateinisch vox – „Stimme“ sprachverwandt. Homer verwendet epos und 
mythos bedeutungsgleich und häufiger als logos, stets im Sinne von „Rede, Wort“, 
nie in unserem Sinne von „Epos“, wiewohl in der Odyssee auch die „Worte“ des 
Sängers Demodokos epē genannt werden.18 Insofern ist auch epos im Epos kein 
Epos.

3. Historie

3a. Die zweite Frühform geschichtlicher Erinnerung neben dem Mythos ist die 
Chronistik. Während der Mythos Vergangenes in poetischer Form der Gegenwart 
zum Bewußtsein bringt, notiert die Chronistik in kunstloser Prosa Gegenwärtiges 
zum Nutzen der Zukunft. Im Unterschied zu den Mythen gebraucht die Chronistik 
von Anfang an Schrift. Sie verzeichnet jährlich fortlaufend Herrscher, Beamte und 
bemerkenswerte Ereignisse, auch Naturerscheinungen. Chroniken wurden zumeist 
durch Priester in Prosa abgefaßt und reichen ebenfalls in frühe Zeiten zurück, am 
weitesten in Ägypten und Mesopotamien.19 In der mittelmeerischen Poliswelt erset-
zen gewöhnlich Jahresbeamte die alten Könige. In Rom gab es die Pontifikal-Anna-
len;20 wir hören von Priestern, denen die Geschichtsschreibung oblag, von pontifi-
ces, penes quos scribendae historiae potestas fuit.21 In Griechenland finden sich 
verschiedene Listen von Beamten, Priestern und Siegern in Sportwettkämpfen 
schon vor Herodot.22 Aus dieser Wurzel hat sich die griechische Lokal-Chronik 
entwickelt, die seit Charon von Lampsakos im 5. Jahrhundert v. Chr. faßbar ist. 
Die römische Annalistik benutzt ebenfalls dieses Darstellungsgerüst. Hier wird 
nicht ein vorgegebener Sachzusammenhang in Zeiteinheiten aufgegliedert, wie im 
Werk des Thukydides, sondern ein vorgegebenes Zeitschema nachträglich mit 
Inhalt gefüllt. Die bedeutendste antike Weltchronik stammt von den Kirchenvätern 
Eusebios und Hieronymus aus dem 4. Jahrhundert n. Chr. Sie hat alle älteren über-
flüssig gemacht.

3b. Während der Mythos Erzählgut weitergibt und die Chronistik einzelnes 
Geschehen festhält, will die Historiographie Ereigniszusammenhänge darstellen. 

	 3. Historie	 19



Sie übernimmt vom Mythos die Konzentration auf das Denkwürdige und von der 
Chronistik die zeitliche Anordnung. Im 6. Jahrhundert v. Chr. erwachte in der 
ionischen Philosophie die Kritik im Namen der Wahrheit. Schon die Vorsokratiker 
haben den Dichtern vorgeworfen, Unwahrheiten zu verbreiten. Xenophanes von 
Kolophon und Heraklit griffen die Mythographen deswegen an.23 Aus dem Geiste 
der ionischen Aufklärung protestierte Hekataios um 500 v. Chr. gegen die herr-
schenden Überlieferungen und setzte ihnen das Pathos der Wahrheit entgegen: „So 
spricht Hekataios von Milet: Ich schreibe, wie es mir wahr zu sein scheint, denn die 
Meinungen (logoi) der Griechen sind zahlreich und lächerlich“.24 Im 5. Jahrhun-
dert, als die Skepsis schon weiter fortgeschritten war, haben die Zweifel an der 
Geschichtlichkeit der mit Mythos bezeichneten Erzählungen dazu geführt, dem 
Begriff „Mythos“ das Fabulöse anzuhängen, das er bis heute trägt.25 Der alexandri-
nische Gelehrte Eratosthenes meinte, der Weg des Odysseus sei ebensowenig zu 
ermitteln wie der Schuster, der dem Windgott Aiolos seine Blasebälge genäht hat.26

3c. Die Einordnung des Mythos in die Geschichtsüberlieferung unternahm der 
römische Gelehrte Varro († 27 v. Chr.). Er unterschied drei Phasen der Geschichte. 
Das intervallum ignotum (1) datierte er von der Entstehung des Menschen bis zur 
ersten Sintflut, dem cataclysmus prior – der zweite soll den Weltuntergang bringen –, 
das intervallum mythicum (2) rechnete Varro von dort bis zu ersten Olympiade im 
Jahre 776 v. Chr., mit der die Jahreszählung nach den Siegerlisten begonnen haben 
soll, das intervallum historicum (3) zählt von dort bis zur Gegenwart.27 Der Über-
gang von mythischer Erzählung zu historischer Berichterstattung hat sich zuerst bei 
den Griechen vollzogen. Bei den Juden fehlt das. Innerhalb des Alten Testamentes 
ist ein solcher Fortschritt nicht feststellbar. Dort gibt es nur religiöse und morali-
sche Wertung, keine historische Kritik. Keiner der jüngeren Autoren zweifelt dort 
an Angaben eines älteren. Ist die Bibel nicht das „Wort Gottes“?

3d. Kritische Geschichtstradition steht unter dem griechischen Begriff historia. 
Das Lateinische besitzt im Wort fabula, abgeleitet von fari – sprechen, ein Äquiva-
lent für mythos, aber kein sinngleiches Wort für historia. Die Römer haben das Wort 
darum übernommen – so schon Plautus.28 Historia heißt so viel wie Erkundung, 
Erforschung in beliebigen Gegenstandsbereichen, aber mit dem Ton auf Zuverläs-
sigkeit.29 Das zugehörige Verb historeō bedeutet „bezeugen, erzählen“. Herodot, der 
pater historiae, nannte sein in Prosa geschriebenes Geschichtswerk programmatisch 
die „Darstellung seiner Forschungen“ (historiēs apodexis) im Gegensatz zum bloß 
überlieferten, unzuverlässigen Mythos. Herodot benennt seine Zeugen im allgemei-
nen zwar nicht, aber da, wo er an ihrer Verläßlichkeit zweifelt, sagt er das. In sol-
chen Fällen betrachtet er als seine Aufgabe legein ta legomena; er habe die Pflicht, 
das Erzählte weiterzuerzählen, nicht aber, alles zu glauben.30 So ist der Begriff histo-
ria bereits ursprünglich mit dem Wahrheitsanspruch verbunden.

3e. Isidor von Sevilla bietet folgende Definition: Historia est narratio rei gestae, 
per quam ea, quae in praeterito facta sunt, dinoscuntur. Dicta autem Graece historia 

20	 I. Zum Begriff der Geschichte



apo tou historein, id est a videre vel cognoscere. Historie ist demgemäß die Erzählung 
von Taten, wodurch das, was in der Vergangenheit verrichtet wurde, bekannt wird. 
Das griechische Wort historia geht zurück auf die Bedeutung „sehen“ oder 
„erkennen.“31 Das Wort ist etymologisch verwandt mit lateinisch videre (sehen) und 
deutsch „wissen“. Der Begriff historia hat seine Verwendung bei Aristoteles für alle 
Erfahrungswissenschaft32 bewahrt bis ins 18. Jahrhundert. ›Historia naturalis‹ heißt 
noch bei Bodin 1566 und bei Buffon 1749 die Naturforschung schlechthin.

3f. Neben dem dominanten Begriff historia finden wir im griechisch-römischen 
Sprachbereich noch weitere Ausdrücke für historische Darstellung, etwa ganz allge-
mein logos oder dihēgēma für Bericht, apomnēmata oder hypomnēmata – commenta-
rii für Memoiren, hōrographiai – annales (libri) für Jahrbücher, fasti für Jahreslisten, 
monumenta für beliebige Denkwürdigkeiten oder Erinnerungsträger usw. Die Fach-
ausdrücke für die historischen Gattungen schillern.

3g. Bei Herodot ist das Folgenschwere noch nicht vom Unterhaltsamen, das 
Politische noch nicht vom Ethnologischen geschieden. Dies geschah erst zu Ende 
des 5. Jahrhundert v. Chr. durch Thukydides, den bedeutendsten Historiker des 
Altertums, vielleicht der gesamten europäischen Geschichtsliteratur.33 Thukydides 
wählte als Gegenstand den von ihm selbst miterlebten Peloponnesischen Krieg zwi-
schen Sparta und Athen. Dessen Darstellung ist völlig durchrationalisiert, es gibt 
bei ihm kein waltendes Schicksal, keine vergeltenden Götter. Die Menschen wer-
den mit ihren guten und schlechten Seiten dargestellt, die Motive und Faktoren 
nüchtern analysiert. Der Bericht baut auf sorgfältig gesammelten Zeugenaussagen 
auf und soll, als ein „Besitz für alle Zeiten“ den Lesern zeigen, was sie in ähnlichen 
Krisensituationen von den Menschen zu gewärtigen haben, solange die menschli-
che Natur dieselbe bleibt.34 Von der modernen Zeitgeschichte unterscheidet er sich 
nur insofern, als Thukydides seine eigenen Überlegungen zum Geschehen den 
Handelnden in den Mund legt. Das ist ein Stilmittel der gesamten antiken Histo-
riographie. Die Reden sind strenggenommen unhistorisch, aber das sagt Thukydi-
des selbst, indem er einräumt, da, wo er keine Quellen habe, seinerseits die Reden 
so zu formulieren, wie sie gehalten worden sein könnten.

4. Res gestae

4a. In der Zeit zwischen Homer und Thukydides haben sich Konventionen heraus-
gebildet über die Ereignisse, die als überliefernswert galten, über die literarischen 
Formen, in denen sie dargestellt wurden, und über den Wahrheitsanspruch, dem sie 
genügen mußten. Trotzdem kennen die alten Sprachen keinen allgemein üblichen 
Sammelbegriff für den Gegenstandsbereich der Geschichte. Aristoteles muß ihn 
umschreiben: Die historia behandele, was sich zu einer bestimmten Zeit zutrug, 
auch wenn es (anscheinend) ohne Zusammenhang war, wie der Zufall es gerade 
fügte.35 Aristoteles verwendet die Worte praxis und pathos, Tun und Leiden, als 

	 4. Res gestae	 21



Inhalt von Geschichte. So war das schon bei Homer (s. o.), so ist das noch im Nibe-
lungenlied, wo die erste Strophe die arebeit im Sinne von Mühe, Plage thematisiert. 
Die Menschen sind mithin einerseits aktives Subjekt für das, was geschieht, ande-
rerseits passives Objekt für das, was mit ihnen geschieht.

4b. Einen zusammenfassenden Begriff für das historische Geschehen kennt das 
Griechische ebensowenig wie das Hebräische der Bibel. Herodot verwendet ta geno-
mena ex anthrōpōn für das, „was durch Menschen entstanden ist“ oder einfach ta 
erga, „die Werke“.36 Bei Thukydides bezeichnet der Plural ta Hellēnika oder ta 
Mēdika (zu ergänzen: pragmata) die Taten oder Angelegenheiten der Griechen 
beziehungsweise der Perser.37 Polybios gebraucht pragmatikē historia oder einfach 
pragmateia beziehungsweise pepragmena für „politische Geschichte“.38

4c. Im Lateinischen steht res gestae (die Taten) für Geschichte als Geschehen, im 
doppelten Gegensatz einerseits zu historia (rerum gestarum) für Geschichte als 
Erzählung und andererseits zu den fiktiven res fictae.39 In Einzelfällen gibt es schon 
früh die Verwendung von historia für das Geschehen selbst, so in der Definition 
von historia in der Rhetorik ›Ad Herennium‹ aus der Zeit um 85 v. Chr.: historia est 
gesta res, sed ab aetatis nostrae memoria remota.40 Die damit vollzogene Gleichsetzung 
von Darstellung und Inhalt im Geschichtsbegriff findet sich ebenso in der Verwen-
dung von antiquitates für frühere Ereignisse und für Berichte über solche, sowie in 
der Doppelbedeutung von bios – vita. Damit kann sowohl das gelebte Leben als 
auch das erzählte Leben gemeint sein. Jeweils besteht ein genetischer Zusammen-
hang im Geschehensablauf. Dies wird von den Begriffen historia, res gestae, antiqui-
tates nebst ihren griechischen Äquivalenten nicht gefordert. Für uns bildet eine als 
„Geschichte“ bezeichnete Ereignisfolge im Idealfall eine innere Einheit, eine Ent-
wicklung, orientiert am organischen Leben des Einzelnen, mit Geburt, Höhepunkt 
und Tod.41 Das Geschehen ist hier durch Kausalitätsprinzip und Entwicklungsge-
danken zusammengehalten.

4d. Da wo dem Geschehen in einer Zeit, einem Zeitalter bestimmte Eigen-
schaften zugesprochen werden sollen, begegnet uns selten im Griechischen chro-
nos,42 öfter erscheinen hingegen Begriffe wie aiōn (Ewigkeit, Zeitabschnitt) und 
genea (Generation, Geschlecht) im Griechischen; im Lateinischen aevum (Lebens-
dauer), saeculum (Jahrhundert), aetas (Zeitalter) oder tempora (Zeiten). Das saecu-
lum Augustum, die tempora Christiana, lassen ahnen, was gemeint ist.43 Aber daß 
Plinius den Ausdruck nostra aetas auf die vor über 200 Jahren abgeschlossenen 
Punischen Kriege ausdehnt, das überrascht.44

4e. Die erzählte Geschichte hat früher einen eindeutigen Begriff gefunden als 
die geschehene Geschichte, und darin spiegelt sich eine Bewußtseinsentwicklung: 
Im Akt des Erzählens und Überlieferns bildet sich das Erzählens- und Überliefe-
rungswürdige heraus, das, was aus der Menge des Geschehens bewahrt zu werden 
verdient. Dies ist nicht von Anbeginn vorgegeben, so wie wir wohl meinen, daß die 
Geschichte der Historie vorgegeben sei, sondern gewinnt seine gedanklich greifbare 

22	 I. Zum Begriff der Geschichte



Form erst durch die Versprachlichung und eine Unterscheidung des Bedeutsamen 
vom Unwesentlichen, des Außergewöhnlichen vom Alltäglichen.

5. Geschichte

5a. Die Geistesgeschichte des Mittelalters ist durch Christentum, Reichsgedanken 
und Latinität untrennbar an die Spätantike gebunden. Somit zeigen sich im Mittel-
alter auch keine Wandlungen im Geschichtsbegriff. Solche begegnen erst mit der 
Entstehung des Hochdeutschen im 16. Jahrhundert, mit der Entwicklung unseres 
Wortes „Geschichte“. Es wurde in der Neuzeit zunächst nur für den Gegenstands-
bereich der Historie, für die res gestae verwendet. „Geschichte“ kommt von „Gesche-
hen“, der Stamm „scheh“ weist in ein Wortfeld der Bewegung, der Veränderung. 
Althochdeutsch „gesciht“ bedeutet nach Grimms Wörterbuch soviel wie Zufall, 
Ereignis, Geschehnis. In dieser Verwendung wird der Begriff zunächst überwiegend 
im Neutrum „das Geschicht“ gebraucht, seit dem 17. Jahrhundert in dem noch 
heute üblichen Femininum „die Geschichte“. Stets ist zunächst noch dazu der 
Plural zu denken, denn jede Geschichte ist individuell, eine von vielen Geschich-
ten, eines von vielen Geschehnissen. Luther übersetzte in seiner Verdeutschung der 
Bibel den Titel praxeis apostolōn mit: die „von der Apostel Geschichte“ und meinte 
damit ganz im ursprünglichen Sinne die Geschichten, die „Taten der Apostel“, 
nicht die „Erzählung von den Taten der Apostel“, wie wir heute, unrichtig den 
Ausdruck „Apostelgeschichte“ auffassen, indem wir die Apostel aus Subjekten des 
Handelns in Objekte des Erzählens verwandeln.

5b. Luther hat die Wortform „Geschichte“ als Plural verstanden, als die „Ge
schehnisse“, so wie pragmata und res gestae gleichfalls Pluralbildungen sind. Im 
17. Jahrhundert kam indes „Geschichte“ als Kollektivsingular für eine Menge von 
Stoff auf,, ähnlich wie die Wörter „Wasser“ und „Luft“, wie „Butter“ und „Speck“. 
Man kann Geschichte als Studienfach nicht mit dem unbestimmten Artikel verbin-
den. Im Rahmen der Bedeutung für Geschehnis hat das Wort „Geschichte“ jeweils 
einen anderen Sinn, ob ich sage, daß mir „eine Geschichte“ passiert ist – das wäre 
die alte individuelle Verwendung – oder daß „die Geschichte“ meines Lebens glück-
lich war – dies ist die neue kollektive Verwendung.45

5c. Wie langsam diese zweite Bedeutung an Boden gewann, läßt sich am Auf-
kommen der Begriffe „Weltgeschichte“ oder „Universalgeschichte“ im 18. Jahrhun-
dert ablesen.46 In dieser Verbindung macht es keinen Unterschied, ob die neue 
kollektive oder die alte, pluralfähige Bedeutung gemeint ist, denn es gibt ja sowieso 
nur eine einzige Weltgeschichte. Seitdem sich der Kollektivsingular durchgesetzt 
hat, ist „Weltgeschichte“ ein Pleonasmus. Geschichte ohne einschränkendes At-
tribut ist allemal Menschheitsgeschichte. Nur diese ist allerdings gemeint, nicht	
die Geschichte der Natur.47 Ansätze zu einer Weltgeschichtsschreibung gibt es auf 
Griechisch in den 40 Büchern der Geschichtsbibliothek Diodors unter Augustus, 	

	 5. Geschichte	 23



in der Weltchronik Eusebs unter Constantin und auf Arabisch bei Ibn Khaldun 
1377.

5d. Unser modernes Wort „Geschichte“ bedeutet nicht nur „einzelnes reales 
Geschehnis“ und „Gesamtheit von realen Geschehnissen“ (res gestae), sondern 
ebenso den Bericht darüber (historia). Neben der Geschichte, die passiert, ohne daß 
sie erzählt werden muß, gibt es die Geschichte, die erzählt wird, ohne daß sie pas-
siert sein muß, so wie die ›Geschichte von Rotkäppchen und dem bösen Wolf‹. Das 
alte Wort für erzählte Geschichte lautet Märe. Uns ist in alten maeren wunders vil 
geseit, so beginnt das Nibelungenlied. Dieser Begriff hatte dasselbe Schicksal wie 
mythos im Griechischen: Im Zuge eines wachsenden Wahrheitsanspruches verwan-
delte er sich vom Ausdruck für berichtetes Geschehen zu einem solchen für 
unglaubwürdiges Erzählgut, zum „Märchen“.

5e. Das Grimmsche Wörterbuch bringt als frühesten Gewährsmann für die Ver-
wendung des Wortes „Geschichte“ im Sinne von „Erzählung“ Aventinus, den bay-
erischen Geschichtsschreiber und Zeitgenossen Luthers. Mit der doppelten Ver-
wendung desselben Terminus für die Wirklichkeit und für deren sprachliche 
Wiedergabe holt die deutsche Sprache einen Zustand ein, der bei Engländern und 
Franzosen schon erreicht war. Denn dort bedeutet history bzw. l´histoire ja sowohl 
die Darstellung als auch das Dargestellte. Dies geht zurück auf die schon antike, im 
Mittelalter geläufige Verwendung des lateinischen historia für das Geschehen, die 
res gestae. Im Deutschen ist mithin das Umgekehrte passiert wie in der romanischen 
Terminologie. Unser Wort „Geschichte“ bedeutet primär das Geschehen, sekundär 
dessen Darstellung. Das Wort historia bedeutet umgekehrt primär die Darstellung, 
sekundär das Geschehen selbst. Vorherrschend blieb in beiden Sprachbereichen 
indessen die jeweils primäre Bedeutung. Daher ist es im Englischen möglich, einem 
Buch den Titel zu geben „A History of Cyprus“, während wir im Deutschen sagen 
„(Die) Geschichte Cyperns“. Dort denkt man zuerst an die Darstellung, hier zuerst 
an die Ereignisfolge.

5f. Hegel hat in der Doppeldeutigkeit des Wortes „Geschichte“ einen tiefen 
Sinn gesehen. In seiner Geschichtsphilosophie erklärte er: „Die Vereinigung der 
beiden Bedeutungen müssen wir für höherer Art als für eine bloße äußerliche 
Zufälligkeit ansehen.“48 Die Gleichsetzung des Geschehens mit seiner Wiedergabe 
ist sprachpraktisch meist harmlos, philosophisch aber auch durch den denknotwen-
digen Zusammenhang zwischen Gegenstand und Vorstellung nicht gerechtfertigt, 
weil es zutreffende und irrige Vorstellungen gibt, welch letztere nur durch die 
Annahme vorstellungsunabhängiger Gegenstände zu berichtigen sind. Wenn Kant 
1784, Hume zitierend, schrieb, daß die Geschichte mit der ersten Seite des Thuky-
dides beginne,49 so meinte er damit die verläßliche Überlieferung eines prinzipiell 
von der Bezeugung unabhängigen Geschehens. Das Problem ist alt: Alexanders 
Hofhistoriograph Kallisthenes brüstete sich damit, so wie Homer den Achill groß 
gemacht habe, so mache er Alexander berühmt.50 Das Umgekehrte trat ein.

24	 I. Zum Begriff der Geschichte



5g. Der Historiker macht die Geschichte fertig. Seriös: zu dem, als was sie 
erscheint, nicht zu dem, was sie ist. Für den strengen Idealisten ist die Geschichte 
ein Produkt der Historie, wie für den echten Materialisten die Historie ein Produkt 
der Geschichte ist. Die Gründe für beide Positionen halten sich die Waage. 
Geschichte und Historie sind nur zusammen denkbar. Erst wenn eine Geschichte 
passiert ist, kann ich sie erzählen. Aber nur, wenn ich einen Begriff von Geschichte 
habe, kann ich sie als Geschichte wahrnehmen. Das Bild des Möglichen bestimmt 
die Gestalt des Wirklichen. Geschichte liefert den Inhalt, Historie bietet die Form. 
Geschichte hat die zeitliche, Historie die logische Priorität. Nachzusinnen, welche 
Priorität die Priorität hat, ist ein Streitfall zwischen idealistischen und materialisti-
schen Monisten. Echte Idealisten können sich Gedanken ohne Gegenstände vor-
stellen, konsequente Materialisten können ungedachte Dinge denken, sich selbst als 
Denkende wegdenken. Wer, wie ich, weder das eine noch das andere vermag, ist ein 
Dualist. Idealisten und Materialisten sind sich darin einig, daß Geschichte und 
Historie im Grunde dasselbe, aber trotzdem voneinander verschieden sind, denn 
sonst gäbe es kein Prioritätsproblem. Geschichte und Historie bezeichnen zwei Sei-
ten derselben Medaille. Sie können nicht gleichgesetzt und nicht getrennt werden. 
Geschichte wäre ohne Historie unsichtbar, Historie wäre ohne Geschichte gegen-
standslos.

6. Begriffsinhalt

6a. Geschichte als bloße Ereignisfolge ist ein Sammelsurium. So hat Gottfried Benn 
einmal den Ploetz aufgeschlagen und findet dort zum Jahr 1805: „einer wird abge-
setzt, einer wird Gouverneur, einer wird zum Haupt ernannt, einer hält einen pom-
phaften Einzug, einer verabredet etwas, einige stellen gemeinsam etwas fest, einer 
überschreitet etwas, einer legt etwas nieder, einer entschließt sich zu etwas, einer 
verhängt etwas, einer hebt wieder etwas auf, einer trennt, einer vereint, einer 
schreibt einen offenen Brief, einer spricht etwas aus, einer kommt zu Hilfe, einer 
dringt vor, einer verfügt einseitig, einer fordert etwas, einer besteigt etwas, über-
schritten wird in diesem Jahr überhaupt sehr viel – , im ganzen ergibt sich auf dieser 
Seite 3mal Waffenstillstand, 1mal Intervention, 2mal Einverleibung, 3mal Auf-
stand, 2mal Abfall, 2mal Niederwerfung, 3mal Erzwingung“. Dazu Benns Kom-
mentar: „Man kann sich überhaupt keine Tierart vorstellen, in der so viel Unord-
nung und Widersinn möglich wäre, die Art wäre längst aus der Fauna ausgeschieden. 
Der Ploetz hat aber vierhundert Seiten. Auf jeder Seite ereignen sich dieselben 
Verba und Substantiva – von Menes bis Wilhelm, von Memphis bis Versailles. Ver-
mutlich hat aber jeder einzelne der Handelnden sich als geschichtlich einmalig 
empfunden.“51 Die Komik dieser Passage beruht darauf, daß Benn alle Eigennamen 
ausblendet. Dies zeigt, wie fest diese mit unserem Geschichtsbegriff verbunden 
sind. Völlig zu Recht haben Menes und Wilhelm sich als einmalig begriffen. Aber 

	 6. Begriffsinhalt	 25



diese Einmaligkeit wird nicht dadurch in Frage gestellt, daß beide nachts geschlafen 
und tags regiert haben.

6b. Was also ist Geschichte? An seriösen Definitionsvorschlägen mangelt es 
nicht. Es gibt Hunderte von unterschiedlichster Ausrichtung, unterschiedlichster 
Länge. Die umfassendste füllt ein ganzes Buch,52 die knappste besteht aus drei 
Worten und stammt von dem amerikanischen Autokönig Henry Ford: „Geschichte 
ist Quatsch.“ Freilich ist das streng genommen keine Definition, ebensowenig	
wie die meisten anderen. Sie belehren uns nicht darüber, was Geschichte ist, son
dern darüber, was Geschichte „eigentlich“ ist, d. h. was der Schreibende von ihr 
hält.

6c. Immer wieder begegnen Werturteile. Ein Vorläufer von Henry Ford ist 
Voltaire, der die Geschichte 1764 als fable convenue hingestellt hat, ein Nachfolger 
ist Theodor Lessing, der sie 1916 die „Sinngebung des Sinnlosen“ nannte. Positiver 
lautet es bei Droysen, der vom „Bewußtwerden und Bewußtsein der Menschheit“ 
sprach, bei Lord Acton 1887, der die Geschichte als das „Gewissen der Mensch-
heit“ bezeichnete, oder bei Johan Huizinga 1942: „Geschichte ist die geistige Form, 
in der sich eine Kultur über ihre Vergangenheit Rechenschaft ablegt.“

6d. Man weiß nicht immer, ob die Geschichte oder die Historie definiert wird. 
Letztere steht im Vordergrund, wo andere Literaturgattungen metaphorisch heran-
gezogen werden. Cicero bezeichnete die Historie als opus oratorium, das Werk eines 
Redners, Quintilian als carmen solutum, ein Heldenlied in Prosa.53 Jean Paul nannte 
sie einen Roman, Novalis eine Anekdote, Jakob Grimm eine Mär, Proudhon eine 
Posse, Du Bois-Reymond ein Drama, Toynbee eine Tragödie, Theodor Lessing eine 
Tragikomödie, Otto Hintze ein Epos, Fukuyama eine Komödie. Treffend heißt bei 
Hegel:54 „Der Geist des Verfassers und der Geist der Handlungen, von denen er 
erzählt, ist einer und derselbe.“

6e. Die Geschichtswissenschaft behandelt das Verhalten von Menschen, 
namentlich im Hinblick auf ihre Zugehörigkeit zu Gruppen und ihre Einbindung 
in Traditionen. Das Individuum ist für den Historiker interessant, soweit es in 
einem synchronen oder diachronen Zusammenhang steht, in den es sich einfügt, 
von dem es sich abhebt. Historie hat es mit vergangenen Handlungen und Ereignis-
sen zu tun, die grundsätzlich datierbar und lokalisierbar sind und, bei entsprechen-
der Quellenlage, namentlich identifizierbaren Menschen zugeordnet werden kön-
nen. Diesen Aspekt hatte Benn ausgeklammert, weshalb seine Wesensbestimmung 
so komisch wirkt. Eine historische Behauptung besteht nicht nur aus Prädikaten, 
sondern enthält zudem einen Personennamen, eine Ortsangabe und eine Zeitbe-
stimmung. Sie besagt, daß da und da, dann und dann, das und das stattgefunden 
hat. Genauer: daß der und der, das und das getan oder erlitten hat. Varro55 definiert 
die res humanae: qui agant, ubi agant, quando agant, quid agant. Der Gegenstand 
der Geschichtswissenschaft ist jeweils ein singuläres Phänomen, ein einmaliger Vor-
gang, eine Individualität.56

26	 I. Zum Begriff der Geschichte



6f. Die Begriffsbestimmung der Geschichte durch das, was Menschen tun und 
was ihnen zustößt, ist nicht hinreichend genau. Eine Definition darf weder zu eng 
noch zu weit sein, wie es in der Spätantike bei Martianus Capella heißt.57 Nicht 
alles, was Menschen erleben, ist gleichermaßen geschichtswürdig. Wenn wir einen 
Vorfall ein „historisches Ereignis“ nennen, so ist das eine Auszeichnung und unter-
streicht die Bedeutsamkeit des Vorgangs. Stets gab es für den Historiker eine Rang-
ordnung der Ereignisse nach ihrer Wichtigkeit, so wie sie jeder in seiner Lebens
geschichte erkennt. An einen beliebigen Sonnenuntergang erinnern wir uns nicht 
so leicht wie an eine Sonnenfinsternis, so schreibt ein Zeitgenosse Ciceros.58

6g. Die Notwendigkeit, unter allem Geschehen das Berichtenswerte auszuwäh-
len, war den Historikern allzeit bewußt. Die Griechen nannten das Erinnernswür-
dige axiologon, die Römer memoratu oder memoriā dignum. So bemerkt Ammianus 
Marcellinus, es gäbe Leser, die unwillig darüber seien, daß er nicht jedes Wort 
notiere, das der Kaiser bei der Tafel gesprochen habe, nicht jede Strafe berichte, mit 
der das Dienstvergehen eines Soldaten geahndet wurde. Nicht jeden Wachposten 
an den Grenzen, nicht jeden Besucher beim Stadtpräfekten könne er erwähnen. 
Eine solche Vollständigkeit widerspreche den praecepta historiae, den Prinzipien der 
Geschichtsschreibung, die es nur mit den großen, herausragenden Ereignissen 
(negotiorum celsitudines) zu tun habe, nicht mit dem täglichen Kleinkram (humi-
lium causarum minutiae). Auch ein Physiker, so Ammian, versuche nicht, die 
Atome zu zählen.59 Friedrich der Große erklärt in seinen ›Denkwürdigkeiten zur 
Geschichte des Hauses Brandenburg‹, es sei nicht erheblich, aus welchem Stoff der 
Rock von Albrecht Achill gewesen sei oder welchen Schnitt der Kragen von Johann 
Cicero gehabt habe. Derartiges übergehe er.60 Ibn Khaldun bestätigt die ebenso 
notwendige wie sinnvolle Beschränkung für die islamische Historiographie.61 Das 
Programm einer histoire totale, wie es die Schule der ›Annales‹ entwickelt hat, ist, 
wörtlich genommen, ein Unding.62

6h. Herodot nennt seine Auswahlprinzipien gleich eingangs. Er berichte von 
erga megala kai thaumasta, großen und erstaunlichen Taten der Griechen und Perser 
und den Gründen, weshalb sie gegeneinander Krieg geführt haben. Kämpfe brin-
gen ein Höchstmaß an Leistung wie an Leiden und beschäftigen daher die Gemü-
ter. Bei Thukydides kommt ein anthropologisches Erkenntnisinteresse hinzu. Er 
meint, im Kriege fielen die Konventionen weg, da zeige sich der wahre Mensch im 
Guten wie im Bösen. In der römischen Historiographie herrscht zudem eine didak-
tische Absicht. Hier bietet die Geschichte einerseits Beispiele, exempla, für das, was 
sich wiederholen könnte und daher prognostisch bedeutsam ist, andererseits Muster 
für vorbildliches Handeln, das nachzuahmen sei, und für minderwertiges Verhal-
ten, das vermieden werden sollte.63

6i. Zusammenfassend schreibt ein spätrömisches Lehrbuch: Geschichtsschrei-
bung ist der Bericht über Taten in Krieg oder Frieden, die geschehen und denkwür-
dig sind – historia est rerum gestarum et dignarum memoria relatio. Drei Pflichten 

	 6. Begriffsinhalt	 27



XV. Posthistorische Endzeit

a.	 Conservatrix historia
b.	 Zeitloser Weltensabbat
c.	 Apokalypse auf Raten
d.	 Die Weltgesellschaft der Zukunft
e.	 Posthistoire und andere post-fixierte 

Zeitqualitäten
f.	 Neo-geprägte Richtungen

1.	 Finis historiae
a.	 Hegel: Stunde der Nachteule
b.	 Marx: Ende der Vorgeschichte
c.	 Cournot: posthistoire
d.	 Spengler: Zoologie
e.	 Jünger: Weltwende
f.	 Benn: Aprèslude
g.	 Huizinga: Ende der Kultur
h.	 de Man und Gehlen: Vermassung 

und Kristallisation
i.	 Günther Anders: Geschichtslosigkeit
j.	 Guardini: Frevelhafter Autono

mismus

2.	 Die Geburt der Komödie
a.	 Kojève: État homogène et universel
b.	 Baudrillard: Implosion in Aktualität
c.	 Fukuyama: Triumph der Demo

kratie
d.	 Lyotard: Postmoderne
e.	 Zeitgemäße Spaßphilosophie

3.	 Geschichtslosigkeit
a.	 Messianische Entgeschichtlichung
b.	 Paradiesische Geschichtslosigkeit
c.	 Begriffsmanipulationen:
d.	 Kein Mittelalter
e.	 Keine römische Kaiserzeit
f.	 Selektivität der Historie
g.	 Geschichte ist quantifizierbar
h.	 Ereignisarme Urgeschichte
i.	 Der wohltemperierte Endzeitbürger
j.	 Homogene Nachgeschichte
k.	 Versorgung und Erregungsbedarf
l.	 Posthistorische Historie

4.	 Themen der Zukunft
a.	 Bevölkerungsexplosion
b.	 Destruktive Industriefolgen
c.	 Fundamentalismus
d.	 Ende der Menschheit gewiß
e.	 Hartes Ende: Atomtod
f.	 Weiches Ende: Neue Steinzeit
g.	 Seneca und Pascal

436	 Detailübersicht



XVI. Zur Philosophie der Geschichte

a.	 Prinz Zemir
b.	 Philosophie als Leitfaden

1.	 Begriff Geschichtsphilosophie
a.	 Bazin alias Voltaire 1765
b.	 Herder 1774
c.	 Vor- und Frühformen der 

Geschichtsphilosophie
d.	 Geschichtsbewußtsein
e.	 Systemcharakter variiert
f.	 Posesie und Historie bei Aristoteles
g.	 Diltheys Verdikt

2.	 Arsenal oder Prozeß?
a.	 Verschiedene Landkarten für 

dieselbe Gegend
b.	 Thematische Fallsammlungen
c.	 Lehrreiche Beispiele
d.	 Exzerpte in praktischer Absicht
e.	 Vorgang als Raumvorstellung
f.	 Der Weg der Geschichte
g.	 Metapherntücke
h.	 Vorherbestimmung oder freier 

Wille?
i.	 Gott und Gottersatz
j.	 List der Vernunft
k.	 Welthistorische Gegensätze
l.	 Gut und Böse
m.	 Polarität als Movens
n.	 Wertung problematisch

3.	 Fortschritt
a.	 Begriff fehlgebildet
b.	 Historie als Totengericht 
c.	 Die Anmaßung der Theodizee
d.	 Tatendrang produziert Geschichte
e.	 Zivilisation ungleich verteilt
f.	 Fortschrittsfreie Bereiche
g.	 Mehr Glück?
h.	 Wie meßbar?
i.	 Mehr Humanität?
j.	 Ende der Menschenopfer
k.	 Fortschrittskritik

4.	 Dekadenz
a.	 Begriff décadence
b.	 Stillstand gleich Rückschritt?
c.	 Sittenverfall militärisch
d.	 Rückschritte und Untergänge
e.	 Pessimismus
f.	 Diabolik des Geistes
g.	 Kehrseiten der Aufklärung
h.	 Nullsummenspiel?

5.	 Systemfolge
a.	 Grundstruktur des Theorien

komplexes
b.	 Ausdrucksformen für Grund

annahmen
c.	 Gegensätzliche Grundstimmungen 

gleicher Zeit
d.	 Zeitübergreifende Denkfiguren
e.	 Funktionswechsel gleicher Motive

6.	 Säkularisierung
a.	 Stufenfolge nach Meinecke
b.	 Begriffskritik bei Blumenberg
c.	 Bewußte Umdeutung seit Lessing
d.	 Der Neue Mensch seit Paulus
e.	 Neumenschen seit 1922
f.	 Das Dreierschema
g.	 Wunschziele der Geschichte
h.	 in der Gegenwart
i.	 in der Zukunft
j.	 Schwellengefühle
k.	 Wissenschaftsreligionen

7.	 Realitätsgehalt
a.	 Erkenntnisfortschritt in der philo-

sophischen Geschichtsdeutung?
b.	 Geschichtsphilosophischer 

Dilettantismus
c.	 Fachbildung der Geschichts

philosophen 
d.	 Fortschrittlichkeit der Fortschritts-

theorie?
e.	 Deutung widerlegbar?

	 Detailübersicht	 437



f.	 Denkschulen
g.	 Baedeker
h.	 Sinngebung
i.	 Sinn von Sinn
j.	 Wird Geschichte gemacht?
k.	 Geschichte als Text
l.	 Sinn der Historie: Trost
m.	 Geschichtsgesetze?
n.	 Erfahrungsregeln 

o.	 Vorhersagen möglich?
p.	 Gelungene Prognosen
q.	 Geschichtsphilosophie im Dienst 

von Pädagogik und Politik
r.	 Menschenrechte geschichtsphiloso-

phisch begründet
s.	 Einzige Zukunft?
t.	 Elefantenparabel

438	 Detailübersicht







AlexAnder GAllus

eckhArd Jesse (hG.)

stAAtsformen von der Antike 
bis zur GeGenwArt
ein hAndbuch 

(utb für wissenschAft 8343 l)

Angesichts der Herausforderungen, die der Prozess der Globalisierung für die 

Nationalstaaten darstellt, ist es angebracht, über die Perspektiven des Staates 

im 21. Jahrhundert nachzudenken. In diesem Handbuch werden Modelle  

politischer Ordnung vom Altertum bis zur Gegenwart beleuchtet, und zwar 

aus einem doppelten Blickwinkel: Die Reflexion der Realgeschichte (Staats-

form) findet ebenso Berücksichtigung wie die Reflexion der Ideengeschichte 

(Staatsidee). Das Buch verbindet in interdisziplinärer Weise historische  

Analyse mit vergleichend-politikwissenschaftlicher Methode und spannt so 

einen Bogen von der ehrwürdigen antiken Staatsformenlehre bis zur mo-

dernen Vergleichenden Regierungslehre.

2., aktual. und erg. aufl. 2007. 415 S. Mit 37 tab. br. 170 x 240 MM.

iSbn 978-3-8252-8343-8

böhlau verlag, ursulaplatz 1, 50668 köln. t : + 49(0)221 913 90-0
info@boehlau.de, www.boehlau.de | köln weimar wien



ALEXANDER DEMANDT

ZEIT UND UNZEIT

GESCHICHTSPHILOSOPHISCHE ESSAYS

(HISTORICA MINORA, BAND 2)

2002. VIII, 322 S. GB.

ISBN 978-3-412-16501-7

ALEXANDER DEMANDT

SIEBEN SIEGEL

ESSAYS ZUR KULTURGESCHICHTE

(HISTORICA MINORA, BAND 3)

2005. VIII, 337 S. GB. MIT SU

ISBN 978-3-412-20305-4

LIEFERBARE TITEL 

VON ALEXANDER DEMANDT 

IM BÖHLAU VERLAG

Kulturgeschichte will vergangenes Leben anschaulich machen, gegenwär-

tiges historisch erklären. In den vorliegenden Essays geht es einerseits um 

konkrete Aspekte des menschlichen Daseins und andererseits um Grund-

fragen des Zusammenlebens.

Alexander Demandt versucht in den hier publizierten Essays dem Verlust an 

Universalität entgegenzuwirken. Es geht u.a. um Dekadenz und Fortschritt, 

Epochenverständnis und Apokalyptik, um Geschehenes und Ungeschehenes.

böhlau verlag, ursulaplatz 1, d-50668 köln t: + 49 221 913 90-0
info@boehlau.de, www.boehlau-verlag.com



Aufriss Schutzumschlag für Buchblock 135 x 210 mm: 5 + 120 + 161,5 + 38,3 + 161,5 + 120 + 5  (= 611,5)   x    5 + 236 + 5 mm 
PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Ge-
schichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie 
der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philo-
soPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschich-
te PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der 
Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philoso-
Phie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte 
PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Ge-
schichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie 
der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philo-
soPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschich-
te PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der 
Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philoso-
Phie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte 
PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Ge-
schichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie 
der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philo-
soPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschich-
te PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der 
Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philoso-
Phie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte 
PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Ge-
schichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie 
der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philo-
soPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschich-
te PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der 
Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philoso-
Phie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte 
PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Ge-
schichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie 
der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philo-
soPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschich-
te PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der 
Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philoso-
Phie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte 
PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Ge-
schichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie 
der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philo-
soPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschich-
te PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der 
Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philoso-
Phie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte 
PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Ge-
schichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie 
der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philo-
soPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschich-
te PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der 
Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte Philoso-
Phie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte 
PhilosoPhie der Geschichte PhilosoPhie der Geschichte

Alexander Demandt ist 
Professor emeritus für 
Alte Geschichte an der 
FU Berlin.

Philosophie 
Geschichteder

Ph
ilo

so
ph

ie
  d

e
r

 G
e

s
c

h
ic

h
t

e
 

A
le

x
A

n
d

e
r

 d
e

m
A

n
d

tJüdische Propheten, griechische Philosophen und römische dichter, 

 Kirchenväter und neuzeitliche denker haben darüber nachgedacht, ob es 

mit der menschheit aufwärts oder abwärts geht oder ob sich die dinge im 

Kreise drehen. Indem sie damit ihr Weltbild zum Ausdruck brachten, eine 

weltanschauliche richtung vertraten, blieben die Positionen so kontrovers 

wie die politischen Ideologien, die bis heute auf den unterschiedlichen 

 Geschichtsphilosophien beruhen.

ISBN 3-412-20757-8

ISBN 978-3-412-20757-1 | www.Boehlau-Verlag.com

Seit Homer und der Bibel gibt es Vorstel­
lungen über den lauf der Zeiten und die 
Stellung der Gegenwart zwischen Ver­
gangenheit und Zukunft. die Grund figu­
ren bei den Klassikern der Geschichts­
philosophie sind immer ähnlich, das zeigt 
Alexander  demandt in diesem Buch. er 
liefert einen in dieser  Zusammenschau 
einmaligen Überblick über das euro­
päische Geschichtsdenken seit der 
Antike: der antike dekadenzgedanke 
(Hesiod, Platon), Fortschrittsbewusst­
sein  (xenophanes, Aristoteles) und Fort­
schrittskritik (diogenes, Seneca), frühe 
Kreis lauf theorien (Salomon, empedokles),  
jüdisch­ christliche Heilsgeschichte   

(daniel, Augustinus), das epochenbe­
wusstsein der renaissance (machiavelli,  
Vico), die Geschichte als Aufklärung 
(Kant, Condorcet), Historischer Idealis­
mus (Hegel, Humboldt), Goethes univer­
saler Individualismus, der Historismus  
(ranke, meinecke), der  Historische ma­
terialismus (marx,  engels), paradigma­
tische Geschichtskonzepte (nietzsche, 
Burckhardt), morphologien der Welt­
geschichte (Spengler, toynbee), Ge­
schichtsbiologismus (darwin, lorenz) und  
posthistorische Apokalyptik (Fukuyama, 
Baudrillard). einleitend wird der Begriff  der 
Geschichte, ausführend die Philosophie 
der Geschichte insgesamt behandelt. AlexAnder demAndt

der Geschichte

Von der AntIKe Zur GeGenWArt

412-20757_SU-Demandt_15,5x23_K1.indd   1 20.09.2011   16:25:11


