
Einleitung:  
Über den Unterschied zwischen Klugheit und Scharfsinn

Die Ethik erfreut sich heute großer Wertschätzung. Viele Menschen verbinden mit 
ihr die Vorstellung, dass sie sich mit den Dingen befasst, auf die es im mensch-
lichen Leben letztlich ankommt, mit Werten, mit Tugenden, mit den grundle-
genden Normen des menschlichen Zusammenlebens, mit Menschenwürde und 
Menschenrechten, mit Fragen des guten Lebens und des richtigen Handelns. 
Ethik scheint die Orientierungswissenschaft par excellence zu sein. Die Wert-
schätzung der Ethik manifestiert sich in der Bedeutung, die ihr in verschiedensten 
gesellschaftlichen Bereichen  –  Medizin, Wirtschaft, Erziehung, Recht, Politik 
usw. – zugemessen wird. Ethische Fragen wie zum Beispiel jene, die Anfang und 
Ende des menschlichen Lebens betreffen, beschäftigen eine breite Öffentlichkeit 
und sind zum Gegenstand öffentlicher Kontroversen geworden. Man spricht in 
ökonomischer Begrifflichkeit von einem ‚Bedarf ‘ an Ethik oder einer ‚Nachfrage‘ 
nach Ethik, um diese ihre gesellschaftliche Bedeutung zu charakterisieren. Und 
natürlich lässt sich mit Ethik auch ordentlich Geld verdienen.

In einem gewissen Kontrast zu diesem Bild steht allerdings die Tatsache, dass 
ethische Laien durchaus ambivalente Erfahrungen mit der akademischen Ethik 
machen. Sie erleben sie nicht selten als abgehoben, theorielastig und wenig sen-
sibel für die moralischen Fragen, mit denen sie sich in ihrem beruflichen oder 
privaten Alltag konfrontiert sehen. Für diejenigen, die wenig Einblick in die 
akademische Ethik haben, liegt es nahe, diese Erfahrung zu personalisieren und 
sie einzelnen Ethikerinnen oder Ethikern anzulasten, die den Brückenschlag von 
der Theorie zur Praxis nicht schaffen. Doch auch bei näherer Beschäftigung mit 
Ethik zum Beispiel im Rahmen von beruflichen Fortbildungen oder von Nach-
diplomstudiengängen für Ethik kann sich bei Menschen, die bis dahin ethisch 
unverbildet sind und nichts anderes als ihren gesunden Menschenverstand mit-
bringen, dieser ambivalente Eindruck aufdrängen. Sie haben nicht selten Mühe, 
die moralischen Fragen, die sie in ihrer beruflichen Praxis vor Augen haben, in der 
Art der Behandlung wiederzuerkennen, die ihnen die akademische Ethik ange-
deihen lässt. Deren Vertreterinnen und Vertretern tendieren umgekehrt dazu, die 
Verständnisprobleme der ethischen Laien der Tatsache zuzuschreiben, dass diese 
eben nichts von Ethik verstehen. Würden sie sich intensiver mit Ethik befassen, 
dann würden diese Verständnisprobleme ganz von selbst verschwinden. Doch ist 
diese Reaktion nicht ganz frei von dem Verdacht, dass es sich bei ihr um einen 
bloßen Abwehrreflex handelt, mit dem man sich einer eingehenden Auseinander-
setzung mit der Perspektive der beruflichen Praktiker zu entziehen sucht. Muss 
es der akademischen Ethik nicht zu denken geben, wenn diejenigen, für deren 

©
 2

01
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



10 Einleitung

moralische Fragen sie wissenschaftliche Antworten zu geben beansprucht, mit 
diesen Antworten häufig nur wenig oder gar nichts anzufangen wissen? Könnte es 
sein, dass mit diesen Antworten etwas nicht stimmt? 

Diese Frage steht im Zentrum der Überlegungen dieses Buches. Es befasst sich 
nicht mit der Ethik im Allgemeinen, sondern mit einer bestimmten Art des ethi-
schen Denkens, die in der heutigen akademischen Ethik vorherrschend ist, und 
es vertritt die These, dass bei dieser Art des Denkens eine bestimmte Form des 
Scharfsinns diejenige Klugheit verdrängt hat, auf die es in moralischen Fragen 
ankommt und die Praktikerinnen und Praktiker für die Beantwortung solcher 
Fragen benötigen. Klugheit galt der philosophischen Tradition als ein praktisches 
Vermögen. Klug ist jemand nicht schon dadurch, dass er viel weiß. Klug ist viel-
mehr derjenige, der in praktischen Fragen über das richtige Urteil verfügt und 
die richtigen Entscheidungen treffen kann, weshalb vor allem diejenigen dieses 
Vermögen haben sollten, die im politischen Bereich Verantwortung tragen. Dabei 
geht es nicht nur um die Erkenntnis der richtigen Mittel zur Erreichung gege-
bener Ziele, sondern auch um diese Ziele selbst. Wir würden jemanden nicht klug 
nennen, der zwar die richtigen Mittel wählt, aber die falschen Ziele verfolgt. Das 
praktische Vermögen der Klugheit braucht es insbesondere bei der Beurteilung 
moralischer Fragen. Teile der philosophischen Tradition haben deshalb die Klug-
heit auch als eine sittliche Tugend begriffen, die zur Erkenntnis des moralisch 
Richtigen und Guten befähigt. Aristoteles war der Meinung, dass die Aneignung 
dieser Tugend ein gewisses Maß an Lebenserfahrung voraussetzt, weshalb erst der 
Erwachsene sie besitzen kann, nicht aber der Jüngling.

Wird Klugheit in dieser Weise als ein praktisches Vermögen aufgefasst, dann 
ist ihr Gegenteil die Dummheit, ein praktisches Unvermögen. In diesem Sinne 
spricht man beispielsweise von ‚politischer Dummheit‘. Dumm kann aber auch 
derjenige genannt werden, der unfähig ist, in moralischen Fragen das Richtige 
zu treffen. Allerdings kann es vorkommen, dass jemand aus Zufall das Richtige 
trifft. In einem solchen Fall sprechen wir jedoch noch nicht von Klugheit. Dazu 
ist vielmehr erfordert, dass jemand das Richtige aus den richtigen Gründen trifft. 
Das praktische Vermögen der Klugheit zeigt sich in den Gründen, die jemand 
für ein Urteil oder eine Entscheidung geltend macht. Klugheit ist der Sinn für 
die relevanten Gründe, auf die es bei einer Sache ankommt. Das unterscheidet 
Klugheit von Scharfsinn. Die Gründe, die jemand für ein Urteil anführt, können 
scharfsinnig sein und dennoch dumm, wenn sie nämlich nicht diejenigen Gründe 
sind, auf die es bei dem Sachverhalt ankommt, um den es in dem Urteil geht. Um 
daher bestimmen zu können, was auf einem bestimmten Gebiet der menschli-
chen Tätigkeiten Klugheit ist, muss man untersuchen, welche Art von Gründen 
auf diesem Gebiet die relevanten Gründe sind, also diejenigen Gründe, die auf 
diesem Gebiet Orientierung ermöglichen.

©
 2

01
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



11Über den Unterschied zwischen Klugheit und Scharfsinn

Wenn Menschen dahingehend beeinflusst werden, dass ihnen die Fähigkeit, aus 
den relevanten Gründen das richtige Urteil oder die richtige Entscheidung zu 
treffen, abhanden kommt, dann kann man von ‚Desorientierung‘ sprechen (um 
das Wort ‚Verdummung‘ zu vermeiden). Es ist die These dieses Buches, dass die in 
großen Teilen der heutigen akademischen Ethik vorherrschende Auffassung von 
Moral und Ethik1 desorientierend in diesem präzisen Sinne ist. Mit ihr werden 
die Studierenden auf ein Denken eingespurt, das sie blind macht für die Gründe, 
auf die es in moralischen Fragen eigentlich ankommt. Ethik, so lernen sie, hat 
die Aufgabe der rationalen, d.h. argumentativen Begründung moralischer Urteile. 
Bezieht man also einen ethischen Standpunkt, dann müssen Gründe für morali-
sche Urteile die Form von Argumenten haben. Folglich müssen die Gründe, mit 
denen wir in lebensweltlichen Kontexten moralische Urteile und Entscheidungen 
begründen, hinterfragt werden, weil sie nicht diese Form haben, und die betref-
fenden Urteile bzw. Entscheidungen können nur dann einen Anspruch auf Wahr-
heit bzw. Richtigkeit erheben, wenn sie argumentativ begründet werden können.

Wer zum Beispiel aufgrund der Anschauung dessen, was es für einen Menschen 
bedeutet, extremer Armut ausgesetzt zu sein, zu der Auffassung gelangt, dass es 
eine moralische Pflicht gibt, einen individuellen Beitrag zur Bekämpfung der 
globalen Armut zu leisten, der lässt sich nach dieser Sicht von Intuitionen oder 
Gefühlen der Alltagsmoral leiten. Für eine wahrhaft ethische Betrachtung darf 
das nicht zählen. Vielmehr muss diese Pflicht mit Argumenten begründet werden, 
und dementsprechend dreht sich die philosophisch-ethische Debatte über die 
globale Armut um die Konstruktion und Kritik derartiger Argumente.2 Dass 
wir intuitiv eine Vergewaltigung für moralisch abscheulich halten, hat für einen 
ethischen Standpunkt kein Gewicht. Dieser Standpunkt verlangt uns vielmehr die 
Bereitschaft ab zu fragen, was eigentlich moralisch falsch daran sein soll, einen 
Menschen zu vergewaltigen, und das muss wiederum mit Argumenten begründet 
werden. Das, so lernen die Studierenden, ist kritisches Denken. Und Philosophie 
hat es mit kritischem Denken zu tun, d.h. mit der radikalen Hinterfragung aller 

1 Um zu verdeutlichen, welche Auffassung von Ethik gemeint ist, seien folgende Lehrbücher genannt, 
in denen sich diese Auffassung findet: Johann S. Ach / Kurt Bayertz / Ludwig Siep (Hg.), Grundkurs 
Ethik 1. Grundlagen, Paderborn 2008; Dieter Birnbacher, Analytische Einführung in die Ethik, 
Berlin / New York 2003; Barbara Bleisch / Markus Huppenbauer, Ethische Entscheidungsfindung. 
Ein Handbuch für die Praxis, Zürich 2011; Marcus Düwell, Bioethik. Methoden, Theorien und 
Bereiche, Stuttgart/Weimar 2008; Marcus Düwell / Micha H. Werner / Christoph Hübenthal (Hg.), 
Handbuch Ethik, Stuttgart 22006; William K. Frankena, Analytische Ethik. Eine Einführung, 
München 51994; Nikolaus Knoepffler, Angewandte Ethik, Köln u.a. 2009; Julian Nida-Rümelin, 
Theoretische und angewandte Ethik: Paradigmen, Begründungen, Bereiche, in: ders. (Hg.), 
Angewandte Ethik. Die Bereichsethiken und ihre theoretische Fundierung. Ein Handbuch, 22005, 
2-87; Michael Quante, Einführung in die Allgemeine Ethik, Darmstadt 32008; Friedo Ricken, 
Allgemeine Ethik, Stuttgart 42003; Andreas Vieth, Einführung in die Angewandte Ethik, Darmstadt 
2006.

2 Vgl. Barbara Bleisch / Peter Schaber (Hg.), Weltarmut und Ethik, Paderborn 2007.

©
 2

01
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



12 Einleitung

unserer Überzeugungen, wozu insbesondere unsere moralischen Intuitionen 
gehören. Was sie nicht lernen, ist, diese Auffassung von Moral und Ethik zu hin-
terfragen. Diese Überzeugung gilt als sakrosankt. So macht die Radikalität philo-
sophischen Fragens vor der Heiligkeit dieser Überzeugung Halt.

Tatsächlich bestimmt damit ein vorausgesetztes Verständnis von Ethik das Ver-
ständnis der Moral, statt umgekehrt. Wenn Ethik die Aufgabe der argumentativen 
Begründung der Moral hat, dann muss es sich bei der Moral um etwas handeln, 
das argumentativ begründet werden kann. Argumente zielen auf die Begründung 
von Urteilen, und sie haben dabei selbst die Form von Urteilen, aus denen die zu 
begründenden Urteile abgeleitet werden. So hat diese Auffassung zur Konsequenz, 
dass man sich bei der Klärung des Moralbegriffs am Standpunkt des moralisch 
Urteilenden orientiert, wie dies etwa in folgender Feststellung zum Ausdruck 
kommt: „Im Mittelpunkt der Moral stehen Urteile, durch die ein menschliches 
Handeln positiv oder negativ bewertet, gebilligt oder missbilligt wird.“3 Hinsicht-
lich dieser Meinung besteht in der heutigen Ethik ein breiter Konsens, wie der 
Blick in einschlägige Lehrbücher zeigt. Sie hat unter anderem zur Folge, dass die 
Untersuchung der Moralsprache sich auf Ausdrücke wie ‚gut‘, ‚schlecht‘, ‚richtig‘ 
oder ‚falsch‘ konzentriert, die in moralischen Urteilen verwendet werden, statt auf 
die Sprachgestalt solcher Äußerungen, mit denen moralisch Handelnde ihre Ent-
scheidungen und Handlungen begründen und in denen solche Ausdrücke kaum 
vorkommen. Die Tatsache, dass es neben dem Standpunkt des moralisch Urtei-
lenden auch noch den Standpunkt des moralisch Handelnden und seiner Gründe 
gibt, ist für die Vertreter dieser Auffassung kein Stolperstein. Haben sie doch die 
Vorstellung, dass bei einer wahrhaft ethischen Einstellung beides zusammenfällt, 
also der moralisch Handelnde sich an moralischen Urteilen orientiert und von 
dorther die Gründe für sein Handeln bezieht. Eben deshalb besteht ja die Aufgabe 
der Ethik darin, moralische Urteile argumentativ zu rechtfertigen. Gerechtfertigt 
werden damit nach dieser Sicht Gründe für moralisches Handeln.

Was an dieser Auffassung verblüfft, ist die Tatsache, dass niemand an ihren un-
plausiblen Konsequenzen Anstoß nimmt. Man mag sich das an einem einfachen 
Beispiel verdeutlichen. Stellen wir uns vor, wir kommen an einem Teich vorbei, 
in dem ein kleines Kind zu ertrinken droht. Was gibt uns Grund, ins Wasser zu 
springen und das Kind retten? Ist dies das Urteil, dass es in einem solchen Fall 
moralisch geboten ist, das Kind zu retten? Stellen wir uns vor, jemand würde auf 
die Frage, warum er ein Kind vor dem Ertrinken gerettet hat, zur Antwort geben: 
„Es ist moralisch geboten, ein Kind aus einer solchen Gefahr zu retten.“ Wo im 
wirklichen Leben begründen Menschen ihr Handeln in dieser Weise? Müssten wir 
nicht aus dieser Antwort schließen, dass es dem Betreffenden eigentlich gar nicht 
um das Leben des Kindes ging, sondern vielmehr darum, das moralisch Richtige 
3 Dieter Birnbacher, Analystische Einführung in die Ethik, Berlin / New York 2003, 12.

©
 2

01
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



13Über den Unterschied zwischen Klugheit und Scharfsinn

zu tun? Erachten wir nicht einen solchen Menschen als moralisch rigide, wenn 
nicht gar als psychisch gestört, weil ihm offensichtlich der Sinn dafür abgeht, 
worauf es in einer solchen Situation ankommt, und er somit das Wesentliche mit 
dem Unwesentlichen verwechselt? 

Dies zeigt, wie irreführend eine Untersuchung des Moralbegriffs ist, die ihren 
Ausgangspunkt beim moralischen Urteil nimmt. Sie beruht auf einer Verwechs-
lung von moralischen Urteilen mit Handlungsgründen. Gewiss fragen wir uns in 
vielen Fällen, ob es richtig ist, in einer bestimmten Weise zu handeln, und da geht 
es um die Beurteilung von Handlungen. Doch wenn wir dann aufgrund einer sol-
chen Überlegung die Handlung ausführen, dann ist der Grund dafür, warum wir 
sie ausführen, nicht das Urteil, dass diese Handlung moralisch richtig ist, sondern 
vielmehr dasjenige, was dieses Urteil wahr macht, d.h. weshalb diese Handlung 
moralisch richtig ist, nämlich die Tatsache, dass die betreffende Situation diese 
Handlung erfordert. Wir halten das Urteil, dass es moralisch geboten ist, das Kind 
vor dem Ertrinken zu retten, für wahr in Anbetracht von dessen verzweifelter 
Situation, und diese Situation – und nicht dieses Urteil –  ist es, die Grund gibt, 
in dieser Weise zu handeln. Das bedeutet, dass im Mittelpunkt der Moral nicht 
moralische Urteile stehen, sondern Gründe für moralisches Handeln, und mit 
moralischen Urteilen vergewissern wir uns lediglich dieser Gründe. Denn wenn 
wir urteilen, dass eine Handlung in Anbetracht einer gegebenen Situation richtig 
ist, dann sagen wir damit nichts anderes als eben dies, dass die Situation Grund 
gibt, so zu handeln. Also müssen wir, um uns der Wahrheit dieses Urteils zu 
vergewissern, überprüfen, ob die Situation Grund gibt, so zu handeln, statt diese 
Wahrheit aus einer argumentativen Begründung, d.h. aus anderen Urteilen, abzu-
leiten. Oben war davon die Rede, dass für die Bestimmung dessen, was auf einem 
bestimmten Gebiet der menschlichen Praxis Klugheit ist, eine Untersuchung der 
Gründe notwendig ist, die für dieses Gebiet einschlägig sind. Genau dies wird 
versäumt, wenn man den Moralbegriff von vorneherein vom Urteilsstandpunkt 
her konzipiert, und diese Zugangsweise ist, wie gesagt, die direkte Folge einer 
Auffassung von Ethik, wonach diese die Aufgabe der argumentativen Begründung 
der Moral hat. 

Wie man sich an diesem Beispiel verdeutlichen kann, sind es nicht die Gründe 
als solche, die jemand für eine Handlung anführt, die wir als ‚klug‘ qualifizieren, 
wenn wir von Klugheit sprechen. Vielmehr ist Klugheit der Sinn für die rele-
vanten, wesentlichen Gründe, auf die es bei etwas ankommt. Dieser Sinn ist es, 
der jenem abgeht, der auf die Frage, warum er ein Kind vor dem Ertrinken gerettet 
hat, zur Antwort gibt, dass dies in solchen Fällen moralisch geboten ist. Klugheit 
in moralischen Dingen hat es nicht einfach mit der Befolgung geltender morali-
scher Normen zu tun, sondern mit dem rechten Erfassen einer Situation, und es 
kann Fälle geben, bei denen eine Situation gerade dazu nötigt, geltenden Normen 

©
 2

01
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t


