Einleitung:
Uber den Unterschied zwischen Klugheit und Scharfsinn

Die Ethik erfreut sich heute grof3er Wertschitzung. Viele Menschen verbinden mit
ihr die Vorstellung, dass sie sich mit den Dingen befasst, auf die es im mensch-
lichen Leben letztlich ankommt, mit Werten, mit Tugenden, mit den grundle-
genden Normen des menschlichen Zusammenlebens, mit Menschenwiirde und
Menschenrechten, mit Fragen des guten Lebens und des richtigen Handelns.
Ethik scheint die Orientierungswissenschaft par excellence zu sein. Die Wert-
schitzung der Ethik manifestiert sich in der Bedeutung, die ihr in verschiedensten
gesellschaftlichen Bereichen - Medizin, Wirtschaft, Erziehung, Recht, Politik
usw. — zugemessen wird. Ethische Fragen wie zum Beispiel jene, die Anfang und
Ende des menschlichen Lebens betreffen, beschiftigen eine breite Offentlichkeit
und sind zum Gegenstand offentlicher Kontroversen geworden. Man spricht in
okonomischer Begrifflichkeit von einem ,Bedarf‘ an Ethik oder einer ,Nachfrage*
nach Ethik, um diese ihre gesellschaftliche Bedeutung zu charakterisieren. Und
natiirlich lasst sich mit Ethik auch ordentlich Geld verdienen.

In einem gewissen Kontrast zu diesem Bild steht allerdings die Tatsache, dass
ethische Laien durchaus ambivalente Erfahrungen mit der akademischen Ethik
machen. Sie erleben sie nicht selten als abgehoben, theorielastig und wenig sen-
sibel fiir die moralischen Fragen, mit denen sie sich in ihrem beruflichen oder
privaten Alltag konfrontiert sehen. Fiir diejenigen, die wenig Einblick in die
akademische Ethik haben, liegt es nahe, diese Erfahrung zu personalisieren und
sie einzelnen Ethikerinnen oder Ethikern anzulasten, die den Briickenschlag von
der Theorie zur Praxis nicht schaffen. Doch auch bei néherer Beschiftigung mit
Ethik zum Beispiel im Rahmen von beruflichen Fortbildungen oder von Nach-
diplomstudiengéngen fiir Ethik kann sich bei Menschen, die bis dahin ethisch
unverbildet sind und nichts anderes als ihren gesunden Menschenverstand mit-
bringen, dieser ambivalente Eindruck aufdringen. Sie haben nicht selten Miihe,
die moralischen Fragen, die sie in ihrer beruflichen Praxis vor Augen haben, in der
Art der Behandlung wiederzuerkennen, die ihnen die akademische Ethik ange-
deihen lisst. Deren Vertreterinnen und Vertretern tendieren umgekehrt dazu, die
Verstandnisprobleme der ethischen Laien der Tatsache zuzuschreiben, dass diese
eben nichts von Ethik verstehen. Wiirden sie sich intensiver mit Ethik befassen,
dann wiirden diese Verstdndnisprobleme ganz von selbst verschwinden. Doch ist
diese Reaktion nicht ganz frei von dem Verdacht, dass es sich bei ihr um einen
bloflen Abwehrreflex handelt, mit dem man sich einer eingehenden Auseinander-
setzung mit der Perspektive der beruflichen Praktiker zu entziehen sucht. Muss
es der akademischen Ethik nicht zu denken geben, wenn diejenigen, fiir deren

© 2012 W. Kohlhammer, Stuttgart



10 Einleitung

moralische Fragen sie wissenschaftliche Antworten zu geben beansprucht, mit
diesen Antworten hiufig nur wenig oder gar nichts anzufangen wissen? Konnte es
sein, dass mit diesen Antworten etwas nicht stimmt?

Diese Frage steht im Zentrum der Uberlegungen dieses Buches. Es befasst sich
nicht mit der Ethik im Allgemeinen, sondern mit einer bestimmten Art des ethi-
schen Denkens, die in der heutigen akademischen Ethik vorherrschend ist, und
es vertritt die These, dass bei dieser Art des Denkens eine bestimmte Form des
Scharfsinns diejenige Klugheit verdrangt hat, auf die es in moralischen Fragen
ankommt und die Praktikerinnen und Praktiker fiir die Beantwortung solcher
Fragen benétigen. Klugheit galt der philosophischen Tradition als ein praktisches
Vermoégen. Klug ist jemand nicht schon dadurch, dass er viel weif3. Klug ist viel-
mehr derjenige, der in praktischen Fragen tiber das richtige Urteil verfiigt und
die richtigen Entscheidungen treffen kann, weshalb vor allem diejenigen dieses
Vermdégen haben sollten, die im politischen Bereich Verantwortung tragen. Dabei
geht es nicht nur um die Erkenntnis der richtigen Mittel zur Erreichung gege-
bener Ziele, sondern auch um diese Ziele selbst. Wir wiirden jemanden nicht klug
nennen, der zwar die richtigen Mittel wihlt, aber die falschen Ziele verfolgt. Das
praktische Vermogen der Klugheit braucht es insbesondere bei der Beurteilung
moralischer Fragen. Teile der philosophischen Tradition haben deshalb die Klug-
heit auch als eine sittliche Tugend begriffen, die zur Erkenntnis des moralisch
Richtigen und Guten befdhigt. Aristoteles war der Meinung, dass die Aneignung
dieser Tugend ein gewisses Maf3 an Lebenserfahrung voraussetzt, weshalb erst der
Erwachsene sie besitzen kann, nicht aber der Jiingling.

Wird Klugheit in dieser Weise als ein praktisches Vermogen aufgefasst, dann
ist ihr Gegenteil die Dummbheit, ein praktisches Unvermégen. In diesem Sinne
spricht man beispielsweise von ,politischer Dummbheit. Dumm kann aber auch
derjenige genannt werden, der unfihig ist, in moralischen Fragen das Richtige
zu treffen. Allerdings kann es vorkommen, dass jemand aus Zufall das Richtige
trifft. In einem solchen Fall sprechen wir jedoch noch nicht von Klugheit. Dazu
ist vielmehr erfordert, dass jemand das Richtige aus den richtigen Griinden triftt.
Das praktische Vermogen der Klugheit zeigt sich in den Griinden, die jemand
fir ein Urteil oder eine Entscheidung geltend macht. Klugheit ist der Sinn fiir
die relevanten Griinde, auf die es bei einer Sache ankommt. Das unterscheidet
Klugheit von Scharfsinn. Die Griinde, die jemand fiir ein Urteil anfithrt, kénnen
scharfsinnig sein und dennoch dumm, wenn sie ndmlich nicht diejenigen Griinde
sind, auf die es bei dem Sachverhalt ankommt, um den es in dem Urteil geht. Um
daher bestimmen zu kénnen, was auf einem bestimmten Gebiet der menschli-
chen Titigkeiten Klugheit ist, muss man untersuchen, welche Art von Griinden
auf diesem Gebiet die relevanten Griinde sind, also diejenigen Griinde, die auf
diesem Gebiet Orientierung ermoglichen.

© 2012 W. Kohlhammer, Stuttgart



Uber den Unterschied zwischen Klugheit und Scharfsinn 11

Wenn Menschen dahingehend beeinflusst werden, dass ihnen die Fahigkeit, aus
den relevanten Griinden das richtige Urteil oder die richtige Entscheidung zu
treffen, abhanden kommt, dann kann man von ,Desorientierung‘ sprechen (um
das Wort Verdummung'’ zu vermeiden). Es ist die These dieses Buches, dass die in
groflen Teilen der heutigen akademischen Ethik vorherrschende Auffassung von
Moral und Ethik' desorientierend in diesem prézisen Sinne ist. Mit ihr werden
die Studierenden auf ein Denken eingespurt, das sie blind macht fiir die Griinde,
auf die es in moralischen Fragen eigentlich ankommt. Ethik, so lernen sie, hat
die Aufgabe der rationalen, d.h. argumentativen Begriindung moralischer Urteile.
Bezieht man also einen ethischen Standpunkt, dann miissen Griinde fiir morali-
sche Urteile die Form von Argumenten haben. Folglich miissen die Griinde, mit
denen wir in lebensweltlichen Kontexten moralische Urteile und Entscheidungen
begriinden, hinterfragt werden, weil sie nicht diese Form haben, und die betref-
fenden Urteile bzw. Entscheidungen kénnen nur dann einen Anspruch auf Wahr-
heit bzw. Richtigkeit erheben, wenn sie argumentativ begriindet werden konnen.
Wer zum Beispiel aufgrund der Anschauung dessen, was es fiir einen Menschen
bedeutet, extremer Armut ausgesetzt zu sein, zu der Auffassung gelangt, dass es
eine moralische Pflicht gibt, einen individuellen Beitrag zur Bekdmpfung der
globalen Armut zu leisten, der lasst sich nach dieser Sicht von Intuitionen oder
Gefiihlen der Alltagsmoral leiten. Fiir eine wahrhaft ethische Betrachtung darf
das nicht zahlen. Vielmehr muss diese Pflicht mit Argumenten begriindet werden,
und dementsprechend dreht sich die philosophisch-ethische Debatte tiber die
globale Armut um die Konstruktion und Kritik derartiger Argumente.” Dass
wir intuitiv eine Vergewaltigung fiir moralisch abscheulich halten, hat fiir einen
ethischen Standpunkt kein Gewicht. Dieser Standpunkt verlangt uns vielmehr die
Bereitschaft ab zu fragen, was eigentlich moralisch falsch daran sein soll, einen
Menschen zu vergewaltigen, und das muss wiederum mit Argumenten begriindet
werden. Das, so lernen die Studierenden, ist kritisches Denken. Und Philosophie
hat es mit kritischem Denken zu tun, d.h. mit der radikalen Hinterfragung aller

! Um zu verdeutlichen, welche Auffassung von Ethik gemeint ist, seien folgende Lehrbiicher genannt,
in denen sich diese Auffassung findet: Johann S. Ach / Kurt Bayertz / Ludwig Siep (Hg.), Grundkurs
Ethik 1. Grundlagen, Paderborn 2008; Dieter Birnbacher, Analytische Einfithrung in die Ethik,
Berlin / New York 2003; Barbara Bleisch / Markus Huppenbauer, Ethische Entscheidungsfindung.
Ein Handbuch fiir die Praxis, Ziirich 2011; Marcus Diiwell, Bioethik. Methoden, Theorien und
Bereiche, Stuttgart/Weimar 2008; Marcus Diiwell / Micha H. Werner / Christoph Hiibenthal (Hg.),
Handbuch Ethik, Stuttgart 22006; William K. Frankena, Analytische Ethik. Eine Einfiihrung,
Miinchen °1994; Nikolaus Knoepfiler, Angewandte Ethik, K6ln u.a. 2009; Julian Nida-Riimelin,
Theoretische und angewandte Ethik: Paradigmen, Begriindungen, Bereiche, in: ders. (Hg.),
Angewandte Ethik. Die Bereichsethiken und ihre theoretische Fundierung. Ein Handbuch, 22005,
2-87; Michael Quante, Einfithrung in die Allgemeine Ethik, Darmstadt *2008; Friedo Ricken,
Allgemeine Ethik, Stuttgart *2003; Andreas Vieth, Einfiihrung in die Angewandte Ethik, Darmstadt
2006.

? Vgl. Barbara Bleisch / Peter Schaber (Hg.), Weltarmut und Ethik, Paderborn 2007.

© 2012 W. Kohlhammer, Stuttgart



12 Einleitung

unserer Uberzeugungen, wozu insbesondere unsere moralischen Intuitionen
gehoren. Was sie nicht lernen, ist, diese Auffassung von Moral und Ethik zu hin-
terfragen. Diese Uberzeugung gilt als sakrosankt. So macht die Radikalitit philo-
sophischen Fragens vor der Heiligkeit dieser Uberzeugung Halt.

Tatsdachlich bestimmt damit ein vorausgesetztes Verstindnis von Ethik das Ver-
stindnis der Moral, statt umgekehrt. Wenn Ethik die Aufgabe der argumentativen
Begriindung der Moral hat, dann muss es sich bei der Moral um etwas handeln,
das argumentativ begriindet werden kann. Argumente zielen auf die Begriindung
von Urteilen, und sie haben dabei selbst die Form von Urteilen, aus denen die zu
begriindenden Urteile abgeleitet werden. So hat diese Auffassung zur Konsequenz,
dass man sich bei der Kldrung des Moralbegriffs am Standpunkt des moralisch
Urteilenden orientiert, wie dies etwa in folgender Feststellung zum Ausdruck
kommt: ,,Im Mittelpunkt der Moral stehen Urteile, durch die ein menschliches
Handeln positiv oder negativ bewertet, gebilligt oder missbilligt wird.“* Hinsicht-
lich dieser Meinung besteht in der heutigen Ethik ein breiter Konsens, wie der
Blick in einschldgige Lehrbiicher zeigt. Sie hat unter anderem zur Folge, dass die
Untersuchung der Moralsprache sich auf Ausdriicke wie ,gut’, ,schlecht ,richtig
oder ,falsch’' konzentriert, die in moralischen Urteilen verwendet werden, statt auf
die Sprachgestalt solcher Aulerungen, mit denen moralisch Handelnde ihre Ent-
scheidungen und Handlungen begriinden und in denen solche Ausdriicke kaum
vorkommen. Die Tatsache, dass es neben dem Standpunkt des moralisch Urtei-
lenden auch noch den Standpunkt des moralisch Handelnden und seiner Griinde
gibt, ist fiir die Vertreter dieser Auffassung kein Stolperstein. Haben sie doch die
Vorstellung, dass bei einer wahrhaft ethischen Einstellung beides zusammenfillt,
also der moralisch Handelnde sich an moralischen Urteilen orientiert und von
dorther die Griinde fiir sein Handeln bezieht. Eben deshalb besteht ja die Aufgabe
der Ethik darin, moralische Urteile argumentativ zu rechtfertigen. Gerechtfertigt
werden damit nach dieser Sicht Griinde fiir moralisches Handeln.

Was an dieser Auffassung verbliifft, ist die Tatsache, dass niemand an ihren un-
plausiblen Konsequenzen Anstof$ nimmt. Man mag sich das an einem einfachen
Beispiel verdeutlichen. Stellen wir uns vor, wir kommen an einem Teich vorbei,
in dem ein kleines Kind zu ertrinken droht. Was gibt uns Grund, ins Wasser zu
springen und das Kind retten? Ist dies das Urteil, dass es in einem solchen Fall
moralisch geboten ist, das Kind zu retten? Stellen wir uns vor, jemand wiirde auf
die Frage, warum er ein Kind vor dem Ertrinken gerettet hat, zur Antwort geben:
»Es ist moralisch geboten, ein Kind aus einer solchen Gefahr zu retten.“ Wo im
wirklichen Leben begriinden Menschen ihr Handeln in dieser Weise? Miissten wir
nicht aus dieser Antwort schlielen, dass es dem Betreffenden eigentlich gar nicht
um das Leben des Kindes ging, sondern vielmehr darum, das moralisch Richtige

* Dieter Birnbacher, Analystische Einfithrung in die Ethik, Berlin / New York 2003, 12.

© 2012 W. Kohlhammer, Stuttgart



Uber den Unterschied zwischen Klugheit und Scharfsinn 13

zu tun? Erachten wir nicht einen solchen Menschen als moralisch rigide, wenn
nicht gar als psychisch gestort, weil ihm offensichtlich der Sinn dafiir abgeht,
worauf es in einer solchen Situation ankommt, und er somit das Wesentliche mit
dem Unwesentlichen verwechselt?

Dies zeigt, wie irrefithrend eine Untersuchung des Moralbegriffs ist, die ihren
Ausgangspunkt beim moralischen Urteil nimmt. Sie beruht auf einer Verwechs-
lung von moralischen Urteilen mit Handlungsgriinden. Gewiss fragen wir uns in
vielen Fillen, ob es richtig ist, in einer bestimmten Weise zu handeln, und da geht
es um die Beurteilung von Handlungen. Doch wenn wir dann aufgrund einer sol-
chen Uberlegung die Handlung ausfiihren, dann ist der Grund dafiir, warum wir
sie ausfiihren, nicht das Urteil, dass diese Handlung moralisch richtig ist, sondern
vielmehr dasjenige, was dieses Urteil wahr macht, d.h. weshalb diese Handlung
moralisch richtig ist, ndmlich die Tatsache, dass die betreffende Situation diese
Handlung erfordert. Wir halten das Urteil, dass es moralisch geboten ist, das Kind
vor dem Ertrinken zu retten, fiir wahr in Anbetracht von dessen verzweifelter
Situation, und diese Situation - und nicht dieses Urteil - ist es, die Grund gibt,
in dieser Weise zu handeln. Das bedeutet, dass im Mittelpunkt der Moral nicht
moralische Urteile stehen, sondern Griinde fiir moralisches Handeln, und mit
moralischen Urteilen vergewissern wir uns lediglich dieser Griinde. Denn wenn
wir urteilen, dass eine Handlung in Anbetracht einer gegebenen Situation richtig
ist, dann sagen wir damit nichts anderes als eben dies, dass die Situation Grund
gibt, so zu handeln. Also miissen wir, um uns der Wahrheit dieses Urteils zu
vergewissern, iiberpriifen, ob die Situation Grund gibt, so zu handeln, statt diese
Wahrheit aus einer argumentativen Begriindung, d.h. aus anderen Urteilen, abzu-
leiten. Oben war davon die Rede, dass fiir die Bestimmung dessen, was auf einem
bestimmten Gebiet der menschlichen Praxis Klugheit ist, eine Untersuchung der
Griinde notwendig ist, die fiir dieses Gebiet einschligig sind. Genau dies wird
versaumt, wenn man den Moralbegriff von vorneherein vom Urteilsstandpunkt
her konzipiert, und diese Zugangsweise ist, wie gesagt, die direkte Folge einer
Auffassung von Ethik, wonach diese die Aufgabe der argumentativen Begriindung
der Moral hat.

Wie man sich an diesem Beispiel verdeutlichen kann, sind es nicht die Griinde
als solche, die jemand fiir eine Handlung anfiihrt, die wir als ,klug® qualifizieren,
wenn wir von Klugheit sprechen. Vielmehr ist Klugheit der Sinn fiir die rele-
vanten, wesentlichen Griinde, auf die es bei etwas ankommt. Dieser Sinn ist es,
der jenem abgeht, der auf die Frage, warum er ein Kind vor dem Ertrinken gerettet
hat, zur Antwort gibt, dass dies in solchen Fallen moralisch geboten ist. Klugheit
in moralischen Dingen hat es nicht einfach mit der Befolgung geltender morali-
scher Normen zu tun, sondern mit dem rechten Erfassen einer Situation, und es
kann Falle geben, bei denen eine Situation gerade dazu nétigt, geltenden Normen

© 2012 W. Kohlhammer, Stuttgart



