
Zhuang Zi (30504) / p. 3 /25.1.19

Zhuang Zi

Vom
Nichtwissen

Ausgewählt, übersetzt
und kommentiert

von Wolfgang Kubin



Zhuang Zi (30504) / p. 4 /25.1.19

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

2. Auflage

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2013, 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlagmotiv: Fang Cong: Albumblatt, Tusche und Farbe
auf Papier, 18. Jahrhundert

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-30504-7



Zhuang Zi (30504) / p. 5 /25.1.19

Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Was können wir (nicht) wissen? . . . . . . . . . . . . . . 29

Zu viel Erkenntnis ist keine Erkenntnis oder:
Habe den Mut, nichts zu wissen . . . . . . . . . . . . . . . 69

Was sollen wir tun? Oder: Auf dem Weg . . . . . . . . . 95

Am Ende des Weges . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139

Textstellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165

Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167

5



Zhuang Zi (30504) / p. 6 /25.1.19



Zhuang Zi (30504) / p. 7 /25.1.19

Einleitung

»Der chinesische Philosoph Dschuang Dsi verfasste noch
im Mannesalter ein Buch von hunderttausend Wörtern,
das zu neun Zehnteln aus Zitaten bestand.«

Bertolt Brecht: Kalendergeschichten (»Originalität«)

Unser Buch1 zu Zhuang Zi 庄子 (369–286) entstand an vielen
Orten. Ich wollte es nämlich demMeister nachtun und in seinem
Geiste frei reisen (xiaoyaoyou). Meine geistige Reise begann in
Bonn, führte über Peking, Shantou (Guangdong) und Lexington
(Kentucky) wieder zurück nach Peking, wo alles sein gutes Ende
fand. Man soll nicht an den Dingen haften. Also kein fester Ort,
nirgends. Dies ist, was Zhuang Zi immer wieder lehrt. Später hat
der Buddhismus in China unter seinem Einfluss dieselbe Auffas-
sung vertreten bzw. weiterentwickelt, weshalb seine Religion
eine leichte Aufnahme im chinesischen Mittelalter (220–907)
fand.

I. Warum schon wieder Zhuang Zi?

Als ich in den schönen Springhill Suites von Lexington anläss-
lich einer Vortragsreise (Februar 2013) über dem so schwierigen
wie dunklen Meister brütete, fragte mich meine chinesische

7

1 Dies ist kein Pluralis majestatis! Das Possessivpronomen bringt zum Aus-
druck, dass ich vielen zu Dank verpflichtet bin, die mir mit Rat zur Seite
standen.



Zhuang Zi (30504) / p. 8 /25.1.19

Lieblingsstudentin Zhang Kaiyu (Ann Zhang) eines Tages, wa-
rum ich mir dieses alte Zeugs antue. Ich war baff. Wie konnte
nur jemand aus der Provinz Shandong eine solche Frage stellen!
Ich hätte antworten können, ich tue dies, um sterben zu lernen,
denn Zhuang Zi nimmt den Tod ernst, indem er ihn relativiert
und in seinen Gleichnissen zum philosophischen Thema erhebt;
damit habe er nur wiederholt, was Sokrates (470–398) gut
100 Jahre zuvor als den Beginn aller Philosophie angesehen hat-
te. Doch wie will man einer Jugend den »Philosophen des Todes«
(Henrik Jäger) erklären, die mit dem schrecklichenWort und mit
der noch schrecklicheren Tätigkeit »Shopping« groß geworden
ist? Ich wich bei meiner Antwort auf das Thema der Gelassenheit
aus, die ich bei der Lektüre gewinnen würde und tatsächlich ge-
wann.

Doch die Frage der zwanzigjährigen Musterstudentin blieb
im weiten Raume meiner Tätigkeit weiter bestehen. Warum
überhaupt eine weitere Übertragung und eine weitere Deutung
von Zhuang Zi?2 Hat es nicht allein im deutschen Sprachraum
selbst in letzter Zeit neue Übersetzungen3, Erläuterungen4, gar
ein Lesebuch5 gegeben? Ja, natürlich, denn unser Meister des
Taoismus ist ein Lieblingskind der deutschen Leserschaft. Und
genau hier liegt das Problem. Man vertraut ihm nämlich blind.

8

2 Zur Schreibweise: Meister Zhuang als Person Zhuang Zi, als Werk Zhuang-
zi.
3 Victor Mair: Zhuangzi. Das Buch der Spontaneität: Über den Nutzen der
Nutzlosigkeit und die Kultur der Langsamkeit. Aus dem Englischen von Ste-
phan Schuhmacher. Oberstdorf: Windpferd, 2. Auflage 2008.
4 Hans Peter Hoffmann: Die Welt als Wendung. Zu einer literarischen Lek-
türe des Wahren Buches vom südlichen Blütenland (Zhuangzi). Wiesbaden:
Harrassowitz 2001. Auch wenn ich mit der Methode »einer literarischen Lek-
türe« nicht einverstanden bin, ist die Studie eine der besten, die je zu Zhuang
Zi verfasst wurden.
5 Zhuangzi: Mit den passenden Schuhen vergißt man die Füße. Ein Zhuangzi-
Lesebuch. Aus dem Chinesischen übertragen und herausgegeben von Henrik
Jäger. Zürich: Ammann 2009. Diese Ausgabe ist trotz manch neuer Erkennt-
nis eher eine schöngeistige Betrachtung denn eine philosophische Deutung.



Zhuang Zi (30504) / p. 9 /25.1.19

Zhuang Zi ist seit Martin Bubers (1878–1965) Edition von 1910
Kult in deutschen Landen.6 Das grandiose Deutsch und damit
verbunden der stilistisch meisterlich vermittelte Inhalt haben ne-
ben Hugo von Hofmannsthal (1874–1927) und Hermann Hesse
(1877–1962) vor allem auf Martin Heidegger (1889–1976)
eingewirkt, der den chinesischen Kollegen im Geiste nach der
nahezu gesamten Übersetzung (1912) von Richard Wilhelm
(1873–1930)7 gern weitergesponnen hat.8 Es ist aber an der Zeit,
Zhuang Zi kritisch zu hinterfragen, denn wenn er alles in Frage
stellt, nur sich selber nicht, dann haben wir ihn in Frage zu stel-
len. Und wir tun gut daran, solches zu tun, weil er sich die Sache
mit Konfuzius zum Beispiel oder mit gesellschaftlichen Fragen
oft zu leicht macht.9 Auffällig ist, dass er nur wenige Themen
kennt und sich ständig wiederholt. Wir lesen nicht ein Gleichnis
vom Baum, wir lesen viele Gleichnisse vom Baum. Konfuzius
dagegen bietet thematisch sehr viel mehr, allerdings oft ohne
besondere Ausführungen und ohne Gleichnisse, eher sentenzen-
haft. Beide allerdings eint das Lehrgespräch, wobei unser »Tao-
ist« eher fiktiv bleibt und unser »Konfuzianer« im Alltäglichen
verharrt. Wo der eine Parabeln erfindet, lässt sich der andere auf

9

6 Tschuang-Tse: Reden und Gleichnisse. Deutsche Auswahl von Martin Bu-
ber. Nachdruck u. a. Zürich: Manesse 1951. Die Übersetzung erfolgte aus dem
Englischen nach Herbert A. Giles (1845–1935): Chuang Tzu: Mystic, Mora-
list, and Social Reformer (1889), wurde aber von chinesischen Mitarbeitern
anhand des Originals überprüft, S. 5f.
7 Dschuang Dsi: Das wahre Buch vom südlichen Blütenland. Nan hua dschen
ging. Aus dem Chinesischen verdeutscht und erläutert von Richard Wilhelm.
Jena: Diederichs 1912. Das Vorwort, S. VI f, datiert vom 21. März 1912. Die
nicht veraltete Einleitung, S. IX-XXIV, verdient weiterhin eine sorgfältige
Lektüre.
8 Reinhard May: Ex Oriente lux: Heideggers Werk unter ostasiatischem Ein-
fluß. Stuttgart: Steiner 1989.
9 Richard Wilhelm: Dschuang Dsi, S. Xf, vertritt allerdings die Auffassung,
dass Zhuang Zi nicht gegen, sondern für Konfuzius sei und lediglich die »Kon-
fuzianer« kritisiere. Eine Unterstützung findet seine These durch Su Dongpo
(1037–1101), S. 217, Anm. 6.



Zhuang Zi (30504) / p. 10 /25.1.19

die konkrete Situation von Lehrer und Schüler ein. Wir können
es auch so formulieren: Die Verhöhnung des Konfuzius führt zu
einer Reduzierung der Themenvielfalt, mit der Folge, dass die
Repetition die inhaltliche Fülle ersetzt, weshalb sich Richard
Wilhelm immer wieder gezwungen sah, ähnlich klingende Pas-
sagen auszulassen.

Gegenlektüre ist daher angesagt, kritische Obacht statt eines
unreflektierten Vertrauens in taoistische Erkenntnisse und Le-
bensweisheiten, wie sich ein solches bei seinen Verehrern oft-
mals finden lässt. Also nicht mehr: Hier ist die letzte Wahrheit,
die dir, lieber Leser, fehlt, um ein erfülltes statt ein falsches Leben
zu führen. Sondern: Hier spricht jemand und bedarf unserer kri-
tischen Überprüfung, um nicht Opfer einer blinden Esoterik zu
werden. Denn es gibt keine Philosophie, die nicht fehlgehen
kann!10

Diese Vorsicht im Umgang mit unserem Philosophen bedeu-
tet ein Zweifaches. Im Rahmen einer interkulturellen Philoso-
phie tut es not, Zhuang Zi international einzubetten und nicht
mehr Zhuang Zi tautologisch durch Zhuang Zi zu verstehen, was
die chinesische Seite mitunter noch vorzieht.11 Diesen interna-
tionalen Zugriff versuche ich wie schon im Falle von Konfuzius
(551–479) durch die Befragung der deutschen Gegenwartsphi-
losophie. Da finden sich nämlich erstaunliche Parallelen. Man
hat mir in China für ein solches seit ein paar Jahren bereits prak-
tiziertes Verfahren jedoch Eurozentrismus vorgeworfen. Dabei
wurde dreierlei übersehen: 1. Philosophie hat heute komparatis-
tisch bzw. interkulturell zu sein.12 Dies erlaubt auch eine euro-
päische Sicht auf die chinesische Antike. 2. Die deutsche Philoso-
phie der Gegenwart ist selbst in ihrem zweiten und dritten Glied

10

10 Vgl. hierzu Herbert Schnädelbach: Was Philosophen wissen und was man
von ihnen lernen kann. München: Beck, 2. Auflage 2012, S. 15f.
11 Vgl. hierzu das unsägliche Motto von Yang Liuqiao bei Hoffmann: Die
Welt als Wendung, S. 7.
12 Vgl. hierzu Hamid Reza Yousefi / Ram Adhar Mall: Grundpositionen der
interkulturellen Philosophie. Nordhausen: Bautz 2005.



Zhuang Zi (30504) / p. 11 /25.1.19

international so bedeutsam, dass die chinesische Philosophie
ebenfalls durch international weniger bekannte deutschsprachige
Denker an Tiefe gewinnen kann, wenn verwandte Themen be-
handelt worden sind. 3. Wenn es denn möglich ist, die antike
Philosophie Chinas über die deutsche Philosophie der Gegenwart
mit zu erklären, so zeichnet dies ihre Aktualität auch für Europa
heute noch aus. Mein vermeintlicher Eurozentrismus entpuppt
sich damit als Voraussetzung für die Erkenntnis eines großen
Denkens im alten China, welches ein internationales Philoso-
phieren erlaubt, ganz so wie es das Konzept einer philosophia
perennis seit 1540 vorsieht, nämlich das gemeinsame Gespräch
über alle Grenzen von Zeit und Raum hinweg.

II. Zum Text und zum Verfasser

Wie bei allen chinesischen Texten der Antike dürfen wir auch im
vorliegenden Fall nicht von einem heiligen Original ausgehen.13

Da hat ein jeder, der auf die Sache hielt, mitgeschrieben, mit-
ediert, mitgedeutet. Nur so erklären sich die vielen Wieder-
holungen, die Form des Lehrdialogs und der Charakter des Or-
naments.14 Wir haben eine Collage vor uns aus Versatzstücken,
aus Spruchgut und aus Textbausteinen. Die Gründe sind einfach
zu benennen: »Texte« wurden in der Antike zunächst mündlich
überliefert, sie gehörten damit allen. Man kannte kein geistiges
Eigentum: Ein Bewusstsein, als einzelner und unverwechsel-
barer Autor zu schreiben, war nicht ausgebildet. Man diente der

11

13 Zur Textkritik und zu den wichtigsten Editionen wie Übersetzungen s. Mi-
chael Loewe (Hg.): Early Chinese Texts: a Bibliographical Guide. Berkeley: the
Society for the Study of Early China and the Institute of East Asian Studies,
University of California, 1993, S. 56–66.
14 Vgl. hierzu Christian Schwermann: Collage-Technik als Kompositions-
prinzip klassischer chinesischer Prosa. Der Aufbau des Kapitels »Tāng wèn«
(Die Fragen des Tāng) im Liè zì, in: Bochumer Jahrbuch zur Ostasienfor-
schung 29 (2005), S. 125–157.



Zhuang Zi (30504) / p. 12 /25.1.19

Ordnung, wenn nicht der politischen wie Konfuzius, dann der
geistigen wie ein taoistischer Denker. Dabei durfte man auf einen
demütigen Leser rechnen, der sich gern belehren ließ. Es sind
dies mitunter Dinge, die sich bis heute in der chinesischen Geis-
tesgeschichte erhalten haben können. Die Werke des Mao Ze-
dong (1893–1976) zum Beispiel sind ständig von anderen, näm-
lich von Parteimitgliedern, um- und weitergeschrieben worden.
Ihr Leser hatte ein demütiger zu sein.

Kurz, hinter dem Namen Zhuang Zi, Meister Zhuang, ver-
bergen sich also viele Denker, die im Großen und Ganzen, ihrem
übermächtigen Vorbild folgend, sinngemäß weiter Reden und
Gleichnisse fabuliert haben. Nicht nur dies, sie haben gleichfalls
nach eigenem Verständnis Korrekturen und Umstellungen vor-
genommen. Des Weiteren haben sie kommentiert, mit der Folge,
dass wir heute nicht etwa den ganzen Zhuangzi vorliegen haben,
sondern einen in seinen wichtigsten »Auszügen«. Die für alle
Zeiten grundlegende Fassung geht auf Guo Xiang (gest. 312)
zurück. Dieser reduzierte die bis dato überlieferten 52 Kapitel
auf 33 und teilte sie in »innere« (1–7), in »äußere« (8–22) und
in »bunte« (23–33) Kapitel ein. Nur die ersten sieben von ihnen
dürften auf einen möglicherweise historischen Zhuang Zi und
damit auf eine einzige Person zurückgehen. Die letzten Kapitel,
insbesondere 28 bis 33, können keinesfalls von diesem stammen.
Richard Wilhelm hat sie daher zu Recht nicht übersetzt, da sie
ins Anekdotenhafte gehen und eher überraschend lange Erzäh-
lungen als eine strenge philosophische Reflexion bieten. Den-
noch kann man davon ausgehen, dass Der Wahre Klassiker
vom Südlichen Blütenland (Nanhua Zhenjing)15, wie das seit
742 auf kaiserliche Weisung zum taoistischen Standard erhobe-
ne Werk heißt, mehr oder minder eines Geistes ist und in einer

12

15 Es gibt unterschiedliche Auffassungen zu dem Binom Nanhua (Südliches
Blütenland): Für viele stellen die beiden Zeichen eine Ortsbezeichnung dar,
für Richard Wilhelm konkret den Geburtsort Meng. Für andere handelt es
sich um den Namen eines Berges oder um den Titel eines Unsterblichen.



Zhuang Zi (30504) / p. 13 /25.1.19

ersten Fassung am Hofe des Liu An, des Königs von Huainan
(gest. 122 v.Chr.), um 130 v.Chr. kompiliert wurde. Gleichwohl
richtet sich unser Verständnis heute nach der Redaktionsarbeit
und der Kommentierung des Guo Xiang, der all das in der »Ur-
fassung« strich, was ihm unangemessen oder unverständlich er-
schien. Das heißt, selbst die sieben inneren Kapitel dürften ein
Produkt des »Herausgebers« sein. Die anhaltenden Verständnis-
schwierigkeiten haben bis heute dazu geführt, dass nach wie vor
Zuordnungen von Textpassagen bei Editionen und Übersetzun-
gen (auch ins moderne Chinesisch!) neu bestimmt werden und
damit Ziffern für die einzelnen Kapitel und ihre Abschnitte von
Ausgabe zu Ausgabe variieren. Ich habe mich aus praktischen
Gründen meist nach der Zählung durch Richard Wilhelm ge-
richtet, um eine mögliche Verwirrung bei denen zu vermeiden,
denen die deutsche Erstübersetzung aus naheliegenden Gründen
ans Herz gewachsen ist. Auch ich muss gestehen, dass ich der
bislang einzigen »Gesamtübersetzung« aus dem Chinesischen
ins Deutsche zutiefst verpflichtet bin. Leider ist die Urfassung
nach dem Zweiten Weltkrieg nie wieder zur Gänze, sondern
ohne die äußerst hilfreichen Kommentare aufgelegt und weiter
nachgedruckt worden. Der ganze »Wilhelm« ist immer noch ein
Prachtstück, von dem der Leser der Taschenbuchausgabe leider
nichts ahnen kann.16

Nochmals: Wir halten bei unserer Lektüre nicht den urtüm-
lichen Zhuangzi in den Händen, sondern die Interpretation eines
Werkes, welches den Namen eines uns liebgewordenen Denkers
des chinesischen Altertums trägt und, statt ein Original zu sein,
großenteils einer Fiktion nahekommt. So wie Martin Heidegger
den nach Lao Zi zweiten großen taoistischen Philosophen »be-

13

16 Die Kritik von Hans-Georg Möller (In der Mitte des Kreises. Daoistisches
Denken. Frankfurt a.M. und Leipzig: Insel 2001, S. 19–21) an dieser Überset-
zung als »irreführend oder falsch« ist nach neueren Erkenntnissen der Über-
setzungstheorie nicht gerechtfertigt, denn wir übersetzen immer nur in die
Sprache und den Geist der Zeit. Daher kann es nie eine »richtige« Überset-
zung geben, sondern nur eine »andere«.



Zhuang Zi (30504) / p. 14 /25.1.19

nutzt« hat, um seine eigene Philosophie darzulegen, so hat auch
Guo Xiang sich desselben bedient, um seiner Sicht von »der in-
härenten Spontaneität aller Phänomene«17 (ziran 自然) Aus-
druck zu verleihen. Die Popularität unseres Meisters, der auf
dem Festland erst in den 80er Jahren wiederentdeckt wurde,18

mag ebenfalls hier ihren Ursprung haben, denn wer möchte
nicht wie ein »Sponti« denken und leben? Diese Popularität geht
mittlerweile in China so weit, dass ein jeder, der etwas auf sich
hält, seine Textversion vorlegt, so auch der in deutschen Landen
gut bekannte Erzähler und ehemalige Kulturminister Wang
Meng (geb. 1934), der es mittlerweile auf drei Bände Betrachtun-
gen bringt und schon lange zuvor das Leben der chinesischen
Intelligenz mit Hilfe der bekanntesten Gleichnisse erzählerisch
bedacht hat.19

Der Meister Zhuang findet sich biographisch als Zhuang (Fa-
milienname) Zhou (Vorname) 庄周 in den Historischen Auf-
zeichnungen (Shiji, Kap. 63) des Großhistorikers Sima Qian (ca.
145 oder 135–86) verewigt.20 Da lesen wir allerdings nicht viel.
Gerade einmal dreihundert chinesische Zeichen halten ihn fest.
Danach war er ein Zeitgenosse des Königs Hui von Liang (370–
319) und des Königs Xuan von Qi (319–301). Dem Vernehmen
nach stammte er aus Meng im damaligen Reiche Song, dem heu-
tigen Shangqiu in der Provinz Henan. Er, der aus bescheidenen
Verhältnissen kam und sein Leben lang arm blieb, hatte da in
seiner Jugend ein kleines Amt als Aufseher in einem »Lackgar-
ten« inne, wobei unklar bleibt, ob es sich dabei um eine Lokalbe-
zeichnung oder tatsächlich um einen Garten handelt, wo Lack

14

17 Ibidem, S. 59. (Meine Übersetzung)
18 Liu Jianmei: The Fate of Zhuangzi in Modern China. Shanghai: Commer-
cial Press 2013.
19 Wang Meng: Zhuang Zi de xiangshou. Hefei: Anhui Jiaoyu 2009; ders.:
Zhuang Zi de kuaihuo. Peking: Zhonghua 2010; ders.: Zhuang Zi de benteng.
Changsha: Hunan Wenyi 2011.
20 Zur deutschen Übersetzung der Biographie s. Wilhelm: Dschuang Dsi,
S. IX.



Zhuang Zi (30504) / p. 15 /25.1.19

gewonnen wurde. Er wird der vor Ort verbliebenen Kultur der
Shang-Dynastie (1600–1046)21 und der Kultur des nahen Rei-
ches Chu zugeschlagen, des heutigen Anhui. So sei er mit dem
jeweiligen Schamanentum in Berührung gekommen, welches
sich in der von ihm viel gepriesenen Gestalt des shenren 神人
zeige, des »göttlichen Mannes«, eines Mannes, der des Tao inne
ist.22

Dass wir so wenig über einen der größten Geister des alten
China wissen, liegt in der Natur seines Denkens. Abgeschieden-
heit war sein Prinzip. Er lebte lieber von der Fertigung von
Strohsandalen als ein gutes Amt zu akzeptieren. Es passt zu sei-
ner Philosophie zu sagen, wer am wenigsten Einblick in sein Le-
ben gewährt, wird erst recht bekannt in seinem Tod. Da findet
sich inzwischen eine solche Fülle an Sekundärliteratur und Aus-
gaben, dass deren Aufzählung oder Auflistung hier keinen Sinn
mehr macht. Ich habe mich daher in meiner Leseliste auf das
beschränkt, was ich in der Vergangenheit weniger zitiert habe
und nicht durch bereits Verarbeitetes verdeckt werden sollte.

Meine Übertragung steht in der Schuld derer, die vor mir
vorangegangen sind und von mir weder übertroffen werden
können noch sollen. Dies gilt neben Richard Wilhelm für den
großen amerikanischen Übersetzer Burton Watson (geb. 1925)23

mit der vielleicht besten Version von Zhuangzi im Englischen24,

15

21 S. The Complete Works of Zhuang Tzu. Translated by Burton Watson.
New York and London: Columbia UP 1968. Zur Würdigung bisheriger Über-
setzungen ins Englische, s. Watson, S. 1–3.
22 Vgl. hierzu Chun Liu: The Natural Imagery in the Zhuangzi: A Prelimina-
ry Study, in: Frontiers of Literary Studies in China 7.1 (2013), S. 76f, 82
(»daemoniac man«).
23 S. Watson: The Complete Works of Chuang Tzu, S. 26–28.
24 Zu den bisherigen Übersetzungen im Englischen s. Die Auflistung und
Evaluierung, in: Zhuangzi. Translated into English by Wang Rongpei. 2 Bde.
Library of Chinese Classics. Chinese-English. Changsha: Hunan People’s Pu-
blishing House 1999, Bd. 1, S. 69–77. Vgl. auch den überheblichen Kommen-
tar zur eigenen im Vergleich zu den vorherigen Übersetzungen, S. 77.



Zhuang Zi (30504) / p. 16 /25.1.19

für chinesische Gelehrte wie Chen Guying (geb. 1935)25 bzw.
Cao Chuji26 oder für japanische Gelehrte wie Fukunaga Mit-
suji27, deren einsichtige Deutungen des schwierigen Originals
mich nicht verzweifeln ließen. Mir blieb oft nichts anderes übrig,
als – ähnlich wie Watson zuvor – nach chinesischen Kommenta-
ren zu übertragen.28 Bei der Umschrift, besonders für die mög-
lichen Nebenlesungen, hielt ich mich meist an die von Wang Lei
sowie Zhang Chun gemachten Vorschläge29 bzw. bei der Zusam-
men- und Getrenntschreibung von Wörtern an das Lexikon für
die klassische chinesische Sprache Gudai Hanyu Cidian (Peking:
Shangwu Yinshuguan 1991). Berater fand ich wie üblich in Zang
Kehe von der East China Normal University und in Wang Jin-
min an der Universität Peking. Maya Wang (Wang Qiong, Uni-
versität Bonn) prüfte freundlicherweise Zeichen und Umschrift,
Lukas Trabert vom Verlag Herder begleitete ermutigend meinen
sprachlichen Ausdruck und meine Sicht der Dinge. Wenn ich
denn nicht allzu viele Fehler gemacht haben sollte, so kennt mein
Dank keine Grenzen.

III. Zu den Themen und zur Deutung

Es war nicht erst der Tübinger Sinologe Hans Peter Hoffmann,
der Zhuang Zi literarisch verstand und auslegte. Lange vor ihm
haben schon Martin Buber oder Burton Watson in dem Chine-
sen eher einen Dichter und in dessen Werk vor allem Poesie

16

25 Chen Guying (Hg.): Zhuang Zi jin zhu jin shi. Peking: Zhonghua Shuju
1983.
26 Cao Chuji (Hg.): Zhuang Zi qianzhu. Peking: Zhonghua Shuju, 4. Auflage
2010.
27 Fukunaga Mitsuji: Sōshi. 3 Bde. Tokio: Asahi 1966 (Chūgoku kotensen).
28 Watson: The Complete Works of Chuang Tzu, S. 20–23.
29 Wang Lei, Zhang Chun (Hg.): Zhuang Zi. Zhonghua chuantong wenhua
jingdian zhuyin quanben. Nanking: Dongnan Daxue 2010.



Zhuang Zi (30504) / p. 17 /25.1.19

gesehen.30 Wiewohl eine solche Sicht nicht falsch ist, eher sogar
durch die gelegentlichen Reime bestätigt wird,31 möchte ich
dennoch Philosophie und Literatur getrennt wissen. Denn was
Zhuang Zi bietet, ist eine Weltdeutung, die sich systematisieren
lässt.32 Dergleichen gilt nicht unbedingt für die Dichter, von de-
nen es damals nur einen einzigen namentlich erfassbaren gege-
ben hat (Qu Yuan, ca. 343–278)! Wir können vielleicht im lyri-
schen Anklang das nachwirken sehen, was Burton Watson für
den geistigen Ausgangspunkt des Zhuang Zi hält: die Kultur
des untergegangenen Shang-Reiches, dessen Herrscherhaus ins
heutige Henan umgesiedelt wurde und weiter die Opfer an die
Ahnen pflegte. Bekanntlich bedurften die Opfer der Lieder und
diese wiederum der Lyrik. Da alle Poesie in China von Anfang an
gereimt war, ließe sich leicht ein Bogen zu Zhuang Zi schlagen
und die These vertreten, auch das, was wir chinesische Philoso-
phie nennen, verdankt sich dem Religiösen, zumal das Daode
Jing des Lao Zi ebenfalls gereimt war und wir in den Gesprächen
des Konfuzius viele Hinweise auf Tempeldienste finden.

Im Falle des Zhuang Zi erlaubt uns noch ein weiterer Um-
stand, das religiöse Moment für die chinesische Antike zu be-
mühen. Der Meister gilt allgemein, wenn nicht in der Nachfolge
des Schamanentums, so doch zumindest als Mystiker.33 Er ver-
langt die Befreiung von der Welt und den Flug der Seele, um
umkehren, um zurückkehren, um heimkehren zu können. Ziel
ist die Vereinigung mit dem Tao, wir können auch sagen, mit
dem Kosmos, mit dem Urgrund. Dazu sind Abgeschiedenheit
und Einsamkeit eine notwendige Voraussetzung. Grund für die-

17

30 Tschuang-Tse: Reden und Gleichnisse, S. 228; Watson: The Complete
Works of Chuang Tzu, S. 19f.
31 Zum Reim und zu gereimten Übertragungen im Deutschen s. Hoffmann:
Die Welt als Wendung, S. 24–26.
32 Zur Systematisierung s. Möller: In der Mitte des Kreises.
33 Ich folge hier Erkenntnissen von Saskia Wendel: Christliche Mystik. Eine
Einführung. Kevelaer: topos plus, 2. Auflage 2011, die das Thema allgemein,
nicht nur christlich behandelt!



Zhuang Zi (30504) / p. 18 /25.1.19

se »Flucht« aus der Welt ist die Sicht vom Leben auf Erden als
Leid und, modern gesprochen, von unserer Existenz als Entfrem-
dung. Eben hier knüpft all das an, was sich vonMystik allgemein
sagen lässt. Es ist dies die Erfahrung mit dem Urgrund alles
Seienden, die zur Gelassenheit führt, zur Sorge um sich und die
anderen. Diese Sorge bedarf – trotz aller Zweifel am Wort bzw.
an der Sprache überhaupt – des Gespräches, des Lehrgespräches,
der Lehre und des Gleichnisses. Denn nur in Bildern lässt sich
fassen, was als das Wesentliche dem Gesprochenen und Ge-
schriebenen verlorengeht. Dieser Verlust wird aufgefangen
durch eine Geschichte, die erzählt wird. In deren Mittelpunkt
steht ein Bild, welches – nach der Erweckung – sogleich zu ver-
gessen ist, ebenso wie das eigene Ich. Nur die Gelassenheit als
das Lassen von Dingen erlaubt ein Versinken der »Seele« im
Seinsgrund.

Wir können auch hier von einer Philosophie der unio mysti-
ca sprechen. Das Ich verliert sich im guten Sinne, es verliert sich
im Absoluten des Tao. Dieser »Verlust« erfolgt durch einen Auf-
stieg bzw. durch einen Abstieg, bei Zhuang Zi xiaoyaoyou 逍遥
游34 geheißen.

Nun haben wir eigentlich alles Wesentliche erfasst und
könnten innehalten, doch tut es not, noch das eine oder andere
klärend und auslegend nachzutragen. Der Mensch bedarf der
Geschichten, um zu begreifen und andere begreifen zu lassen.35

Dies erfolgt im Rahmen von Lehre und Gleichnis, wobei den
Bildern besondere Bedeutung zukommt.36 Daher hören wir bei

18

34 Zu diesem Begriff s. Wang Furen: Zhuang Zi de ziyouguan – Zhuang Zi de
›xiaoyaoyou‹ de zhexue chanshi, in: Xin Guoxue Yanjiu 8 / 2012, S. 25–46.
35 S. hierzu Odo Marquard: Philosophie des Stattdessen. Stuttgart: Reclam
2000, S. 60–64 (Narrare necesse est). Der Philosoph, der zu diesem Thema
mehrfach geschrieben hat, spricht hier zwar von der Moderne, doch hören
wir auch im Alten Testament, dass, wer keine Geschichten erzählt bekommt,
krank wird!
36 Vgl. hierzu das erhellende Nachwort von Martin Buber zu: Tschuang-Tse:
Reden und Gleichnisse, S. 165–230.



Zhuang Zi (30504) / p. 19 /25.1.19

Zhuang Zi so viel von Vögeln, Fröschen und Bäumen. Um nun
die Lehre besonders überzeugend zu gestalten, sind bestimmte
Stilmittel nötig. Dies ist neben dem Parallelismus vor allem die
Kunst der Hyperbel, wie wir sie später ebenfalls bei dem großen
Dichter und taoistischen Priester Li Bai (701–762) finden.
Zhuang Zi mag uns in der Verwendung von Übertreibungen
maßlos erscheinen, doch erfüllt sein meisterlicher Gebrauch den
Zweck, dass die Leserschaft gleichsam blind akzeptiert, was ihr
auf diese Weise an Weisheit geboten wird.

Da ist zum Beispiel die Sache mit dem Vogel Peng (Rokh).
Wenn dieser sich wirklich so weit ans Firmament hinaufschwin-
gen kann, wie uns gleich zu Beginn des Zhuangzi erzählt wird,
dann müsste er, um seinen Flug überleben zu können, entspre-
chend ausgerüstet sein. Und zwar so wie der Österreicher Felix
Baumgartner, der am 8. Oktober 2012 seine Art von xiaoyaoyou
in die Tat umsetzte. In einem Spezialanzug stieg er aus gut
36 000 m Höhe vom Himmel zur Erde herab, ohne zu erfrieren,
ohne zu ersticken, ohne das Bewusstsein zu verlieren. Natürlich
dürfen wir diese moderne Form der Himmelsreise nicht mit der
des Vogels Peng vollkommen gleichsetzen. Dessen Flug ist ein
geistiger Flug und als Bild für die nicht weiter mitteilbare Erfah-
rung einer Begegnung mit demWeltengrund zu verstehen. Die-
se Begegnung ist folglich immer an einen Ort gebunden, hier an
die Erde für den Aufstieg, an das Firmament für den Übergang
und an den tiefsten Grund für die Ankunft.37 Eine solche Orts-
gebundenheit gilt aber ebenfalls für die wichtigen Gegenspieler
wie Zikade und Turteltaube oder Frosch und Schmetterling. Im
Sinne von Wolfram Hogrebe (geb. 1945) können wir auch von
einer Urszene sprechen.38 Das heißt, ob von der Welt erlöst oder

19

37 Zur Rolle des Ortes im Rahmen von Wissen und Nichtwissen s. Hisao
Matsumaru: Wissen und Ort (Basho) und die reine Erfahrung, in: Hugo
Schmale u. a. (Hg.): Wissen / Nichtwissen. München: Fink 2009, S. 237–352.
38 S. hierzu Wolfram Hogrebe: Riskante Lebensnähe. Die szenische Existenz
des Menschen. Berlin: Akademie 2009.



Zhuang Zi (30504) / p. 20 /25.1.19

nicht, selbst der »eigentliche Mensch« (真人 zhenren, 至人 zhi-
ren,天人 tianren, 神人shenren) ist noch an etwas gebunden, an
einen Ort, um zur Entfaltung zu kommen bzw. uns als vom nie-
deren Dasein befreit erscheinen zu können. Aus diesem Para-
doxon entwickelte der Buddhismus später die Lehre von der Un-
gebundenheit in der Gebundenheit, das heißt vomHaften an den
Dingen, ohne an ihnen zu haften.

Wenn wir den Seelenflügen nur als Bild Glauben schenken
dürfen, dann müssen wir von der Philosophie eines Zhuang Zi
mit Henrik Jäger als von einer »Philosophie der Unschärfe«39

sprechen. Dies soll uns aber nicht weiter beunruhigen, denn die
deutsche Philosophie der Gegenwart hat dem philosophischen
Ideal der »Letztbegründung« längst den Abschied erteilt.40 An
die Stelle der Letztbegründung ist die Skepsis41 getreten und
das Unthema Nichtwissen42 ist inzwischen zu einem »heißen«
philosophischen Thema avanciert. Ob Zhuang Zi oder deutsche
Philosophen wie Josef Simon (geb. 1930), sie alle lehren das eine:
Es gibt nicht nur »den einenWeg, die eine Ansicht«, wie zur Zeit
der Kulturrevolution als höchste Losung von Mao Zedong aus-
gegeben, es gibt vielmehr viele Wege und viele Ansichten. Da
kann am Ende unseres enggeführten Denkens immer noch etwas
anderes sein als unsere lieb gewordene Meinung. Für diese ha-
ben wir uns offenzuhalten. Aber vielleicht sollte das auch für
unseren Zhuang Zi gelten, der einmal bedenken möge, ob nicht
ein Verweilen im schützenden Gehölz über der duftenden Erde
manche Vorzüge habe im Vergleich zum einsamen Auf- und
Abgleiten in der eisigen Stratosphäre.

Gleichwohl erscheint uns der Gedanke des Relativismus (qi-

20

39 Zhuangzi: Mit den passenden Schuhen vergißt man die Füße, S. 51 und 54f.
40 Robert Spaemann: Schritte über uns hinaus. Gesammelte Reden und Auf-
sätze I. Stuttgart: Klett-Cotta, 2. Auflage 2010, S. 10.
41 Odo Marquard: Skepsis und Zustimmung. Philosophische Studien. Stutt-
gart: Reclam 1994.
42 Hans Adler: Das gewisse Etwas der Aufklärung, in: ders., Rainer Godel
(Hg.): Formen des Nichtwissens der Aufklärung. München: Fink 2010, S. 21.



Zhuang Zi (30504) / p. 21 /25.1.19

wulun 齐物论, alle Dinge sind gleich)43, wie ihn Zhuang Zi ver-
tritt, inzwischen vertraut. Dies hat mit 1989 und mit dem Ab-
schied von den Lebenslügen zu tun. Europa hat spät dazugelernt,
wenn es auch Vorläufer für die Relativierung des Rationalen und
Unbedingten gibt. Sieht man einmal von Sokrates ab, so hat die
Vorstellung eines relativen Wissens in der europäischen Geistes-
geschichte erst spät Fuß fassen können. Manche gehen vom
18. Jahrhundert44, manche vom 13. und 14. bzw. vom 16. Jahr-
hundert45 aus. Die Fragen des europäischen Mittelalters, ob wir
überhaupt wissen können, ob uns nicht ein Gott täuscht, werden
für Zhuang Zi kaum relevant gewesen sein. Seine Skepsis ist
keine Sache der Verzweiflung. Finis cognitionis wird ihn eher
begeistern können, denn wer sich dem (natürlichen) Wandel
(hua 化) überlässt, ist im Wandel aufgehoben. Er ist eins mit
dem Geschehen im Weltall. Für Zhuang Zi gibt es nichts End-
gültiges: Alles ist im Wandel begriffen. Für eine solche Sicht
liefert uns die Astronomie inzwischen täglich neue Beweise,
denn Sternbilder werden unentwegt geboren und verschwinden.
Die aristotelische Sicht eines endlichen Raumes in unendlicher
Zeit steht längst nicht mehr auf der Agenda. Das uns bekannte
Weltall mag selbst nur Teil eines noch größeren Alls sein. Das
Unendliche hat daher neu bedacht zu werden, und sicherlich
auch über den Vogel Peng hinaus.

Die Unendlichkeit und Unergründlichkeit des Seins ist daher
das Thema des Zhuang Zi. Es fasst sich in dem Begriff des Mys-
teriums (xuan 玄) zusammen. Über diesen will kein Taoist hi-
naus. Denn der Taoist ist kein Faust, der wissen will, was diese
Welt zusammenhält. Ein Zhuang Zi weiß das längst. Daher über-

21

43 Vgl. hierzu Wang Furen: Zhuang Zi de pingdengguan – Zhuang Zi »Qiwu-
lun« de zhexue chanshi, in: Xin Guoxue Yamjiu 7 (2011), S. 59–157.
44 Hans Adler und Rainer Godel: Einleitung. Formen des Nichtwissens im
Zeitalter des Fragens, in: Adler, Godel: Formen des Nichtwissens, S. 9.
45 Dominik Perler: Zweifel und Gewissheit. Skeptische Debatten im Mittel-
alter. Frankfurt a.M.: Klostermann, 2., durchgesehene Auflage 2006, S. XII,
4f.



Zhuang Zi (30504) / p. 22 /25.1.19

lässt er sich dem Tao, dem Unendlichen und demWandel. Dabei
sind ihm Tod und Leben als Formen der Wandlung eins. So wie
er sich im Leben verabschiedet, verabschiedet er sich auch im
Sterben von seinen Schülern. Sich dem Wandel überlassen, ist
etwas anderes als Wissen. Unendlichkeit und Wandel kann der
Mensch in ihren Strukturen lediglich erahnen, aber mehr auch
nicht.

Auf die europäische Frage, ob einMensch etwas wissen kann,
hätte Zhuang Zi mit der Aufforderung zum Vergessen geant-
wortet: Vergiss die bohrende Frage, vergiss die mögliche Ant-
wort, vergiss das vermeintliche Wissen. Doch können und wol-
len wir uns auf das Gegenteil von dem einlassen, wofür die
europäische Philosophie im Großen und Ganzen bis vor kurzem
stand: In dubio contra traditionem? Zhuang Zi lehrt Skepsis,
aber nicht in der Erwartung einer Letztbegründung. Die gesunde
Skepsis ist in Europa seit Michel de Montaigne (1533–1592) um-
geschlagen: Von »es könnte auch so sein« in »es muß so und darf
nicht anders sein«.46 Nur deswegen kann Jürgen Habermas (geb.
1929) von der Philosophie als einem Ort der Verzweiflung spre-
chen. Zhuang Zi würde ihn dafür auslachen, denn alles Wissen
war für ihn weltliches Wissen.

Wahre Erkenntnis eröffnet sich für Zhuang Zi nur im Zu-
stande des vollkommenen Vergessens. Allein so sei der Seins-
grund zu erfahren. Und die Erkenntnis dieses Seinsgrunds, die-
ses »anderen«, ist in der Mystik die Erkenntnis von einem selbst.
Aber vielleicht sprechen wir besser von Erleuchtung oder Erah-
nung als von Erkenntnis, um begrifflich nicht in Verwirrung zu
geraten, zumal selbst die höhere Erkenntnis nicht unbedingt
»ein Glück der Erkenntnis«47 bedeuten muss, sondern auch eine
Gefahr darstellen kann, wenn wir ihr nicht gewachsen sind. Es

22

46 Vgl. hierzu Odo Marquard: Individuum und Gewaltenteilung. Philosophi-
sche Studien. Stuttgart: Reclam 2004, S. 68–90 (Sola divisone individuum).
47 Josef Simon: Glück der Erkenntnis. Zur Motivstruktur der Wissenschaft,
in: Günther Bien (Hg.): Die Frage nach dem Glück. Stuttgart: frommann-
holzboog 1978 (= Problemata 74), S. 113–130.



Zhuang Zi (30504) / p. 23 /25.1.19

heißt daher nicht zufällig in der chinesischen Geistesgeschichte
immer wieder, dass zu viel Erkenntnis gar keine Erkenntnis be-
deutet.

Wir sollten daher, Zhuang Zi kritisch interpretierend, der
Turteltaube und dem Brunnenfrosch ebenfalls ihr Recht geben.
Statt im Weltenraum zu zerschellen oder im Anblick des ganzen
Himmels irre zu werden, nähren sie ihr kleines Leben nach
ihrem Verständnis, und wenn es sich auch kaum von Erde und
Holz abhebt. Und ist nicht die Nährung des Lebens (yangsheng
养生), wie im Falle von Meng Zi (372–289), eines der großen
Themen das Zhuang Zi?48 Wir können sogar sagen, dass die Tur-
teltaube und der Brunnenfrosch gleichfalls ihre Art von Verges-
sen praktizieren. Sie haben das große Ganze zu vergessen, um
nicht überfordert zu werden. Natürlich wäre dies für Zhuang Zi
ein »schlechtes« Vergessen. Doch können wir nicht in der Tur-
teltaube und in dem Brunnenfrosch ebenfalls die Mächte wirken
sehen, die ein unnützer Baum oder ein Krüppel verkörpert? Un-
ser Meister wird nicht müde, alles Unvollkommene als das Wah-
re zu preisen.49 Warum dann nicht auch Turteltaube und Brun-
nenfrosch? Zhuang Zi würde sagen, diese beiden sind sich ihrer
selbst nicht innegeworden und ahnen daher nichts von dem, was
auch sonst noch sein könnte außer ihrer kleinen Existenz. Beide
wären also geistige Krüppel, doch haben sie als solche wirklich
nur Kritik verdient? Als absolut Wissende wären sie Gott und
alle Philosophie hätte ein Ende. Nur weil es sie gibt, kann
Zhuang Zi an ihrem Beispiel sein Denken festmachen. Insofern
ist selbst er an etwas gebunden!

Im März 2012 fragte mich meine zweite chinesische Lieb-
lingsstudentin, Zhang Bingye (Bonnie Zhang), an der Univer-

23

48 Zu diesem Thema s. Wang Furen: Zhuang Zi de shengmingguan – Zhuang
Zi »yangshengzhu« de zhexue chanshi, in: Xin Guoxue Yanjiu 9 (2013), S. 1–
31.
49 Zum Preis des Unvollkommenen in der deutschen Gegenwartsphilosophie
s. Odo Marquard: Glück im Unglück. Philosophische Überlegungen. Mün-
chen: Fink, 3. Auflage 2008, S. 9f.



Zhuang Zi (30504) / p. 24 /25.1.19

sität Shantou: Was ist Glück? Ich verwies auf Josef Pieper (1904–
1997). Glück sei die Begegnung mit dem Göttlichen.50 Auch
wenn Zhuang Zi nicht von der Glückseligkeit spricht, so dürfen
wir sein Verständnis von sich und uns doch ähnlich fassen:
Glück ist ein Leben im Angesicht des Weltengrundes. Dieses
mag für die Turteltaube zu groß sein, wir sehen es ihr nach.
Doch für uns bedeutet es, nicht groß genug, ein Aufgefangen-
werden in der Zustimmung zu dem, was uns noch vorgesehen
(tianji天机) ist.

Wolfgang Kubin vor Pfingsten 2013 an der Beijing Foreign
Studies University

24

50 Josef Pieper: Glück und Kontemplation. Kevelaer: topos 2012.


