Zhuang Zi

Vom
Nichtwissen

Ausgewahlt, tibersetzt
und kommentiert

von Wolfgang Kubin

é,
HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN

« N



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

WFWW%oCrg FSC® C083411

2. Auflage
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2013, 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlagmotiv: Fang Cong: Albumblatt, Tusche und Farbe
auf Papier, 18. Jahrhundert

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-30504-7



Inhalt

Einleitung . . . . . .. ... ... 7
Was konnen wir (nicht) wissen? . . . ... ... ... .. 29

Zu viel Erkenntnis ist keine Erkenntnis oder:

Habe den Mut, nichts zuwissen . . . . . . .. ... .... 69
Was sollen wir tun? Oder: Auf dem Weg . . . . ... .. 95
Am Endedes Weges . . . ... ... ... L. 139
Textstellen . . . ... ... .. ... ... ... 165
Glossar . . . . . . 167






Einleitung

»Der chinesische Philosoph Dschuang Dsi verfasste noch
im Mannesalter ein Buch von hunderttausend Wortern,
das zu neun Zehnteln aus Zitaten bestand. «

Bertolt Brecht: Kalendergeschichten (»Originalitit«)

Unser Buch! zu Zhuang Zi H-F (369-286) entstand an vielen
Orten. Ich wollte es ndmlich dem Meister nachtun und in seinem
Geiste frei reisen (xiaoyaoyou). Meine geistige Reise begann in
Bonn, fiithrte tiber Peking, Shantou (Guangdong) und Lexington
(Kentucky) wieder zuriick nach Peking, wo alles sein gutes Ende
fand. Man soll nicht an den Dingen haften. Also kein fester Ort,
nirgends. Dies ist, was Zhuang Zi immer wieder lehrt. Spater hat
der Buddhismus in China unter seinem Einfluss dieselbe Auffas-
sung vertreten bzw. weiterentwickelt, weshalb seine Religion
eine leichte Aufnahme im chinesischen Mittelalter (220-907)
fand.

I. Warum schon wieder Zhuang Zi?

Als ich in den schonen Springhill Suites von Lexington anldss-
lich einer Vortragsreise (Februar 2013) iiber dem so schwierigen
wie dunklen Meister briitete, fragte mich meine chinesische

! Dies ist kein Pluralis majestatis! Das Possessivpronomen bringt zum Aus-
druck, dass ich vielen zu Dank verpflichtet bin, die mir mit Rat zur Seite
standen.



Lieblingsstudentin Zhang Kaiyu (Ann Zhang) eines Tages, wa-
rum ich mir dieses alte Zeugs antue. Ich war baff. Wie konnte
nur jemand aus der Provinz Shandong eine solche Frage stellen!
Ich hitte antworten konnen, ich tue dies, um sterben zu lernen,
denn Zhuang Zi nimmt den Tod ernst, indem er ihn relativiert
und in seinen Gleichnissen zum philosophischen Thema erhebt;
damit habe er nur wiederholt, was Sokrates (470-398) gut
100 Jahre zuvor als den Beginn aller Philosophie angesehen hat-
te. Doch wie will man einer Jugend den »Philosophen des Todes«
(Henrik Jager) erklaren, die mit dem schrecklichen Wort und mit
der noch schrecklicheren Tatigkeit »Shopping« grof3 geworden
ist? Ich wich bei meiner Antwort auf das Thema der Gelassenheit
aus, die ich bei der Lektiire gewinnen wiirde und tatsédchlich ge-
wann.

Doch die Frage der zwanzigjahrigen Musterstudentin blieb
im weiten Raume meiner Tatigkeit weiter bestehen. Warum
{iberhaupt eine weitere Ubertragung und eine weitere Deutung
von Zhuang Zi?2 Hat es nicht allein im deutschen Sprachraum
selbst in letzter Zeit neue Ubersetzungen3, Erlduterungen*, gar
ein Lesebuch5 gegeben? Ja, natiirlich, denn unser Meister des
Taoismus ist ein Lieblingskind der deutschen Leserschaft. Und
genau hier liegt das Problem. Man vertraut ihm namlich blind.

2 Zur Schreibweise: Meister Zhuang als Person Zhuang Zi, als Werk Zhuang-
zi.

3 Victor Mair: Zhuangzi. Das Buch der Spontaneitit: Uber den Nutzen der
Nutzlosigkeit und die Kultur der Langsamkeit. Aus dem Englischen von Ste-
phan Schuhmacher. Oberstdorf: Windpferd, 2. Auflage 2008.

* Hans Peter Hoffmann: Die Welt als Wendung. Zu einer literarischen Lek-
tiire des Wahren Buches vom siidlichen Bliitenland (Zhuangzi). Wiesbaden:
Harrassowitz 2001. Auch wenn ich mit der Methode »einer literarischen Lek-
tiire« nicht einverstanden bin, ist die Studie eine der besten, die je zu Zhuang
Zi verfasst wurden.

5 Zhuangzi: Mit den passenden Schuhen vergifit man die Fiiffe. Ein Zhuangzi-
Lesebuch. Aus dem Chinesischen iibertragen und herausgegeben von Henrik
Jager. Ziirich: Ammann 2009. Diese Ausgabe ist trotz manch neuer Erkennt-
nis eher eine schongeistige Betrachtung denn eine philosophische Deutung.

8



Zhuang Zi ist seit Martin Bubers (1878-1965) Edition von 1910
Kult in deutschen Landen.6 Das grandiose Deutsch und damit
verbunden der stilistisch meisterlich vermittelte Inhalt haben ne-
ben Hugo von Hofmannsthal (1874-1927) und Hermann Hesse
(1877-1962) vor allem auf Martin Heidegger (1889-1976)
eingewirkt, der den chinesischen Kollegen im Geiste nach der
nahezu gesamten Ubersetzung (1912) von Richard Wilhelm
(1873-1930)7 gern weitergesponnen hat.8 Es ist aber an der Zeit,
Zhuang Zi kritisch zu hinterfragen, denn wenn er alles in Frage
stellt, nur sich selber nicht, dann haben wir ihn in Frage zu stel-
len. Und wir tun gut daran, solches zu tun, weil er sich die Sache
mit Konfuzius zum Beispiel oder mit gesellschaftlichen Fragen
oft zu leicht macht.9 Auffillig ist, dass er nur wenige Themen
kennt und sich stindig wiederholt. Wir lesen nicht ein Gleichnis
vom Baum, wir lesen viele Gleichnisse vom Baum. Konfuzius
dagegen bietet thematisch sehr viel mehr, allerdings oft ohne
besondere Ausfithrungen und ohne Gleichnisse, eher sentenzen-
haft. Beide allerdings eint das Lehrgesprich, wobei unser »Tao-
ist« eher fiktiv bleibt und unser »Konfuzianer« im Alltiglichen
verharrt. Wo der eine Parabeln erfindet, lisst sich der andere auf

¢ Tschuang-Tse: Reden und Gleichnisse. Deutsche Auswahl von Martin Bu-
ber. Nachdruck u.a. Ziirich: Manesse 1951. Die Ubersetzung erfolgte aus dem
Englischen nach Herbert A. Giles (1845-1935): Chuang Tzu: Mystic, Mora-
list, and Social Reformer (1889), wurde aber von chinesischen Mitarbeitern
anhand des Originals iiberpriift, S. 5f.

7 Dschuang Dsi: Das wahre Buch vom siidlichen Bliitenland. Nan hua dschen
ging. Aus dem Chinesischen verdeutscht und erldutert von Richard Wilhelm.
Jena: Diederichs 1912. Das Vorwort, S. VI {, datiert vom 21. Mirz 1912. Die
nicht veraltete Einleitung, S.IX-XXIV, verdient weiterhin eine sorgfiltige
Lektiire.

8 Reinhard May: Ex Oriente lux: Heideggers Werk unter ostasiatischem Ein-
flu3. Stuttgart: Steiner 1989.

° Richard Wilhelm: Dschuang Dsi, S. X{, vertritt allerdings die Auffassung,
dass Zhuang Zi nicht gegen, sondern fiir Konfuzius sei und lediglich die »Kon-
fuzianer« kritisiere. Eine Unterstiitzung findet seine These durch Su Dongpo
(1037-1101), S. 217, Anm. 6.



die konkrete Situation von Lehrer und Schiiler ein. Wir kénnen
es auch so formulieren: Die Verhohnung des Konfuzius fiihrt zu
einer Reduzierung der Themenvielfalt, mit der Folge, dass die
Repetition die inhaltliche Fiille ersetzt, weshalb sich Richard
Wilhelm immer wieder gezwungen sah, dhnlich klingende Pas-
sagen auszulassen.

Gegenlektiire ist daher angesagt, kritische Obacht statt eines
unreflektierten Vertrauens in taoistische Erkenntnisse und Le-
bensweisheiten, wie sich ein solches bei seinen Verehrern oft-
mals finden liasst. Also nicht mehr: Hier ist die letzte Wahrheit,
die dir, lieber Leser, fehlt, um ein erfiilltes statt ein falsches Leben
zu fithren. Sondern: Hier spricht jemand und bedarf unserer kri-
tischen Uberpriifung, um nicht Opfer einer blinden Esoterik zu
werden. Denn es gibt keine Philosophie, die nicht fehlgehen
kann!10

Diese Vorsicht im Umgang mit unserem Philosophen bedeu-
tet ein Zweifaches. Im Rahmen einer interkulturellen Philoso-
phie tut es not, Zhuang Zi international einzubetten und nicht
mehr Zhuang Zi tautologisch durch Zhuang Zi zu verstehen, was
die chinesische Seite mitunter noch vorzieht.!! Diesen interna-
tionalen Zugriff versuche ich wie schon im Falle von Konfuzius
(551-479) durch die Befragung der deutschen Gegenwartsphi-
losophie. Da finden sich namlich erstaunliche Parallelen. Man
hat mir in China fiir ein solches seit ein paar Jahren bereits prak-
tiziertes Verfahren jedoch Eurozentrismus vorgeworfen. Dabei
wurde dreierlei tibersehen: 1. Philosophie hat heute komparatis-
tisch bzw. interkulturell zu sein.12 Dies erlaubt auch eine euro-
paische Sicht auf die chinesische Antike. 2. Die deutsche Philoso-
phie der Gegenwart ist selbst in ihrem zweiten und dritten Glied

10 Vgl. hierzu Herbert Schnidelbach: Was Philosophen wissen und was man
von ihnen lernen kann. Miinchen: Beck, 2. Auflage 2012, S. 15f.

1 Vgl. hierzu das unsigliche Motto von Yang Liugiao bei Hoffmann: Die
Welt als Wendung, S. 7.

12 Vgl. hierzu Hamid Reza Yousefi / Ram Adhar Mall: Grundpositionen der
interkulturellen Philosophie. Nordhausen: Bautz 2005.

10



international so bedeutsam, dass die chinesische Philosophie
ebenfalls durch international weniger bekannte deutschsprachige
Denker an Tiefe gewinnen kann, wenn verwandte Themen be-
handelt worden sind. 3. Wenn es denn moglich ist, die antike
Philosophie Chinas iiber die deutsche Philosophie der Gegenwart
mit zu erkliren, so zeichnet dies ihre Aktualitit auch fiir Europa
heute noch aus. Mein vermeintlicher Eurozentrismus entpuppt
sich damit als Voraussetzung fiir die Erkenntnis eines grofien
Denkens im alten China, welches ein internationales Philoso-
phieren erlaubt, ganz so wie es das Konzept einer philosophia
perennis seit 1540 vorsieht, namlich das gemeinsame Gesprich
tiber alle Grenzen von Zeit und Raum hinweg.

[I. Zum Text und zum Verfasser

Wie bei allen chinesischen Texten der Antike diirfen wir auch im
vorliegenden Fall nicht von einem heiligen Original ausgehen.13
Da hat ein jeder, der auf die Sache hielt, mitgeschrieben, mit-
ediert, mitgedeutet. Nur so erkldren sich die vielen Wieder-
holungen, die Form des Lehrdialogs und der Charakter des Or-
naments.1# Wir haben eine Collage vor uns aus Versatzstiicken,
aus Spruchgut und aus Textbausteinen. Die Griinde sind einfach
zu benennen: »Texte« wurden in der Antike zunichst miindlich
tiberliefert, sie gehorten damit allen. Man kannte kein geistiges
Eigentum: Ein Bewusstsein, als einzelner und unverwechsel-
barer Autor zu schreiben, war nicht ausgebildet. Man diente der

13 Zur Textkritik und zu den wichtigsten Editionen wie Ubersetzungen s. Mi-
chael Loewe (Hg.): Early Chinese Texts: a Bibliographical Guide. Berkeley: the
Society for the Study of Early China and the Institute of East Asian Studies,
University of California, 1993, S. 56-66.

14 Vgl. hierzu Christian Schwermann: Collage-Technik als Kompositions-
prinzip klassischer chinesischer Prosa. Der Aufbau des Kapitels »Tang wen«
(Die Fragen des Tang) im Lié zi, in: Bochumer Jahrbuch zur Ostasienfor-
schung 29 (2005), S. 125-157.

11



Ordnung, wenn nicht der politischen wie Konfuzius, dann der
geistigen wie ein taoistischer Denker. Dabei durfte man auf einen
demiitigen Leser rechnen, der sich gern belehren liefS. Es sind
dies mitunter Dinge, die sich bis heute in der chinesischen Geis-
tesgeschichte erhalten haben konnen. Die Werke des Mao Ze-
dong (1893-1976) zum Beispiel sind stindig von anderen, ndm-
lich von Parteimitgliedern, um- und weitergeschrieben worden.
Thr Leser hatte ein demiitiger zu sein.

Kurz, hinter dem Namen Zhuang Zi, Meister Zhuang, ver-
bergen sich also viele Denker, die im GrofSen und Ganzen, ihrem
tibermichtigen Vorbild folgend, sinngemifd weiter Reden und
Gleichnisse fabuliert haben. Nicht nur dies, sie haben gleichfalls
nach eigenem Verstindnis Korrekturen und Umstellungen vor-
genommen. Des Weiteren haben sie kommentiert, mit der Folge,
dass wir heute nicht etwa den ganzen Zhuangzi vorliegen haben,
sondern einen in seinen wichtigsten »Ausziigen«. Die fiir alle
Zeiten grundlegende Fassung geht auf Guo Xiang (gest. 312)
zurlick. Dieser reduzierte die bis dato tiberlieferten 52 Kapitel
auf 33 und teilte sie in »innere« (1-7), in »duflere« (8-22) und
in »bunte« (23-33) Kapitel ein. Nur die ersten sieben von ihnen
diirften auf einen moglicherweise historischen Zhuang Zi und
damit auf eine einzige Person zuriickgehen. Die letzten Kapitel,
insbesondere 28 bis 33, konnen keinesfalls von diesem stammen.
Richard Wilhelm hat sie daher zu Recht nicht iibersetzt, da sie
ins Anekdotenhafte gehen und eher iiberraschend lange Erzih-
lungen als eine strenge philosophische Reflexion bieten. Den-
noch kann man davon ausgehen, dass Der Wahre Klassiker
vom Siidlichen Bliitenland (Nanhua Zhenjing)15, wie das seit
742 auf kaiserliche Weisung zum taoistischen Standard erhobe-
ne Werk heif3t, mehr oder minder eines Geistes ist und in einer

15 Es gibt unterschiedliche Auffassungen zu dem Binom Nanhua (Stdliches
Bliitenland): Fiir viele stellen die beiden Zeichen eine Ortsbezeichnung dar,
fiir Richard Wilhelm konkret den Geburtsort Meng. Fiir andere handelt es
sich um den Namen eines Berges oder um den Titel eines Unsterblichen.

12



ersten Fassung am Hofe des Liu An, des Konigs von Huainan
(gest. 122 v.Chr.), um 130 v. Chr. kompiliert wurde. Gleichwohl
richtet sich unser Verstindnis heute nach der Redaktionsarbeit
und der Kommentierung des Guo Xiang, der all das in der »Ur-
fassung« strich, was ihm unangemessen oder unverstindlich er-
schien. Das heift, selbst die sieben inneren Kapitel diirften ein
Produkt des »Herausgebers« sein. Die anhaltenden Verstindnis-
schwierigkeiten haben bis heute dazu gefiihrt, dass nach wie vor
Zuordnungen von Textpassagen bei Editionen und Ubersetzun-
gen (auch ins moderne Chinesisch!) neu bestimmt werden und
damit Ziffern fiir die einzelnen Kapitel und ihre Abschnitte von
Ausgabe zu Ausgabe variieren. Ich habe mich aus praktischen
Griinden meist nach der Zihlung durch Richard Wilhelm ge-
richtet, um eine mogliche Verwirrung bei denen zu vermeiden,
denen die deutsche Erstiibersetzung aus naheliegenden Griinden
ans Herz gewachsen ist. Auch ich muss gestehen, dass ich der
bislang einzigen »Gesamtiibersetzung« aus dem Chinesischen
ins Deutsche zutiefst verpflichtet bin. Leider ist die Urfassung
nach dem Zweiten Weltkrieg nie wieder zur Génze, sondern
ohne die dufSerst hilfreichen Kommentare aufgelegt und weiter
nachgedruckt worden. Der ganze »Wilhelm« ist immer noch ein
Prachtstiick, von dem der Leser der Taschenbuchausgabe leider
nichts ahnen kann.16

Nochmals: Wir halten bei unserer Lektiire nicht den urtiim-
lichen Zhuangzi in den Hianden, sondern die Interpretation eines
Werkes, welches den Namen eines uns liebgewordenen Denkers
des chinesischen Altertums trigt und, statt ein Original zu sein,
groflenteils einer Fiktion nahekommt. So wie Martin Heidegger
den nach Lao Zi zweiten grofSen taoistischen Philosophen »be-

16 Die Kritik von Hans-Georg Méller (In der Mitte des Kreises. Daoistisches
Denken. Frankfurt a. M. und Leipzig: Insel 2001, S. 19-21) an dieser Uberset-
zung als »irrefithrend oder falsch« ist nach neueren Erkenntnissen der Uber-
setzungstheorie nicht gerechtfertigt, denn wir iibersetzen immer nur in die
Sprache und den Geist der Zeit. Daher kann es nie eine »richtige« Uberset-
zung geben, sondern nur eine »anderex.

13



nutzt« hat, um seine eigene Philosophie darzulegen, so hat auch
Guo Xiang sich desselben bedient, um seiner Sicht von »der in-
hirenten Spontaneitit aller Phanomene«17 (ziran H#X) Aus-
druck zu verleihen. Die Popularitit unseres Meisters, der auf
dem Festland erst in den 80er Jahren wiederentdeckt wurde,18
mag ebenfalls hier ihren Ursprung haben, denn wer mochte
nicht wie ein »Sponti« denken und leben? Diese Popularitit geht
mittlerweile in China so weit, dass ein jeder, der etwas auf sich
hilt, seine Textversion vorlegt, so auch der in deutschen Landen
gut bekannte Erzihler und ehemalige Kulturminister Wang
Meng (geb. 1934), der es mittlerweile auf drei Bande Betrachtun-
gen bringt und schon lange zuvor das Leben der chinesischen
Intelligenz mit Hilfe der bekanntesten Gleichnisse erzihlerisch
bedacht hat.1

Der Meister Zhuang findet sich biographisch als Zhuang (Fa-
milienname) Zhou (Vorname) {-J& in den Historischen Auf-
zeichnungen (Shiji, Kap. 63) des GrofShistorikers Sima Qian (ca.
145 oder 135-86) verewigt.20 Da lesen wir allerdings nicht viel.
Gerade einmal dreihundert chinesische Zeichen halten ihn fest.
Danach war er ein Zeitgenosse des Konigs Hui von Liang (370-
319) und des Konigs Xuan von Qi (319-301). Dem Vernehmen
nach stammte er aus Meng im damaligen Reiche Song, dem heu-
tigen Shanggqiu in der Provinz Henan. Er, der aus bescheidenen
Verhiltnissen kam und sein Leben lang arm blieb, hatte da in
seiner Jugend ein kleines Amt als Aufseher in einem »Lackgar-
ten« inne, wobei unklar bleibt, ob es sich dabei um eine Lokalbe-
zeichnung oder tatsichlich um einen Garten handelt, wo Lack

17 Tbidem, S. 59. (Meine Ubersetzung)

18 Liu Jianmei: The Fate of Zhuangzi in Modern China. Shanghai: Commer-
cial Press 2013.

¥ Wang Meng: Zhuang Zi de xiangshou. Hefei: Anhui Jiaoyu 2009; ders.:
Zhuang Zi de kuaihuo. Peking: Zhonghua 2010; ders.: Zhuang Zi de benteng.
Changsha: Hunan Wenyi 2011.

2 Zur deutschen Ubersetzung der Biographie s. Wilhelm: Dschuang Dsi,
S. IX.

14



gewonnen wurde. Er wird der vor Ort verbliebenen Kultur der
Shang-Dynastie (1600-1046)2! und der Kultur des nahen Rei-
ches Chu zugeschlagen, des heutigen Anhui. So sei er mit dem
jeweiligen Schamanentum in Beriihrung gekommen, welches
sich in der von ihm viel gepriesenen Gestalt des shenren f# A\
zeige, des »gottlichen Mannes«, eines Mannes, der des Tao inne
ist.22

Dass wir so wenig {iber einen der grofiten Geister des alten
China wissen, liegt in der Natur seines Denkens. Abgeschieden-
heit war sein Prinzip. Er lebte lieber von der Fertigung von
Strohsandalen als ein gutes Amt zu akzeptieren. Es passt zu sei-
ner Philosophie zu sagen, wer am wenigsten Einblick in sein Le-
ben gewihrt, wird erst recht bekannt in seinem Tod. Da findet
sich inzwischen eine solche Fiille an Sekundarliteratur und Aus-
gaben, dass deren Aufzihlung oder Auflistung hier keinen Sinn
mehr macht. Ich habe mich daher in meiner Leseliste auf das
beschrinkt, was ich in der Vergangenheit weniger zitiert habe
und nicht durch bereits Verarbeitetes verdeckt werden sollte.

Meine Ubertragung steht in der Schuld derer, die vor mir
vorangegangen sind und von mir weder {bertroffen werden
konnen noch sollen. Dies gilt neben Richard Wilhelm fiir den
groflen amerikanischen Ubersetzer Burton Watson (geb. 1925)23
mit der vielleicht besten Version von Zhuangzi im Englischen24,

21 S, The Complete Works of Zhuang Tzu. Translated by Burton Watson.
New York and London: Columbia UP 1968. Zur Wiirdigung bisheriger Uber-
setzungen ins Englische, s. Watson, S. 1-3.

22 Vgl. hierzu Chun Liu: The Natural Imagery in the Zhuangzi: A Prelimina-
ry Study, in: Frontiers of Literary Studies in China 7.1 (2013), S.76f, 82
(»daemoniac man«).

% S, Watson: The Complete Works of Chuang Tzu, S. 26-28.

% Zu den bisherigen Ubersetzungen im Englischen s. Die Auflistung und
Evaluierung, in: Zhuangzi. Translated into English by Wang Rongpei. 2 Bde.
Library of Chinese Classics. Chinese-English. Changsha: Hunan People’s Pu-
blishing House 1999, Bd. 1, S. 69-77. Vgl. auch den iiberheblichen Kommen-
tar zur eigenen im Vergleich zu den vorherigen Ubersetzungen, S. 77.

15



fir chinesische Gelehrte wie Chen Guying (geb. 1935)25 bzw.
Cao Chuji2¢ oder fiir japanische Gelehrte wie Fukunaga Mit-
suji?’, deren einsichtige Deutungen des schwierigen Originals
mich nicht verzweifeln lieSen. Mir blieb oft nichts anderes tibrig,
als — ahnlich wie Watson zuvor — nach chinesischen Kommenta-
ren zu iibertragen.28 Bei der Umschrift, besonders fiir die mog-
lichen Nebenlesungen, hielt ich mich meist an die von Wang Lei
sowie Zhang Chun gemachten Vorschlage2 bzw. bei der Zusam-
men- und Getrenntschreibung von Wortern an das Lexikon fiir
die klassische chinesische Sprache Gudai Hanyu Cidian (Peking:
Shangwu Yinshuguan 1991). Berater fand ich wie iiblich in Zang
Kehe von der East China Normal University und in Wang Jin-
min an der Universitit Peking. Maya Wang (Wang Qiong, Uni-
versitit Bonn) priifte freundlicherweise Zeichen und Umschrift,
Lukas Trabert vom Verlag Herder begleitete ermutigend meinen
sprachlichen Ausdruck und meine Sicht der Dinge. Wenn ich
denn nicht allzu viele Fehler gemacht haben sollte, so kennt mein
Dank keine Grenzen.

III. Zu den Themen und zur Deutung

Es war nicht erst der Tiibinger Sinologe Hans Peter Hoffmann,
der Zhuang Zi literarisch verstand und auslegte. Lange vor ihm
haben schon Martin Buber oder Burton Watson in dem Chine-
sen eher einen Dichter und in dessen Werk vor allem Poesie

% Chen Guying (Hg.): Zhuang Zi jin zhu jin shi. Peking: Zhonghua Shuju
1983.

% Cao Chuji (Hg.): Zhuang Zi gianzhu. Peking: Zhonghua Shuju, 4. Auflage
2010.

77 Fukunaga Mitsuji: Soshi. 3 Bde. Tokio: Asahi 1966 (Chiagoku kotensen).

2 Watson: The Complete Works of Chuang Tzu, S. 20-23.

» Wang Lei, Zhang Chun (Hg.): Zhuang Zi. Zhonghua chuantong wenhua
jingdian zhuyin quanben. Nanking: Dongnan Daxue 2010.

16



gesehen.30 Wiewohl eine solche Sicht nicht falsch ist, eher sogar
durch die gelegentlichen Reime bestitigt wird,3 mochte ich
dennoch Philosophie und Literatur getrennt wissen. Denn was
Zhuang Zi bietet, ist eine Weltdeutung, die sich systematisieren
lasst.32 Dergleichen gilt nicht unbedingt fiir die Dichter, von de-
nen es damals nur einen einzigen namentlich erfassbaren gege-
ben hat (Qu Yuan, ca. 343-278)! Wir konnen vielleicht im lyri-
schen Anklang das nachwirken sehen, was Burton Watson fiir
den geistigen Ausgangspunkt des Zhuang Zi hilt: die Kultur
des untergegangenen Shang-Reiches, dessen Herrscherhaus ins
heutige Henan umgesiedelt wurde und weiter die Opfer an die
Ahnen pflegte. Bekanntlich bedurften die Opfer der Lieder und
diese wiederum der Lyrik. Da alle Poesie in China von Anfang an
gereimt war, liefSe sich leicht ein Bogen zu Zhuang Zi schlagen
und die These vertreten, auch das, was wir chinesische Philoso-
phie nennen, verdankt sich dem Religiosen, zumal das Daode
Jing des Lao Zi ebenfalls gereimt war und wir in den Gesprdichen
des Konfuzius viele Hinweise auf Tempeldienste finden.

Im Falle des Zhuang Zi erlaubt uns noch ein weiterer Um-
stand, das religiovse Moment fiir die chinesische Antike zu be-
miihen. Der Meister gilt allgemein, wenn nicht in der Nachfolge
des Schamanentums, so doch zumindest als Mystiker.33 Er ver-
langt die Befreiung von der Welt und den Flug der Seele, um
umkehren, um zuriickkehren, um heimkehren zu konnen. Ziel
ist die Vereinigung mit dem Tao, wir konnen auch sagen, mit
dem Kosmos, mit dem Urgrund. Dazu sind Abgeschiedenheit
und Einsamkeit eine notwendige Voraussetzung. Grund fiir die-

% Tschuang-Tse: Reden und Gleichnisse, S.228; Watson: The Complete
Works of Chuang Tzu, S. 19f.

31 Zum Reim und zu gereimten Ubertragungen im Deutschen s. Hoffmann:
Die Welt als Wendung, S. 24-26.

32 Zur Systematisierung s. Méller: In der Mitte des Kreises.

3 Ich folge hier Erkenntnissen von Saskia Wendel: Christliche Mystik. Eine
Einfithrung. Kevelaer: topos plus, 2. Auflage 2011, die das Thema allgemein,
nicht nur christlich behandelt!

17



se »Flucht« aus der Welt ist die Sicht vom Leben auf Erden als
Leid und, modern gesprochen, von unserer Existenz als Entfrem-
dung. Eben hier kniipft all das an, was sich von Mystik allgemein
sagen lasst. Es ist dies die Erfahrung mit dem Urgrund alles
Seienden, die zur Gelassenheit fiihrt, zur Sorge um sich und die
anderen. Diese Sorge bedarf — trotz aller Zweifel am Wort bzw.
an der Sprache tiberhaupt — des Gespriches, des Lehrgespriches,
der Lehre und des Gleichnisses. Denn nur in Bildern ldsst sich
fassen, was als das Wesentliche dem Gesprochenen und Ge-
schriebenen verlorengeht. Dieser Verlust wird aufgefangen
durch eine Geschichte, die erzdhlt wird. In deren Mittelpunkt
steht ein Bild, welches — nach der Erweckung — sogleich zu ver-
gessen ist, ebenso wie das eigene Ich. Nur die Gelassenheit als
das Lassen von Dingen erlaubt ein Versinken der »Seele« im
Seinsgrund.

Wir konnen auch hier von einer Philosophie der unio mysti-
ca sprechen. Das Ich verliert sich im guten Sinne, es verliert sich
im Absoluten des Tao. Dieser » Verlust« erfolgt durch einen Auf-
stieg bzw. durch einen Abstieg, bei Zhuang Zi xiaoyaoyou 5%
i34 geheifsen.

Nun haben wir eigentlich alles Wesentliche erfasst und
konnten innehalten, doch tut es not, noch das eine oder andere
klarend und auslegend nachzutragen. Der Mensch bedarf der
Geschichten, um zu begreifen und andere begreifen zu lassen.3
Dies erfolgt im Rahmen von Lehre und Gleichnis, wobei den
Bildern besondere Bedeutung zukommt.3¢ Daher horen wir bei

3 Zu diesem Begriff s. Wang Furen: Zhuang Zi de ziyouguan — Zhuang Zi de
>xiaoyaoyouc« de zhexue chanshi, in: Xin Guoxue Yanjiu 8 / 2012, S. 25-46.

% S, hierzu Odo Marquard: Philosophie des Stattdessen. Stuttgart: Reclam
2000, S. 60—-64 (Narrare necesse est). Der Philosoph, der zu diesem Thema
mehrfach geschrieben hat, spricht hier zwar von der Moderne, doch héren
wir auch im Alten Testament, dass, wer keine Geschichten erzihlt bekommt,
krank wird!

% Vgl. hierzu das erhellende Nachwort von Martin Buber zu: Tschuang-Tse:
Reden und Gleichnisse, S. 165-230.

18



Zhuang Zi so viel von Vogeln, Froschen und Baumen. Um nun
die Lehre besonders tiberzeugend zu gestalten, sind bestimmte
Stilmittel notig. Dies ist neben dem Parallelismus vor allem die
Kunst der Hyperbel, wie wir sie spiter ebenfalls bei dem grofen
Dichter und taoistischen Priester Li Bai (701-762) finden.
Zhuang Zi mag uns in der Verwendung von Ubertreibungen
maflos erscheinen, doch erfiillt sein meisterlicher Gebrauch den
Zweck, dass die Leserschaft gleichsam blind akzeptiert, was ihr
auf diese Weise an Weisheit geboten wird.

Da ist zum Beispiel die Sache mit dem Vogel Peng (Rokh).
Wenn dieser sich wirklich so weit ans Firmament hinaufschwin-
gen kann, wie uns gleich zu Beginn des Zhuangzi erzahlt wird,
dann miisste er, um seinen Flug tiberleben zu kénnen, entspre-
chend ausgeriistet sein. Und zwar so wie der Osterreicher Felix
Baumgartner, der am 8. Oktober 2012 seine Art von xiaoyaoyou
in die Tat umsetzte. In einem Spezialanzug stieg er aus gut
36 000 m Hohe vom Himmel zur Erde herab, ohne zu erfrieren,
ohne zu ersticken, ohne das Bewusstsein zu verlieren. Natiirlich
diirfen wir diese moderne Form der Himmelsreise nicht mit der
des Vogels Peng vollkommen gleichsetzen. Dessen Flug ist ein
geistiger Flug und als Bild fiir die nicht weiter mitteilbare Erfah-
rung einer Begegnung mit dem Weltengrund zu verstehen. Die-
se Begegnung ist folglich immer an einen Ort gebunden, hier an
die Erde fiir den Aufstieg, an das Firmament fiir den Ubergang
und an den tiefsten Grund fiir die Ankunft.3” Eine solche Orts-
gebundenheit gilt aber ebenfalls fiir die wichtigen Gegenspieler
wie Zikade und Turteltaube oder Frosch und Schmetterling. Im
Sinne von Wolfram Hogrebe (geb. 1945) konnen wir auch von
einer Urszene sprechen.38 Das heifst, ob von der Welt erlost oder

37 Zur Rolle des Ortes im Rahmen von Wissen und Nichtwissen s. Hisao
Matsumaru: Wissen und Ort (Basho) und die reine Erfahrung, in: Hugo
Schmale u.a. (Hg.): Wissen / Nichtwissen. Miinchen: Fink 2009, S. 237-352.
3 S, hierzu Wolfram Hogrebe: Riskante Lebensnihe. Die szenische Existenz
des Menschen. Berlin: Akademie 2009.

19



nicht, selbst der »eigentliche Mensch« (B A zhenren, & A zhi-
ren, K\ tianren, f# A\ shenren) ist noch an etwas gebunden, an
einen Ort, um zur Entfaltung zu kommen bzw. uns als vom nie-
deren Dasein befreit erscheinen zu konnen. Aus diesem Para-
doxon entwickelte der Buddhismus spiter die Lehre von der Un-
gebundenheit in der Gebundenheit, das heif$t vom Haften an den
Dingen, ohne an ihnen zu haften.

Wenn wir den Seelenfliigen nur als Bild Glauben schenken
diirfen, dann miissen wir von der Philosophie eines Zhuang Zi
mit Henrik Jager als von einer »Philosophie der Unschirfe«39
sprechen. Dies soll uns aber nicht weiter beunruhigen, denn die
deutsche Philosophie der Gegenwart hat dem philosophischen
Ideal der »Letztbegriindung« lingst den Abschied erteilt.40 An
die Stelle der Letztbegriindung ist die Skepsis4! getreten und
das Unthema Nichtwissen4? ist inzwischen zu einem »heifSen«
philosophischen Thema avanciert. Ob Zhuang Zi oder deutsche
Philosophen wie Josef Simon (geb. 1930), sie alle lehren das eine:
Es gibt nicht nur »den einen Weg, die eine Ansicht«, wie zur Zeit
der Kulturrevolution als hochste Losung von Mao Zedong aus-
gegeben, es gibt vielmehr viele Wege und viele Ansichten. Da
kann am Ende unseres enggefiihrten Denkens immer noch etwas
anderes sein als unsere lieb gewordene Meinung. Fiir diese ha-
ben wir uns offenzuhalten. Aber vielleicht sollte das auch fiir
unseren Zhuang Zi gelten, der einmal bedenken moge, ob nicht
ein Verweilen im schiitzenden Geholz tiber der duftenden Erde
manche Vorziige habe im Vergleich zum einsamen Auf- und
Abgleiten in der eisigen Stratosphare.

Gleichwohl erscheint uns der Gedanke des Relativismus (gi-

% Zhuangzi: Mit den passenden Schuhen vergifit man die Fiifle, S. 51 und 54f.
4 Robert Spaemann: Schritte iiber uns hinaus. Gesammelte Reden und Auf-
sitze I. Stuttgart: Klett-Cotta, 2. Auflage 2010, S. 10.

4 Odo Marquard: Skepsis und Zustimmung. Philosophische Studien. Stutt-
gart: Reclam 1994.

# Hans Adler: Das gewisse Etwas der Aufklirung, in: ders., Rainer Godel
(Hg.): Formen des Nichtwissens der Aufklirung. Miinchen: Fink 2010, S. 21.

20



wulun 574712, alle Dinge sind gleich)43, wie ihn Zhuang Zi ver-
tritt, inzwischen vertraut. Dies hat mit 1989 und mit dem Ab-
schied von den Lebensliigen zu tun. Europa hat spit dazugelernt,
wenn es auch Vorlaufer fiir die Relativierung des Rationalen und
Unbedingten gibt. Sicht man einmal von Sokrates ab, so hat die
Vorstellung eines relativen Wissens in der europdischen Geistes-
geschichte erst spit Fufd fassen konnen. Manche gehen vom
18. Jahrhundert44, manche vom 13. und 14. bzw. vom 16. Jahr-
hundert# aus. Die Fragen des europiischen Mittelalters, ob wir
tiberhaupt wissen konnen, ob uns nicht ein Gott tduscht, werden
fir Zhuang Zi kaum relevant gewesen sein. Seine Skepsis ist
keine Sache der Verzweiflung. Finis cognitionis wird ihn eher
begeistern konnen, denn wer sich dem (natiirlichen) Wandel
(hua fk) tberldsst, ist im Wandel aufgehoben. Er ist eins mit
dem Geschehen im Weltall. Fiir Zhuang Zi gibt es nichts End-
giiltiges: Alles ist im Wandel begriffen. Fiir eine solche Sicht
liefert uns die Astronomie inzwischen tdglich neue Beweise,
denn Sternbilder werden unentwegt geboren und verschwinden.
Die aristotelische Sicht eines endlichen Raumes in unendlicher
Zeit steht langst nicht mehr auf der Agenda. Das uns bekannte
Weltall mag selbst nur Teil eines noch grofleren Alls sein. Das
Unendliche hat daher neu bedacht zu werden, und sicherlich
auch tiber den Vogel Peng hinaus.

Die Unendlichkeit und Unergriindlichkeit des Seins ist daher
das Thema des Zhuang Zi. Es fasst sich in dem Begriff des Mys-
teriums (xuan %) zusammen. Uber diesen will kein Taoist hi-
naus. Denn der Taoist ist kein Faust, der wissen will, was diese
Welt zusammenhailt. Ein Zhuang Zi weifs das langst. Daher tiber-

# Vgl. hierzu Wang Furen: Zhuang Zi de pingdengguan — Zhuang Zi »Qiwu-
lun« de zhexue chanshi, in: Xin Guoxue Yamjiu 7 (2011), S. 59-157.

# Hans Adler und Rainer Godel: Einleitung. Formen des Nichtwissens im
Zeitalter des Fragens, in: Adler, Godel: Formen des Nichtwissens, S. 9.

4 Dominik Perler: Zweifel und Gewissheit. Skeptische Debatten im Mittel-
alter. Frankfurt a. M.: Klostermann, 2., durchgesehene Auflage 2006, S. XII,
4f.

21



lasst er sich dem Tao, dem Unendlichen und dem Wandel. Dabei
sind ihm Tod und Leben als Formen der Wandlung eins. So wie
er sich im Leben verabschiedet, verabschiedet er sich auch im
Sterben von seinen Schiilern. Sich dem Wandel iiberlassen, ist
etwas anderes als Wissen. Unendlichkeit und Wandel kann der
Mensch in ihren Strukturen lediglich erahnen, aber mehr auch
nicht.

Auf die europiische Frage, ob ein Mensch etwas wissen kann,
hitte Zhuang Zi mit der Aufforderung zum Vergessen geant-
wortet: Vergiss die bohrende Frage, vergiss die mogliche Ant-
wort, vergiss das vermeintliche Wissen. Doch kénnen und wol-
len wir uns auf das Gegenteil von dem einlassen, wofiir die
europiische Philosophie im Groflen und Ganzen bis vor kurzem
stand: In dubio contra traditionem? Zhuang Zi lehrt Skepsis,
aber nicht in der Erwartung einer Letztbegriindung. Die gesunde
Skepsis ist in Europa seit Michel de Montaigne (1533-1592) um-
geschlagen: Von »es konnte auch so sein« in »es mufS so und darf
nicht anders sein«.46 Nur deswegen kann Jiirgen Habermas (geb.
1929) von der Philosophie als einem Ort der Verzweiflung spre-
chen. Zhuang Zi wiirde ihn dafiir auslachen, denn alles Wissen
war fiir ihn weltliches Wissen.

Wahre Erkenntnis eroffnet sich fiir Zhuang Zi nur im Zu-
stande des vollkommenen Vergessens. Allein so sei der Seins-
grund zu erfahren. Und die Erkenntnis dieses Seinsgrunds, die-
ses »anderenc, ist in der Mystik die Erkenntnis von einem selbst.
Aber vielleicht sprechen wir besser von Erleuchtung oder Erah-
nung als von Erkenntnis, um begrifflich nicht in Verwirrung zu
geraten, zumal selbst die hohere Erkenntnis nicht unbedingt
sein Gliick der Erkenntnis«4” bedeuten muss, sondern auch eine
Gefahr darstellen kann, wenn wir ihr nicht gewachsen sind. Es

% Vgl. hierzu Odo Marquard: Individuum und Gewaltenteilung. Philosophi-
sche Studien. Stuttgart: Reclam 2004, S. 68-90 (Sola divisone individuum).
47 Josef Simon: Gliick der Erkenntnis. Zur Motivstruktur der Wissenschaft,
in: Giinther Bien (Hg.): Die Frage nach dem Gliick. Stuttgart: frommann-
holzboog 1978 (= Problemata 74), S. 113-130.

22



heift daher nicht zufillig in der chinesischen Geistesgeschichte
immer wieder, dass zu viel Erkenntnis gar keine Erkenntnis be-
deutet.

Wir sollten daher, Zhuang Zi kritisch interpretierend, der
Turteltaube und dem Brunnenfrosch ebenfalls ihr Recht geben.
Statt im Weltenraum zu zerschellen oder im Anblick des ganzen
Himmels irre zu werden, nihren sie ihr kleines Leben nach
ihrem Verstindnis, und wenn es sich auch kaum von Erde und
Holz abhebt. Und ist nicht die Nahrung des Lebens (yangsheng
F#4), wie im Falle von Meng Zi (372-289), eines der grofen
Themen das Zhuang Zi?48 Wir konnen sogar sagen, dass die Tur-
teltaube und der Brunnenfrosch gleichfalls ihre Art von Verges-
sen praktizieren. Sie haben das grofse Ganze zu vergessen, um
nicht tiberfordert zu werden. Natiirlich wire dies fiir Zhuang Zi
ein »schlechtes« Vergessen. Doch konnen wir nicht in der Tur-
teltaube und in dem Brunnenfrosch ebenfalls die Méchte wirken
sehen, die ein unniitzer Baum oder ein Kriippel verkorpert? Un-
ser Meister wird nicht miide, alles Unvollkommene als das Wah-
re zu preisen.4> Warum dann nicht auch Turteltaube und Brun-
nenfrosch? Zhuang Zi wiirde sagen, diese beiden sind sich ihrer
selbst nicht innegeworden und ahnen daher nichts von dem, was
auch sonst noch sein konnte aufSer ihrer kleinen Existenz. Beide
wiren also geistige Kriippel, doch haben sie als solche wirklich
nur Kritik verdient? Als absolut Wissende wiren sie Gott und
alle Philosophie hitte ein Ende. Nur weil es sie gibt, kann
Zhuang Zi an ihrem Beispiel sein Denken festmachen. Insofern
ist selbst er an etwas gebunden!

Im Marz 2012 fragte mich meine zweite chinesische Lieb-
lingsstudentin, Zhang Bingye (Bonnie Zhang), an der Univer-

4 Zu diesem Thema s. Wang Furen: Zhuang Zi de shengmingguan — Zhuang
Zi »yangshengzhu« de zhexue chanshi, in: Xin Guoxue Yanjiu 9 (2013), S. 1-
31.

4 Zum Preis des Unvollkommenen in der deutschen Gegenwartsphilosophie
s. Odo Marquard: Gliick im Ungliick. Philosophische Uberlegungen. Miin-
chen: Fink, 3. Auflage 2008, S. 9f.

23



sitat Shantou: Was ist Gliick? Ich verwies auf Josef Pieper (1904—
1997). Gliick sei die Begegnung mit dem Gottlichen.50 Auch
wenn Zhuang Zi nicht von der Gliickseligkeit spricht, so diirfen
wir sein Verstdndnis von sich und uns doch dhnlich fassen:
Gliick ist ein Leben im Angesicht des Weltengrundes. Dieses
mag fiir die Turteltaube zu grof$ sein, wir sehen es ihr nach.
Doch fiir uns bedeutet es, nicht grofS genug, ein Aufgefangen-
werden in der Zustimmung zu dem, was uns noch vorgesehen

(tianji KAL) ist.

Wolfgang Kubin vor Pfingsten 2013 an der Beijing Foreign
Studies University

% Josef Pieper: Gliick und Kontemplation. Kevelaer: topos 2012.

24



