Ralph Skuban
»In diesem Gefaf$ erklingt das Ewige“

vianova

Verlag Via Nova



Ralph Skuban
»IN DIESEM

GEFASS

ERKLINGT DAS

EWIGE«
Kabirs Yoga des Gliicks

Poetische Texte
des groflen indischen Mystikers




1. Auflage 2013

Verlag Via Nova, Alte Landstr. 12, 36100 Petersberg
Telefon: (06 61) 6 29 73

Fax: (06 61) 96 79 560

E-Mail: info@verlag-vianova.de

Internet: www.verlag-vianova.de / www.transpersonale.de
Umschlag: Guter Punkt, Miinchen
Satz: Sebastian Carl, 83123 Amerang
Bildnachweis: S. 8 © Bariskina, 107589137 — shutterstock.com

S. 102 © blue67design, 97257683 - shutterstock.com
Druck und Verarbeitung: Appel und Klinger, 96277 Schneckenlohe
© Alle Rechte vorbehalten

ISBN 978-3-86616-253-2



AR AR AR AR R R AR AR RIS

Der (MNoschus isc i Oc]ﬁsen,

er aber suchc ih» nichc in sich selber.

61' WCLﬂdCf’t le‘ﬁef’ cuuf'def Suc]ﬁe

nach Gras.




AR AR AR AR R R AR AR RIS

1 n]ﬁaLC

VOTWOT .ottt re e e s e e te e e s e e sae e e e seeneenns 9

Kabir - Weber, Musiker, Mystiker.........cccccoceuerrernerercnnce 11

Kabirs Li€der.......ccooveuiveeierereeiereteeeeeeeeeteveeeere e 17

Der innere KOSMOS ......ccccoeeveieiieeececeeceeceeeece e 103

Der Yoga des Herzens -

Ubungen fiir Anahata, das Herzchakra.......cccoveuenn.e.. 109

Zu dieser UDErSEetZung ......c..veeveeeeemneceusneermereessinsessesnesees 121

Verzeichnis der Lieder........cccoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeennens 123 )

GIOSSAT «..vvveeiereteeeeetetecee ettt a et seananenes 126 = ‘, y

ANmerkungen........ocveuiciciiiiiiccse e 134 =

Nachwort & Danksagung .........c.ceceveereeercrneeneeenncrnennnnes 141 —= (
—




VOPWOVC

abir war Weber von Beruf. Wenn er nicht ar-
beitete, dann spielte und komponierte er Lie-
der. Vor allem aber war er Mystiker. Seine Texte
schiumen tber vor Leidenschaft fiir Gott, die Wahrheit
und die Liebe. Dabei sind sie in einfacher Sprache abge-
fasst und von wunderbar schlichter Schonheit. Und selbst
in den geheimnisvollsten Passagen fiihlt sich alles, was er
sagt, geradezu wirklich und echt an. Man muss Kabir ein-
fach glauben, dass er selbst erfahren hat, wovon er spricht.
Ich bin selbst Musiker und habe mir schon oft vorzustel-
len versucht, wie er auf der Vina, ein Saiteninstrument,
das einer Gitarre dhnelt, spielt und dazu seine Lieder singt.
Mutig trigt er seine eigene Gotterfahrung vor. Alle for-
malen Lehren vom Tisch fegend und unerbittlich in der
Ablehnung der institutionalisierten Religion ist er vom
Schlage eines Visiondrs wie Meister Eckhart, der ebenfalls
wusste und sagte, dass Gott nicht vermittelbar ist, sondern
nur peronlich erfahrbar. Er erkannte, dass das Hochste
nicht in Kirchen, Texten oder Statuen, sondern im Herzen
eines jeden Wesens lebendig ist:



Die Bilder sind alle leblos, sie konnen nicht sprechen.
Ich weifS das, denn ich habe sie laut angerufen.
Die Puranas und der Koran sind nur Worte.
Weil ich den Vorhang hob, hab ich es gesehen.

Mystiker waren zu allen Zeiten in allen Kulturen ein Dorn
im Auge der herrschenden Kasten, so auch Kabir: Weder
die Brahmanenpriester noch die muslimischen Imame
machte er sich zu Freunden. So viel innere Freiheit hal-
ten Herrscher nicht aus. Man wollte ihm den Prozess ma-
chen. Kabir kam dennoch mit dem Schrecken davon. Zum
Gluck fiir uns. So konnte er uns seine wunderbaren Texte
hinterlassen, authentische Lieder tiber die Gliickseligkeit
der Erfahrung des Hochsten, eine Erfahrung, die unser
aller Geburtsrecht ist.

10



Kabirr - \Vebev, musﬂ&eﬁ
mrstikef

icht viel tiber Kabirs Leben ist bekannt. Er war

ein Mensch aus dem Volk, kein Monch oder

Gelehrter. Er kam etwa um 1440 nahe Benares
auf die Welt, einer Stadt im Nordosten Indiens, die am
heiligen Fluss Ganges liegt und die man auch Varanasi
nennt. Seine Eltern waren Muslime. Schon frith im Leben
begegnete Kabir seinem spirituellen Lehrer Ramananda,
ein Anhdnger der zu dieser Zeit blithenden Stromung des
Bhakti Yoga. Bhakti, die liebende Hingabe zum Hochsten
oder Gott, gilt als der schnellste und einfachste Weg der
Selbst-Verwirklichung. Auch unter den Christen gab es
viele verwirklichte ,,Bhaktas“. Um nur einige wenige dieser
Mystiker zu nennen: Der deutsche Theologe Meister Eck-
hart (13. Jh.) und sein Schiiler Johannes Tauler (14. Jh.), die
spanischen Heiligen Teresa von Avila und Johannes vom
Kreuz (16. Jh.), oder der deutsche Lyriker Angelus Silesius
(17. Jh.). Alle wurden sie von ihren Kirchen verfolgt, denn
um bedingungslos zu lieben, bendtigt man keine Kirche,
kein Wissen, keinen Priester und keine Beichte. Ein lie-
bender Gott kann weder vermittelt werden, noch straft er.
Deshalb trachteten die Trager des Herrschaftswissens den

1l



Erleuchteten immer schon nach dem Leben. Kabir entkam
knapp der Verfolgung und hatte das Gliick, 1516 einen na-
tiirlichen Tod in Maghar im Nordosten Indiens, nahe der
Grenze zum heutigen Nepal, sterben zu diirfen.

Im dufSeren Leben war Kabir verheiratet und verdiente
seinen Unterhalt mit dem Handwerk des Webens. Seine
Leidenschaft aber gehorte dem inneren Leben. Er glithte in
seiner Suche nach Gott, ja, er verzehrte sich vor liebender
Hingabe zu ihm. In seinen Liedern versucht er immer wie-
der aufs Neue, das Unsagbare zu sagen. Er lasst uns Anteil
haben an seinem reichen inneren Sein und an seinen lei-
denschaftlichen Gipfelerfahrungen in der Meditation, wel-
che die Yogis Samadhi nennen, was so viel wie Verschmel-
zen heif3t. Dies ist eine in Worten nicht auszudriickende
Erfahrung der Gliickseligkeit, die oft auch Ekstase genannt
wird, ein eigentlich unpassendes Wort dafiir. Denn Eksta-
se kommt von den lateinischen Begriffen ,ex* (heraus) und
,stare’ (stehen) und meint so viel wie: aufSer sich sein. Sa-
madhi bedeutet jedoch genau das Gegenteil, namlich das
dullerste In-sich-selbst-Sein, das dem Menschen {iberhaupt
moglich ist. Der eigentlich viel treffendere Begrift der En-
stase, den der ruménische Religionsphilosoph Mircea Eli-
ade (1907-1986) einmal pragte, konnte sich — wohl seiner
Kiinstlichkeit wegen — nie durchsetzen.

In diesem In-sich-selbst-Sein, das man in Indien auch
Yoga oder Selbst-Verwirklichung nennt, erkennt der
Mensch, dass er eins ist mit der Gesamtheit der Schopfung
und zugleich eins mit Gott. Die Christen nennen dieses
Erlebnis unio mystica. Es ist das Ziel des Yoga. Das Wort
Yoga selbst heifit Einssein. Das deutsche Wort Joch und

12



das englische yoke kommen daher. Es geht um Verbin-
dung: um die Wieder-Verbindung mit dem, von dem wir
uns getrennt glauben, um die Wieder-Erfahrung jenes in-
neren Lichtes, das immer in uns leuchtet, dessen Glanz wir
aber vergessen haben. Das Erleben dieses inneren Lichtes
ist wirkliche Religion. Auch im Wort Religion steckt ja die
Idee der Verbindung. Das lateinische Wort religio heifst
Riickverbindung mit der Quelle, aus der wir kommen -
mit der Quelle, die wir sind. Wirkliche Religion findet nie-
mals in der Kirche statt, sondern im ,,mystischen Korper,
wie es Johannes Tauler nannte: ,,Er ist in das Inwendigste
versunken®, sagt er iitber den Menschen in der meditativen
Gipfelerfahrung, ,und zu einer gliickseligen Anhanglich-
keit an Gott zusammengeschmolzen, wahrend er in seiner
Freiheit und seiner Wirksamkeit unbehindert bleibt.!

Kabir muss viele solcher transformativer Erfahrungen
gemacht haben. Immer wieder hat er dariiber geschrie-
ben. Wir diirfen annehmen, dass er seine Texte sang und
sich dazu selbst auf der Vina begleitet hat, ein Saitenin-
strument, das in Indien schon damals seit 1500 Jahren
bekannt war. Wie seine Musik wohl geklungen hat, als er
sein Gliick besang, werden wir leider nie mehr erfahren.
Doch seine Texte allein sind so kraftvoll, wahrhaftig und
Trost spendend, dass sie Kabir unsterblich machen sollten.
Immer wieder neu besingt er seine Freude:

Im Ozean der Schopfung, der die Liebe des Lichtes ist,
fiihlen sich Tag und Nacht an wie eins.
Freude fiir immer, kein Leid — kein Kampf!
Dort habe ich Freude erlebt, bis zum Rand gefiillt,

13



Vollkommenheit der Freude;
dort ist kein Platz fiir den Irrtum.

Um Kabir ranken sich ein paar liebenswiirdige Anekdo-
ten. Eine erzahlt von Kabirs Initiation als Schiiler:

In jenen Zeiten war das Ansehen des Yogi Ramananda
(1360-1470) auf seinem Hohepunkt. Sufis wie Brahma-
nen, Muslime wie Hindus horten seine Lehre des Bhakti
Yoga, hinter deren Popularitdt er die treibende Kraft war.
Kabir wollte unbedingt sein Schiiler werden. Die Chancen
schienen jedoch gering, dass ein Hindu einen Muslim als
ordentlichen Schiiler akzeptieren wiirde. Erwartungsge-
maf lehnte Ramananda ab. Doch Kabir blieb hartnickig.
Er versteckte sich auf einer der Treppen, die hinunter zum
Ganges fithrten. Er wusste, dass Ramananda sie regelma-
f3ig benutzte, um sein Bad im Heiligen Fluss zu nehmen.
Als Ramananda auf Kabir trat, erschrak er und rief aus:
»Ram! Ram!“ — der Name der Inkarnation Gottes, die er
verehrte. (Wir konnten auch sagen: Die konkrete Form, der
sich Ramananda zuwandte, um mit Gott in Verbindung zu
treten). Sogleich erklédrte Kabir, er sei nun als Schiiler an-
genommen, da er von Ramananda das Mantra der Einwei-
hung erhalten habe. Die Legende sagt, Ramananda habe
ihn akzeptiert, sehr zum Missfallen sowohl von Hindus
wie auch Muslimen. Von Anbeginn also fegte Kabir die in-
stitutionellen Gepflogenheiten beiseite, wie so viele Heilige
der Menschheitsgeschichte. Wahrheitssuche und instituti-
onalisierte Religion gehen eben oft nicht zusammen.

Eine andere Geschichte erzdhlt davon, dass Kabir ge-
beten wurde, in einer grofien Halle zu den Menschen zu

14



sprechen. Er blickte in die Runde und sah fiinfzehnhun-
dert Ménner. ,Wo ist Mirabai? fragte er und weigerte
sich, auch nur einen weiteren Satz zu sprechen, bevor die
damals sehr beliebte Musikerin und Mystikerin nicht in
diese grofie Runde von Manner-Egos eingeladen wiirde.
Wie Kabir schrieb auch Mirabai (1498-1546) ekstatische
Lieder und zog von Dorf zu Dorf, um sie den Menschen
vorzutragen. Man lief§ nach ihr suchen. Die Menge war-
tete lange, denn Mirabai muss viele Kilometer weit weg
gewesen sein. Als sie schliefSlich kam, sprach sie etwa eine
halbe Stunde. Die Mdnnerriege war so beriihrt von ihrer
Hingabe zu Gott, den sie als Krishna - ,den Dunklen® -
ansprach, dass sich die Versammlung danach aufloste. Ka-
bir musste nichts mehr sagen.

Eine wunderbare Geschichte dreht sich um Kabirs Be-
grabnis. Als er starb, stritten sich die Schiiler um seinen
Leichnam. Die Muslime wollten ihn begraben, die Hindus
dagegen verbrennen. Die Legende erzéhlt, dass Kabir sei-
nen streitenden Schiilern plotzlich erschien und sie auf-
forderte, das Leichentuch zuriickzuziehen: Unter dem Lei-
chentuch befand sich kein toter Kérper mehr, sondern ein
Berg von Blumen. Die eine Hilfte begruben die Mulisme
in Maghar, der Stadt, in welcher Kabir starb. Die andere
Halfte wurde von den Hindus in Kabirs Geburtsstadt Ben-
ares verbrannt. So steht die Geschichte von Kabirs Begrab-
nis als Bild fiir seine Texte, in welchen er Briicken baute
und die mystischen Elemente zweier grofier Traditionen
verschmolz.

Kabir geht es nur um das EINE. Und dem gibt er in kre-
ativem Uberschwang Namen iiber Namen, so wie diese:

15



Brahma, Gott, Herr, Liebe, Er, Das, Wahrheit, Freund,
Kamerad, Spieler, der wahre Lehrer, Schopfer, Licht, das
Unbegreifliche, das Unendliche, der Unaussprechliche,
das Allerhochste, die Leere, Himmel, Geist, das Formlo-
se, das Juwel, Stille, Nektar, der Ozean des Gliicks, Atem,
Reines Sein, der Unerreichbare — und immer wieder: der
Brautigam oder der Geliebte. Und auch fiir sich selbst und
den Menschen an sich hat Kabir viele Bilder: die Braut,
der Liebende, Sucher, Korper, Gefif3, Herz, Schwan, Bie-
ne, Geschopf, Diener, Sklave und Schiiler. Kabirs zentra-
le Botschaft ist die Vereinigung des Menschen mit Gott,
die Begegnung von Braut und Briautigam. Immer wieder
ruft er: ,Wach auf!“ Und noch immer klingt seine Stimme
kraftvoll, damit wir dies erkennen:

In diesem Gefdif§ aus Erde

sind schattige Plitze und Haine.
Und darin ist der Schopfer.

16



Kabirs Lieder

UnzaBLiqe Zeicalcer
basc du gesc%Lafen.
Willse du michc

diesen () )orqen erwachen?




1ch bin ar deiner Seice

Wo nur suchst du mich?
Schau hin! Ich bin an deiner Seite.

Ich bin nicht im Tempel,
nicht in der Moschee.
Ich bin nicht in der Kaaba?
und nicht am Kailash.?
Ich bin nicht in Riten und Zeremonien,
nicht in Yoga und Entsagung.

Wenn du ein wirklicher Sucher bist,
dann erblickst du mich in diesem Augenblick -

du begegnest mir in diesern Moment.

Kabir sagt:
,Gott ist der Atem allen Atems.

18



Alle suchern Goce

Es ist nicht notig,
den Heiligen zu fragen,
welchem Stand er angehort.
Denn Priester, Krieger, Hindler
und alle sechsunddreif$ig Stinde,
alle suchen Gott.

Es ist einfach toricht,
den Heiligen zu fragen,
was sein Tagwerk ist.
Der Barbier sucht Gott,
auch die Waschfrau und der Schreiner.
Sogar Raidas* war ein Sucher Gottes.
Und Rishi Swapacha® war Gerber von Beruf.

Hindus wie Moslems haben jenes Ziel erreicht,
wo kein Merkmal der Unterscheidung bleibt.

19



Poffe auf fhn

soLancje du poch asm Leben bisc

Hoffe auf Ihn, solang du noch am Leben bist,
erkenne, solang du noch am Leben bist,
verstehe, solang du noch am Leben bist,

denn im Leben liegt die Befreiung.

Brechen deine Fesseln
nicht noch zu Lebzeiten,
welch Hoffnung auf Befreiung
liegt dann im Tod?
Zu glauben, die Seele
wiirde eins mit Thm,
nur weil sie den Korper verlassen hat,
das ist blof§ ein Wunschtraum.

Findest du Ihn jetzt,
so findest du Ihn dann.

Wenn nicht, dann wirst du blof8

in der Stadt der Toten wohnen.
Erlangst du jetzt die Einheit,

so erfihrst du sie auch im Jenseits.
Bade in der Wirklichkeit,
erkenne den wahren Lehrer,
hab Vertrauen in den wahren Namen!

Kabir sagt:

»Es ist der suchende Geist, der hilft.
Ich bin der Sklave dieses suchenden Geistes.“

20



Ge]ﬂ‘ nichc in der BLumencjcu'ten

Geh nicht in den Blumengarten!
Freund! Geh nicht dahin!
Der Blumengarten ist in deinem Korper.
Setz dich auf die tausend Bliitenblitter des Lotus®
und blicke von dort auf die unendliche Schonheit.

2l



Die ]:on'be der Liebe

Meinen rastlosen Geist
brachte ich zur Ruhe
und mein Herz strahlt,
denn in der Soheit
sah ich tiber die Soheit hinaus.”

Als Er bei mir war,
sah ich den Kameraden selbst.
Ich lebte in Gefangenschaft
und befreite mich selbst.
Ich loste mich aus dem Griff der Enge.

Kabir sagt:

»Ich habe den Unerreichbaren erreicht,
und mein Herz trigt nun die Farbe der Liebe.”

22



61' wancleft umlﬂer

auf' der Suche rach Gras

Der Mond leuchtet in meinem Korpet,
doch meine blinden Augen
konnen Ihn nicht sehen.

Der Mond ist in mir
und auch die Sonne.

Die nichtgespielte Trommel
der Ewigkeit erklingt in mir,
doch meine tauben Ohren
konnen sie nicht horen.®

Solange der Mensch
Jch®und ,Mein’ ruft,
bedeuten seine Werke

so viel wie nichts.
Wenn alle Leidenschaft
fiir Ich und Mein gestorben ist,
dann ist Gottes Werk getan.

Tun hat kein anderes Ziel,
als Erkenntnis zu erlangen.
Scheint sie auf, wird das Tun beendet.
Die Bliite erbliiht um der Frucht willen.
Erscheint die Frucht, verwelkt die Bliite.

Der Moschus ist im Ochsen -

er aber sucht ihn nicht in sich selber.
Er wandert umher auf der Suche nach Gras:

23



