
Ralph Skuban

„In diesem Gefäß erklingt das Ewige“

Verlag Via Nova



Ralph Skuban

»In dIesem 

Gefäss
erklInGt das 

ewIGe«
Kabirs Yoga des Glücks

Poetische Texte 

des großen indischen Mystikers

Verlag Via Nova



1. Aulage 2013 

Verlag Via Nova, Alte Landstr. 12, 36100 Petersberg

Telefon: (06 61) 6 29 73

Fax: (06 61) 96 79 560

E-Mail: info@verlag-vianova.de

Internet: www.verlag-vianova.de / www.transpersonale.de

Umschlag: Guter Punkt, München

Satz: Sebastian Carl, 83123 Amerang

Bildnachweis:  S. 8 © Bariskina, 107589137 – shutterstock.com

 S. 102 © blue67design, 97257683 – shutterstock.com

Druck und Verarbeitung: Appel und Klinger, 96277 Schneckenlohe

© Alle Rechte vorbehalten

ISBN 978-3-86616-253-2



Der Moschus ist im Ochsen, 
er aber sucht ihn nicht in sich selber. 
Er wandert umher auf der Suche 

nach Gras.



Inhalt

Vorwort .................................................................................... 9
Kabir – Weber, Musiker, Mystiker ..................................... 11
Kabirs Lieder ......................................................................... 17
Der innere Kosmos ............................................................ 103
Der Yoga des Herzens – 
Übungen für Anahata, das Herzchakra .......................... 109
Zu dieser Übersetzung ...................................................... 121
Verzeichnis der Lieder ....................................................... 123
Glossar .................................................................................126
Anmerkungen ..................................................................... 134
Nachwort & Danksagung ................................................. 141



9

Vorwort

K abir war Weber von Beruf. Wenn er nicht ar-
beitete, dann spielte und komponierte er Lie-
der. Vor allem aber war er Mystiker. Seine Texte 

schäumen über vor Leidenschat für Gott, die Wahrheit 
und die Liebe. Dabei sind sie in einfacher Sprache abge-
fasst und von wunderbar schlichter Schönheit. Und selbst 
in den geheimnisvollsten Passagen fühlt sich alles, was er 
sagt, geradezu wirklich und echt an. Man muss Kabir ein-
fach glauben, dass er selbst erfahren hat, wovon er spricht.

Ich bin selbst Musiker und habe mir schon ot vorzustel-
len versucht, wie er auf der Vina, ein Saiteninstrument, 
das einer Gitarre ähnelt, spielt und dazu seine Lieder singt. 
Mutig trägt er seine eigene Gotterfahrung vor. Alle for-
malen Lehren vom Tisch fegend und unerbittlich in der 
Ablehnung der institutionalisierten Religion ist er vom 
Schlage eines Visionärs wie Meister Eckhart, der ebenfalls 
wusste und sagte, dass Gott nicht vermittelbar ist, sondern 
nur perönlich erfahrbar. Er erkannte, dass das Höchste 
nicht in Kirchen, Texten oder Statuen, sondern im Herzen 
eines jeden Wesens lebendig ist:



10 11

Die Bilder sind alle leblos, sie können nicht sprechen.

Ich weiß das, denn ich habe sie laut angerufen.

Die Puranas und der Koran sind nur Worte.

Weil ich den Vorhang hob, hab ich es gesehen.

Mystiker waren zu allen Zeiten in allen Kulturen ein Dorn 
im Auge der herrschenden Kasten, so auch Kabir: Weder 
die Brahmanenpriester noch die muslimischen Imame 
machte er sich zu Freunden. So viel innere Freiheit hal-
ten Herrscher nicht aus. Man wollte ihm den Prozess ma-
chen. Kabir kam dennoch mit dem Schrecken davon. Zum 
Glück für uns. So konnte er uns seine wunderbaren Texte 
hinterlassen, authentische Lieder über die Glückseligkeit 
der Erfahrung des Höchsten, eine Erfahrung, die unser 
aller Geburtsrecht ist.



10 11

Kabir – Weber, Musiker, 
Mystiker

N icht viel über Kabirs Leben ist bekannt. Er war 
ein Mensch aus dem Volk, kein Mönch oder 
Gelehrter. Er kam etwa um 1440 nahe Be nares 

auf die Welt, einer Stadt im Nordosten Indiens, die am 
heiligen Fluss Ganges liegt und die man auch Varanasi 
nennt. Seine Eltern waren Muslime. Schon früh im Leben 
begegnete Kabir seinem spirituellen Lehrer Ramananda, 
ein Anhänger der zu dieser Zeit blühenden Strömung des 
Bhakti Yoga. Bhakti, die liebende Hingabe zum Höchsten 
oder Gott, gilt als der schnellste und einfachste Weg der 
Selbst-Verwirklichung. Auch unter den Christen gab es 
viele verwirklichte „Bhaktas“. Um nur einige wenige dieser 
Mystiker zu nennen: Der deutsche heologe Meister Eck-
hart (13. Jh.) und sein Schüler Johannes Tauler (14. Jh.), die 
spanischen Heiligen Teresa von Avila und Johannes vom 
Kreuz (16. Jh.), oder der deutsche Lyriker Angelus Silesius 
(17. Jh.). Alle wurden sie von ihren Kirchen verfolgt, denn 
um bedingungslos zu lieben, benötigt man keine Kirche, 
kein Wissen, keinen Priester und keine Beichte. Ein lie-
bender Gott kann weder vermittelt werden, noch strat er. 
Deshalb trachteten die Träger des Herrschatswissens den 



12 13

Erleuchteten immer schon nach dem Leben. Kabir entkam 
knapp der Verfolgung und hatte das Glück, 1516 einen na-
türlichen Tod in Maghar im Nordosten Indiens, nahe der 
Grenze zum heutigen Nepal, sterben zu dürfen.

Im äußeren Leben war Kabir verheiratet und verdiente 
seinen Unterhalt mit dem Handwerk des Webens. Seine 
Leidenschat aber gehörte dem inneren Leben. Er glühte in 
seiner Suche nach Gott, ja, er verzehrte sich vor liebender 
Hingabe zu ihm. In seinen Liedern versucht er immer wie-
der aufs Neue, das Unsagbare zu sagen. Er lässt uns Anteil 
haben an seinem reichen inneren Sein und an seinen lei-
denschatlichen Gipfelerfahrungen in der Meditation, wel-
che die Yogis Samadhi nennen, was so viel wie Verschmel-

zen heißt. Dies ist eine in Worten nicht auszudrückende 
Erfahrung der Glückseligkeit, die ot auch Ekstase genannt 
wird, ein eigentlich unpassendes Wort dafür. Denn Eksta-
se kommt von den lateinischen Begrifen ,ex‘ (heraus) und 

,stare‘ (stehen) und meint so viel wie: außer sich sein. Sa-
madhi bedeutet jedoch genau das Gegenteil, nämlich das 
äußerste In-sich-selbst-Sein, das dem Menschen überhaupt 
möglich ist. Der eigentlich viel trefendere Begrif der En-

stase, den der rumänische Religionsphilosoph Mircea Eli-
ade (1907–1986) einmal prägte, konnte sich – wohl seiner 
Künstlichkeit wegen – nie durchsetzen.

In diesem In-sich-selbst-Sein, das man in Indien auch 
Yoga oder Selbst-Verwirklichung nennt, erkennt der 
Mensch, dass er eins ist mit der Gesamtheit der Schöpfung 
und zugleich eins mit Gott. Die Christen nennen dieses 
Erlebnis unio mystica. Es ist das Ziel des Yoga. Das Wort 
Yoga selbst heißt Einssein. Das deutsche Wort Joch und 



12 13

das englische yoke kommen daher. Es geht um Verbin-

dung: um die Wieder-Verbindung mit dem, von dem wir 
uns getrennt glauben, um die Wieder-Erfahrung jenes in-
neren Lichtes, das immer in uns leuchtet, dessen Glanz wir 
aber vergessen haben. Das Erleben dieses inneren Lichtes 
ist wirkliche Religion. Auch im Wort Religion steckt ja die 
Idee der Verbindung. Das lateinische Wort religio heißt 
Rückverbindung mit der Quelle, aus der wir kommen – 
mit der Quelle, die wir sind. Wirkliche Religion indet nie-
mals in der Kirche statt, sondern im „mystischen Körper“, 
wie es Johannes Tauler nannte: „Er ist in das Inwendigste 
versunken“, sagt er über den Menschen in der meditativen 
Gipfelerfahrung, „und zu einer glückseligen Anhänglich-
keit an Gott zusammengeschmolzen, während er in seiner 
Freiheit und seiner Wirksamkeit unbehindert bleibt.“1 

Kabir muss viele solcher transformativer Erfahrungen 
gemacht haben. Immer wieder hat er darüber geschrie-
ben. Wir dürfen annehmen, dass er seine Texte sang und 
sich dazu selbst auf der Vina begleitet hat, ein Saitenin-
strument, das in Indien schon damals seit 1500 Jahren 
bekannt war. Wie seine Musik wohl geklungen hat, als er 
sein Glück besang, werden wir leider nie mehr erfahren. 
Doch seine Texte allein sind so kratvoll, wahrhatig und 
Trost spendend, dass sie Kabir unsterblich machen sollten. 
Immer wieder neu besingt er seine Freude:

Im Ozean der Schöpfung, der die Liebe des Lichtes ist, 

fühlen sich Tag und Nacht an wie eins. 

Freude für immer, kein Leid – kein Kampf! 

Dort habe ich Freude erlebt, bis zum Rand gefüllt, 



14 15

Vollkommenheit der Freude; 

dort ist kein Platz für den Irrtum.

Um Kabir ranken sich ein paar liebenswürdige Anekdo-
ten. Eine erzählt von Kabirs Initiation als Schüler:

In jenen Zeiten war das Ansehen des Yogi Ramananda 
(1360–1470) auf seinem Höhepunkt. Suis wie Brahma-
nen, Muslime wie Hindus hörten seine Lehre des Bhakti 
Yoga, hinter deren Popularität er die treibende Krat war. 
Kabir wollte unbedingt sein Schüler werden. Die Chancen 
schienen jedoch gering, dass ein Hindu einen Muslim als 
ordentlichen Schüler akzeptieren würde. Erwartungsge-
mäß lehnte Ramananda ab. Doch Kabir blieb hartnäckig. 
Er versteckte sich auf einer der Treppen, die hinunter zum 
Ganges führten. Er wusste, dass Ramananda sie regelmä-
ßig benutzte, um sein Bad im Heiligen Fluss zu nehmen. 
Als Ramananda auf Kabir trat, erschrak er und rief aus: 
„Ram! Ram!“ – der Name der Inkarnation Gottes, die er 
verehrte. (Wir könnten auch sagen: Die konkrete Form, der 
sich Ramananda zuwandte, um mit Gott in Verbindung zu 
treten). Sogleich erklärte Kabir, er sei nun als Schüler an-
genommen, da er von Ramananda das Mantra der Einwei-
hung erhalten habe. Die Legende sagt, Ramananda habe 
ihn akzeptiert, sehr zum Missfallen sowohl von Hindus 
wie auch Muslimen. Von Anbeginn also fegte Kabir die in-
stitutionellen Geplogenheiten beiseite, wie so viele Heilige 
der Menschheitsgeschichte. Wahrheitssuche und instituti-
onalisierte Religion gehen eben ot nicht zusammen.

Eine andere Geschichte erzählt davon, dass Kabir ge-
beten wurde, in einer großen Halle zu den Menschen zu 



14 15

sprechen. Er blickte in die Runde und sah fünfzehnhun-
dert Männer. „Wo ist Mirabai?“, fragte er und weigerte 
sich, auch nur einen weiteren Satz zu sprechen, bevor die 
damals sehr beliebte Musikerin und Mystikerin nicht in 
diese große Runde von Männer-Egos eingeladen würde. 
Wie Kabir schrieb auch Mirabai (1498–1546) ekstatische 
Lieder und zog von Dorf zu Dorf, um sie den Menschen 
vorzutragen. Man ließ nach ihr suchen. Die Menge war-
tete lange, denn Mirabai muss viele Kilometer weit weg 
gewesen sein. Als sie schließlich kam, sprach sie etwa eine 
halbe Stunde. Die Männerriege war so berührt von ihrer 
Hingabe zu Gott, den sie als Krishna – „den Dunklen“ – 
ansprach, dass sich die Versammlung danach aulöste. Ka-
bir musste nichts mehr sagen.

Eine wunderbare Geschichte dreht sich um Kabirs Be-
gräbnis. Als er starb, stritten sich die Schüler um seinen 
Leichnam. Die Muslime wollten ihn begraben, die Hindus 
dagegen verbrennen. Die Legende erzählt, dass Kabir sei-
nen streitenden Schülern plötzlich erschien und sie auf-
forderte, das Leichentuch zurückzuziehen: Unter dem Lei-
chentuch befand sich kein toter Körper mehr, sondern ein 
Berg von Blumen. Die eine Hälte begruben die Mulisme 
in Maghar, der Stadt, in welcher Kabir starb. Die andere 
Hälte wurde von den Hindus in Kabirs Geburtsstadt Ben-
ares verbrannt. So steht die Geschichte von Kabirs Begräb-
nis als Bild für seine Texte, in welchen er Brücken baute 
und die mystischen Elemente zweier großer Traditionen 
verschmolz. 

Kabir geht es nur um das Eine. Und dem gibt er in kre-
ativem Überschwang Namen über Namen, so wie diese: 



16 17

Brahma, Gott, Herr, Liebe, Er, Das, Wahrheit, Freund, 
Kamerad, Spieler, der wahre Lehrer, Schöpfer, Licht, das 
Unbegreiliche, das Unendliche, der Unaussprechliche, 
das Allerhöchste, die Leere, Himmel, Geist, das Formlo-
se, das Juwel, Stille, Nektar, der Ozean des Glücks, Atem, 
Reines Sein, der Unerreichbare – und immer wieder: der 
Bräutigam oder der Geliebte. Und auch für sich selbst  und 
den Menschen an sich hat Kabir viele Bilder: die Braut, 
der Liebende, Sucher, Körper, Gefäß, Herz, Schwan, Bie-
ne, Geschöpf, Diener, Sklave und Schüler. Kabirs zentra-
le Botschat ist die Vereinigung des Menschen mit Gott, 
die Begegnung von Braut und Bräutigam. Immer wieder 
rut er: „Wach auf!“ Und noch immer klingt seine Stimme 
kratvoll, damit wir dies erkennen:

In diesem Gefäß aus Erde 

sind schattige Plätze und Haine. 

Und darin ist der Schöpfer. 



16 17

Kabirs Lieder
Unzählige Zeitalter 

hast du geschlafen.
Willst du nicht 

diesen Morgen erwachen?



18 19

Ich bin an deiner Seite

Wo nur suchst du mich?

Schau hin! Ich bin an deiner Seite.

Ich bin nicht im Tempel,

nicht in der Moschee.

Ich bin nicht in der Kaaba2

und nicht am Kailash.3

Ich bin nicht in Riten und Zeremonien,

nicht in Yoga und Entsagung.

Wenn du ein wirklicher Sucher bist,

dann erblickst du mich in diesem Augenblick –

du begegnest mir in diesem Moment.

Kabir sagt:

„Gott ist der Atem allen Atems.“



18 19

Alle suchen Gott

Es ist nicht nötig, 

den Heiligen zu fragen, 

welchem Stand er angehört.

Denn Priester, Krieger, Händler 

und alle sechsunddreißig Stände,

alle suchen Gott.

Es ist einfach töricht, 

den Heiligen zu fragen,

was sein Tagwerk ist.

Der Barbier sucht Gott, 

auch die Waschfrau und der Schreiner.

Sogar Raidas4 war ein Sucher Gottes.

Und Rishi Swapacha5 war Gerber von Beruf.

Hindus wie Moslems haben jenes Ziel erreicht, 

wo kein Merkmal der Unterscheidung bleibt.



20 21

Hoffe auf Ihn, 
solange du noch am Leben bist

Hofe auf Ihn, solang du noch am Leben bist, 

erkenne, solang du noch am Leben bist,

verstehe, solang du noch am Leben bist,

denn im Leben liegt die Befreiung.

Brechen deine Fesseln 

nicht noch zu Lebzeiten, 

welch Hofnung auf Befreiung 

liegt dann im Tod? 

Zu glauben, die Seele 

würde eins mit Ihm, 

nur weil sie den Körper verlassen hat, 

das ist bloß ein Wunschtraum.

Findest du Ihn jetzt, 

so indest du Ihn dann.

Wenn nicht, dann wirst du bloß

in der Stadt der Toten wohnen.

Erlangst du jetzt die Einheit, 

so erfährst du sie auch im Jenseits.

Bade in der Wirklichkeit, 

erkenne den wahren Lehrer, 

hab Vertrauen in den wahren Namen!

Kabir sagt: 

„Es ist der suchende Geist, der hilt. 

Ich bin der Sklave dieses suchenden Geistes.“



20 21

Geh‘ nicht in den Blumengarten

Geh nicht in den Blumengarten!

Freund! Geh nicht dahin!

Der Blumengarten ist in deinem Körper.

Setz dich auf die tausend Blütenblätter des Lotus6

und blicke von dort auf die unendliche Schönheit.



22 23

Die Farbe der Liebe

Meinen rastlosen Geist

brachte ich zur Ruhe

und mein Herz strahlt, 

denn in der Soheit 

sah ich über die Soheit hinaus.7

Als Er bei mir war, 

sah ich den Kameraden selbst.

Ich lebte in Gefangenschat 

und befreite mich selbst. 

Ich löste mich aus dem Grif der Enge.

Kabir sagt: 

„Ich habe den Unerreichbaren erreicht, 

und mein Herz trägt nun die Farbe der Liebe.“



22 23

Er wandert umher 
auf der Suche nach Gras

Der Mond leuchtet in meinem Körper, 

doch meine blinden Augen 

können Ihn nicht sehen.

Der Mond ist in mir 

und auch die Sonne.

Die nichtgespielte Trommel 

der Ewigkeit erklingt in mir, 

doch meine tauben Ohren 

können sie nicht hören.8

Solange der Mensch 

‚Ich‘ und ‚Mein‘ rut, 

bedeuten seine Werke 

so viel wie nichts.

Wenn alle Leidenschat 

für Ich und Mein gestorben ist, 

dann ist Gottes Werk getan.

Tun hat kein anderes Ziel, 

als Erkenntnis zu erlangen. 

Scheint sie auf, wird das Tun beendet.

Die Blüte erblüht um der Frucht willen. 

Erscheint die Frucht, verwelkt die Blüte.

Der Moschus ist im Ochsen –

er aber sucht ihn nicht in sich selber. 

Er wandert umher auf der Suche nach Gras.


