LUDWIG FEUERBACH
Das Wesen des Christentums






LUDWIG FEUERBACH

Das Wesen des
Christentums

Anaconda



Das Wesen des Christentums
erschien zuerst 1841 bei Wigand in Leipzig.
Der Text folgt hier der dritten Auflage Leipzig: Wigand 1849.
Orthographie und Interpunktion wurden behutsam modernisiert,
Sperrungen des Originals in Kursive umgewandelt.

MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen
FSC

wiscog  FSC® C083411

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® Noo1967

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet unter http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2014, 2022 by Anaconda Verlag, einem Unternechmen
der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Strale 28, 81673 Miinchen
Alle Rechte vorbehalten.
Umschlagmotiv: Adolf Neumann (1825—1884), Ludwig Feuerbach,
Private Collection/Photo © Tarker/bridgemanart.com
Umschlaggestaltung: dyadesign, Diisseldorf, www.dya.de
Satz und Layout: Roland Poferl Print-Design, Kéln
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck
ISBN 978-3-7306-0097-9
www.anacondaverlag.de



INHALT

Vorwort zur ersten Auflage . ........ ... . . . . 9

Vorrede zur zweiten Auflage . ... ... ... o L L 18

Vorwort zur dritten Auflage .. ........ ... . ... ... ... 43
EINLEITUNG

I. KAPITEL: Das Wesen des Menschen im allgemeinen . . . . . .. 47

2. KAPITEL: Das Wesen der Religion im allgemeinen . . ... ... 64

ERSTER TEIL
Das wahre, d.1. anthropologische Wesen

der Religion

3. KAPITEL: Gott als Wesen des Verstandes. . ... ........... 99
4. XKAPITEL: Gott als moralisches Wesen oder Gesetz. . . .. ... 115
5. KAPITEL: Das Geheimnis der Inkarnation oder Gott als

Herzenswesen .. ........... .. ... ........ 124
6. KAPITEL: Das Geheimnis des leidenden Gottes . . ... ... .. 139
7. KAPITEL: Das Mysterium der Dreieinigkeit und Mutter

GOttes . . oot 149
8. KAPITEL: Das Geheimnis des Logos und gottlichen Eben-

bildes . ... ... 162
9. KAPITEL: Das Geheimnis des welterschaffenden Prinzips in

GOtt ..o 173



10.

II.

2.
3.

14.

IS.

16.

7.

18.

19.

20.
21.
22.
23.

24.
25.
260.
27.
28.

KAPITEL:

KAPITEL:

KAPITEL:
KAPITEL:

KAPITEL:

KAPITEL:

KAPITEL

KAPITEL:

KAPITEL

KAPITEL:

Das Geheimnis des Mystizismus oder der Natur in

GOt et 182
Das Geheimnis der Vorsehung und Schopfung aus
Nichts . ... ... . 202
Die Bedeutung der Kreation im Judentum. . . . .. 218
Die Allmacht des Gemiits oder das Geheimnis des
Gebets. . ... 230
Das Geheimnis des Glaubens — das Geheimnis des
Wunders .. ... ... 240
Das Geheimnis der Auferstehung und tibernatiir-
lichen Geburt. . . ........................ 254
: Das Geheimnis des christlichen Christus oder des
personlichen Gottes ... .......... ... . .... 262
Der Unterschied des Christentums vom Heiden-
UM . o e e e e e e e e 277
: Die christliche Bedeutung des freien Zilibats und
Monchtums . .. .......... .. ... ... ... 294
Der christliche Himmel oder die personliche
Unsterblichkeit .. ....................... 309

ZWEITER TEIL

Das unwahre, d. 1. theologische Wesen

KAPITEL:
KAPITEL:
KAPITEL:
KAPITEL:

KAPITEL

KAPITEL:
KAPITEL:
KAPITEL:
KAPITEL:

6 INHALT

der Religion
Der wesentliche Standpunkt der Religion . . . . . . 335
Der Widerspruch in der Existenz Gottes . . . . . . . 354

Der Widerspruch in der Offenbarung Gottes . .. 365
Der Widerspruch in dem Wesen Gottes tiber-

haupt. .. ... L 379
: Der Widerspruch in der spekulativen Gotteslehre 399
Der Widerspruch in der Trinitdt . ... ......... 407
Der Widerspruch in den Sakramenten . ....... 413
Der Widerspruch von Glaube und Liebe . . . . . .. 430
SchluBanwendung .. ......... ... ... .... 465



ANHANG
Erlduterungen, Bemerkungen, Belegstellen

ANHANG © oottt e e e e e e e e e 481

INHALT 7/






VORWORT

zur ersten Auflage

Die in verschiedenen Arbeiten zerstreuten, meist nur gele-
gentlichen, aphoristischen und polemischen Gedanken des
Verfassers iiber Religion und Christentum, Theologie und
spekulative Religionsphilosophie findet der geneigte und
ungeneigte Leser in vorliegendem Werke konzentriert,
aber jetzt ausgebildet, durchgeftihrt, begriindet — konser-
viert und reformiert, beschrankt und erweitert, gemaBigt
und geschirft, je nachdem es eben sachgemil und folglich
notwendig war, aber keineswegs wohlgemerkt! vollstindig
erschipft, und zwar schon aus dem Grunde nicht, weil der
Verfasser, abgeneigt allen nebulosen Allgemeinheiten, wie
bei allen seinen Schriften, so auch bei dieser nur ein ganz
bestimmtes Thema verfolgte.

Vorliegendes Werk enthilt die Elemente, wohlgemerkt!
nur die und zwar kritischen Elemente zu einer Philosophie
der positiven Religion oder Offenbarung, aber natiirlich,
wie sich im voraus erwarten li0t, einer Religionsphilosophie
weder in dem kindisch phantastischen Sinne unserer christ-
lichen Mythologie, die sich jedes Ammenmirchen der Hi-
storie als Tatsache aufbinden 146t, noch in dem pedantischen
Sinne unserer spekulativen Religionsphilosophie, welche,
wie weiland die Scholastik, den Articulus fidei ohne weiteres
als eine logisch-metaphysische Wahrheit demonstriert.

Die spekulative Religionsphilosophie opfert die Reli-
gion der Philosophie, die christliche Mythologie die Phi-
losophie der Religion auf; jene macht die Religion zu ei-

VORWORT ZUR ERSTEN AUFLAGE 9



nem Spielball der spekulativen Willkiir, diese die Vernunft
zum Spielball eines phantastischen religiosen Materialismus;
jene liBt die Religion nur sagen, was sie selbst gedacht und
weit besser sagt, diese 146t die Religion anstatt der Vernunft
reden; jene, unfihig, aus sich herauszukommen, macht die
Bilder der Religion zu ihren eigenen Gedanken, diese, un-
fahig, zu sich zu kommen, die Bilder zu Sachen.

Es versteht sich allerdings von selbst, dal3 Philosophie
oder Religion im allgemeinen, d.h. abgesehen von ihrer
spezifischen Differenz, identisch sind, dal3, weil es ein und
dasselbe Wesen ist, welches denkt und glaubt, auch die Bil-
der der Religion zugleich Gedanken und Sachen ausdriik-
ken, ja, daf} jede bestimmte Religion, jede Glaubensweise
auch zugleich eine Denkweise ist, indem es vollig unmog-
lich ist, dal irgendein Mensch etwas glaubt, was wirklich
wenigstens seinem Denk- und Vorstellungsvermogen wider-
spricht. So ist das Wunder dem Wundergliubigen nichts der
Vernunft Widersprechendes, vielmehr etwas ganz Natir-
liches, als eine sich von selbst ergebende Folge der gott-
lichen Allmacht, die gleichfalls fiir ihn eine sehr natiirliche
Vorstellung ist. So ist dem Glauben die Auferstehung des
Fleisches aus dem Grabe so klar, so natiirlich als die Wie-
derkehr der Sonne nach ihrem Untergang, das Erwachen
des Friihlings nach dem Winter, die Entstehung der Pflanze
aus dem in die Erde gelegten Samen. Nur wann der Men-
sch nicht mehr in Harmonie mit seinem Glauben ist, fiihlt
und denkt, der Glaube also keine den Menschen mehr pe-
netrierende Wahrheit ist, nur dann erst wird der Wider-
spruch des Glaubens, der R eligion mit der Vernunft mit be-
sonderm Nachdruck hervorgehoben. Allerdings erklirt auch

10 VORWORT ZUR ERSTEN AUFLAGE



der mit sich einige Glaube seine Gegenstinde flir unbegreif-
lich, fiir widersprechend der Vernunft, aber er unterschei-
det zwischen christlicher und heidnischer, erleuchteter und
natiirlicher Vernunft. Ein Unterschied, der iibrigens nur so
viel sagt: Dem Unglauben nur sind die Glaubensgegen-
stande vernunftwidrig, aber wer sie einmal glaubt, der ist
von ihrer Wahrheit tiberzeugt, dem gelten sie selbst fiir die
hochste Vernunt.

Aber auch inmitten dieser Harmonie zwischen dem
christlichen oder religiésen Glauben und der christlichen
oder religiosen Vernunft bleibt doch immer ein wesentlich-
er Unterschied zwischen dem Glauben und der Vernunft
iibrig, weil auch der Glaube sich nicht der natiirlichen Ver-
nunft entiulern kann. Die natiirliche Vernunft ist aber
nichts andres als die Vernunft zat’ ¢Eoyryv, die allgemeine
Vernunft, die Vernunft mit allgemeinen Wahrheiten und Ge-
setzen; der christliche Glaube oder, was eins ist, die christ-
liche Vernunft dagegen ist ein Inbegriff besonderer Wahr-
heiten, besonderer Privilegien und Exemtionen, also eine
besondere Vernuntft. Kiirzer und schirfer: Die Vernunft ist die
Regel, der Glaube die Ausnahme von der Regel. Selbst in
der besten Harmonie ist daher eine Kollision zwischen bei-
den unvermeidlich, denn die Spezialitit des Glaubens und
die Universalitit der Vernunft decken sich, sittigen sich
nicht vollkommen, sondern es bleibt ein Uberschuf} von
freier Vernunft, welcher fiir sich selbst, im Widerspruch mit
der an die Basis des Glaubens gebundenen Vernunft, we-
nigstens in besondern Momenten, empfunden wird. So
wird die Differenz zwischen Glauben und Vernunft selbst zu
einer psychologischen Tatsache.

VORWORT ZUR ERSTEN AUFLAGE

11



Und nicht das, worin der Glaube mit der allgemeinen
Vernunft iibereinstimmt, begriindet das Wesen des Glau-
bens, sondern das, wodurch er sich von ihr unterscheidet.
Die Besonderheit ist die Wiirze des Glaubens — daher sein
Inhalt selbst duBerlich schon gebunden ist an eine besondere,
historische Zeit, einen besonderen Ort, einen besonderen Na-
men. Den Glauben mit der Vernunft identifizieren, heif3t
den Glauben diluieren, seine Differenz ausloschen. Wenn
ich z.B. den Glauben an die Erbsiinde nichts weiter aus-
sagen lasse als dies, dal3 der Mensch von Natur nicht so sei,
wie er sein soll, so lege ich thm nur eine ganz allgemeine
rationalistische Wahrheit in den Mund, eine Wahrheit, die
jeder Mensch weil3, selbst der rohe Naturmensch noch be-
statigt, wenn er auch nur mit einem Felle seine Scham be-
deckt, denn was sagt er durch diese Bedeckung anders aus,
als daB das menschliche Individuum von Natur nicht so ist,
wie es sein soll. Freilich liegt auch der Erbstinde dieser all-
gemeine Gedanke zugrunde, aber das, was sie zu einem
Glaubensobjekt, zu einer religiosen Wahrheit macht, dies ist
gerade das Besondere, das Differente, das nicht mit der all-
gemeinen Vernunft Ubereinstimmende.

Allerdings ist immer und notwendig das Verhiltnis des
Denkens zu den Gegenstinden der Religion, als ein sie be-
und erleuchtendes, in den Augen der Religion oder wenig-
stens der Theologie ein sie diluierendes und destruierendes
Verhiltnis — so ist es auch die Aufgabe dieser Schrift, nach-
zuweisen, daf} den iibernatiirlichen Mysterien der Religion
ganz einfache, natiirliche Wahrheiten zugrunde liegen —,
aber es ist zugleich unerldBlich, die wesentliche Difterenz
der Philosophie und Religion stets festzuhalten, wenn man

12 VORWORT ZUR ERSTEN AUFLAGE



anders die Religion, nicht sich selbst expektorieren will. Die
wesentliche Differenz der Religion von der Philosophie be-
griindet aber das Bild. Die Religion ist wesentlich drama-
tisch. Gott selbst ist ein dramatisches, d. h. personliches We-
sen. Wer der Religion das Bild nimmt, der nimmt ihr die
Sache, hat nur das Caput mortuum in Handen. Das Bild ist
als Bild Sache.

Hier in dieser Schrift nun werden die Bilder der Reli-
gion weder zu Gedanken — wenigstens nicht in dem Sinne
der spekulativen Religionsphilosophie — noch zu Sachen
gemacht, sondern als Bilder betrachtet — d. h. die Theologie
wird weder als eine mystische Pragmatologie, wie von der
christlichen Mythologie, noch als Ontologie, wie von der
spekulativen Religionsphilosophie, sondern als psychische
Pathologie behandelt.

Die Methode, die aber der Verfasser hiebei befolgt, ist
eine durchaus objektive — die Methode der analytischen Che-
mie. Daher werden tberall, wo es nur notig und mdglich
war, Dokumente teils gleich unter dem Text, teils in einem
besondern Anhange angeflihrt, um die durch die Analyse
gewonnenen Konklusionen zu legitimieren, d. h. als objek-
tiv begriindete zu erweisen. Findet man daher die Resul-
tate seiner Methode auffallend, illegitim, so sei man so bil-
lig, die Schuld nicht auf ihn, sondern auf den Gegenstand
zu schieben.

Dal3 der Verfasser diese seine Zeugnisse aus dem Archiv
lingst vergangner Jahrhunderte herholt, das hat seine guten
Griinde. Auch das Christentum hat seine klassischen Zei-
ten gehabt — und nur das Wahre, das Grof3e, das Klassische
ist wiirdig, gedacht zu werden; das Unklassische gehort vor

VORWORT ZUR ERSTEN AUFLAGE

13



das Forum der Komik oder der Satire. Um daher das Chri-
stentum als ein denkwiirdiges Objekt fixieren zu kdnnen,
multe der Verfasser von dem feigen, charakterlosen, kom-
fortabeln, belletristischen, koketten, epikureischen Chri-
stentum der modernen Welt abstrahieren, sich zuriickver-
setzen in Zeiten, wo die Braut Christi noch eine keusche,
unbefleckte Jungfrau war, wo sie noch nicht in die Dor-
nenkrone ihres himmlischen Briutigams die Rosen und
Myrten der heidnischen Venus einflocht, um tiber den An-
blick des leidenden Gottes nicht in Ohnmacht zu versin-
ken; wo sie zwar arm war an irdischen Schitzen, aber tiber-
reich und tbergliicklich im Genusse der Geheimnisse einer
tibernatiirlichen Liebe.

Das moderne Christentum hat keine andern Zeugnisse
mehr aufzuweisen als — Testimonia paupertatis. Was es allen-
falls noch hat — das hat es nicht aus sich —, es lebt vom Almosen
vergangner Jahrhunderte. Wire das moderne Christentum
ein der philosophischen Kritik wiirdiger Gegenstand, so hit-
te sich der Verfasser die Miihe des Nachdenkens und Studi-
ums, die thm seine Schrift gekostet, ersparen konnen. Was
namlich in dieser Schrift sozusagen a priori bewiesen wird,
daB3 das Geheimnis der Theologie die Anthropologie ist, das hat
lingst a posteriori die Geschichte der Theologie bewiesen
und bestitigt. »Die Geschichte des Dogmase, allgemeiner
ausgedriickt: der Theologie iiberhaupt, ist die »Kritik des
Dogmas«, der Theologie iiberhaupt. Die Theologie ist
lingst zur Anthropologie geworden. So hat die Geschichte
realisiert, zu einem Gegenstande des BewuBtseins gemacht,
was an sich — hierin 1st die Methode Hegels vollkommen
richtig historisch begriindet — das Wesen der Theologie war.

14 VORWORT ZUR ERSTEN AUFLAGE



Obgleich aber »die unendliche Freiheit und Person-
lichkeit« der modernen Welt sich also der christlichen Re-
ligion und Theologie bemeistert hat, dal3 der Unterschied
zwischen dem produzierenden heiligen Geist der gottlichen
Oftenbarung und dem konsumierenden menschlichen
Geist lingst aufgehoben, der einst iibernatiirliche und tiber-
menschliche Inhalt des Christentums lingst vollig natural-
isiert und anthropomorphosiert ist, so spukt doch immer
noch unsrer Zeit und Theologie, infolge ihrer unentschie-
denen Halbheit und Charakterlosigkeit, das tibermensch-
liche und tbernatiirliche Wesen des alten Christentums we-
nigstens als ein Gespenst im Kopfe. Allein es wire eine
Aufgabe ohne alles philosophische Interesse gewesen, wenn
der Verfasser den Beweis, daf} dieses moderne Gespenst nur
eine Ilusion, eine Selbsttiuschung des Menschen ist, zum
Ziele seiner Arbeit sich gesetzt hitte. Gespenster sind
Schatten der Vergangenheit — notwendig fiihren sie uns auf
die Frage zurtick: was war einst das Gespenst, als es noch ein
Wesen von Fleisch und Blut war?

Der Verfasser muf} jedoch den geneigten, insbesondere
aber den ungeneigten Leser ersuchen, nicht auBler acht zu
lassen, daB3 er, wenn er aus der alten Zeit heraus schreibt,
darum noch nicht in der alten, sondern in der neuen Zeit
und fiir die neue Zeit schreibt, daB er also das moderne Ge-
spenst nicht auler Augen 1463t, wihrend er sein urspriingli-
ches Wesen betrachtet, da} iberhaupt zwar der Inhalt dieser
Schrift ein pathologischer oder physiologischer, aber doch
ihr Zweck zugleich ein therapeutischer oder praktischer ist.

Dieser Zweck ist — Beforderung der pneumatischen Was-
serheilkunde — Belehrung iiber den Gebrauch und Nutzen

VORWORT ZUR ERSTEN AUFLAGE 15



des kalten Wassers der natiirlichen Vernunft — Wiederherstel-
lung der alten einfachen ionischen Hydrologie auf dem
Gebiete der spekulativen Philosophie, zunichst auf dem
der spekulativen Religionsphilosophie. Die alte ionische,
insbesondere Thalessche Lehre lautet aber bekanntlich in
ihrer urspriinglichen Gestalt also: Das Wasser ist der Ur-
sprung aller Dinge und Wesen, folglich auch der Gotter;
denn der Geist oder Gott, welcher nach Cicero dem Was-
ser bei der Geburt der Dinge als ein besonderes Wesen as-
sistiert, ist offenbar nur ein Zusatz des spitern heidnischen
Theismus.

Nicht widerspricht das sokratische I'v)6u cavtov, wel-
ches das wahre Epigramm und Thema dieser Schrift ist,
dem einfachen Naturelement der ionischen Weltweisheit,
wenn es wenigstens wahrhaft erfalt wird. Das Wasser ist
namlich nicht nur ein physisches Zeugungs- und Nah-
rungsmittel, woflir es allein der alten beschrinkten Hydro-
logie galt; es ist auch ein sehr probates psychisches und op-
tisches Remedium. Kaltes Wasser macht klare Augen. Und
welche Wonne ist es, auch nur zu blicken in klares Wasser!
wie seelerquickend, wie geisterleuchtend so ein optisches
Wasserbad! Wohl zieht uns das Wasser mit magischem Reize
zu sich hinab in die Tiefe der Natur, aber es spiegelt auch
dem Menschen sein eignes Bild zuriick. Das Wasser ist das
Ebenbild des SelbstbewuBtseins, das Ebenbild des mensch-
lichen Auges — das Wasser der natiirliche Spiegel des Men-
schen. Im Wasser entledigt sich ungescheut der Mensch
aller mystischen Umbhiillungen; dem Wasser vertraut er sich
in seiner wahren, seiner nackten Gestalt an; im Wasser ver-

schwinden alle supranaturalistischen Illusionen. So erlosch

16 VORWORT ZUR ERSTEN AUFLAGE



auch einst in dem Wasser der ionischen Naturphilosophie
die Fackel der heidnischen Astrotheologie.

Hierin eben liegt die wunderbare Heilkraft des Wassers —
hierin die Wohltitigkeit und Notwendigkeit der pneumatis-
chen Wasserheilkunst, namentlich flir so ein wasserscheues,
sich selbst betorendes, sich selbst verweichlichendes Ge-
schlecht, wie groBenteils das gegenwirtige ist.

Fern sei es jedoch von uns, iiber das Wasser, das helle,
sonnenklare Wasser der natiirlichen Vernunft uns Illusio-
nen zu machen, mit dem Antidotum des Supranaturalismus
selbst wieder supranaturalistische Vorstellungen zu verbin-
den. Agiotov 18w, allerdings; aber auch doLotov pétgov.
Auch die Kraft des Wassers ist eine in sich selbst begrenzte,
in Mal3 und Ziel gesetzte Kraft. Auch fiir das Wasser gibt es
unheilbare Krankheiten. So ist vor allem inkurabel die Ve-
nerie, die Lustseuche der modernen Frommler, Dichtler
und Schongeistler, welche, den Wert der Dinge nur nach
ihrem poetischen Reize bemessend, so ehr- und schamlos
sind, daB3 sie selbst auch die als Illusion erkannte Illusion,
weil sie schén und wohltitig sei, in Schutz nehmen, so we-
sen- und wahrheitslos, daf3 sie nicht einmal mehr fiihlen,
daB eine Illusion nur so lange schin ist, solange sie flir keine
[lusion, sondern fiir Wahrheit gilt. Doch an solche grund-
eitle, luststichtige Subjekte wendet sich auch nicht der
pneumatische Wasserheilkiinstler. Nur wer den schlichten
Geist der Wahrheit hoher schitzt als den gleisnerischen
Schongeist der Liige, nur wer die Wahrheit schon, die Liige
aber hibBlich findet, nur der ist wiirdig und fihig, die heilige
Wassertaufe zu empfangen.

VORWORT ZUR ERSTEN AUFLAGE

17



VORREDE

zur zweiten Auflage

Die albernen und perfiden Urteile, welche tber diese
Schrift seit ihrer Erscheinung in der ersten Auflage gefillt
wurden, haben mich keinesweges befremdet, denn ich er-
wartete keine anderen und konnte auch rechtlicher- und
verniinftigerweise keine anderen erwarten. Ich habe es
durch diese Schrift mit Gott und Welt verdorben. Ich habe
die »ruchlose Frechheit« gehabt, schon in dem Vorwort aus-
zusprechen, dal3 »auch das Christentum seine klassischen Zei-
ten gehabt habe und nur das Wahre, das GroBe, das Klas-
sische wiirdig sei, gedacht zu werden, das Unwahre, Kleine,
Unklassische aber vor das Forum der Satire oder Komik
gehore, dab ich daher, um das Christentum als ein denkuwriir-
diges Objekt fixieren zu kénnen, von dem dissoluten, cha-
rakterlosen, komfortabeln, belletristischen, koketten, epi-
kureischen Christentum der modernen Welt abstrahiert,
mich zuruckversetzt habe in Zeiten, wo die Braut Christi
noch eine keusche, unbefleckte Jungfrau war, wo sie noch
nicht in die Dornenkrone ihres himmlischen Brautigams
die Rosen und Myrten der heidnischen Venus einflocht,
wo sie zwar arm war an irdischen Schitzen, aber tiberreich
und tbergliicklich im Genusse der Geheimnisse einer iiber-
nattirlichen Liebe«. Ich habe also die ruchlose Frechheit ge-
habt, das von den modernen Scheinchristen vertuschte und
verleugnete wahre Christentum aus dem Dunkel der Ver-
gangenheit ans Licht wieder hervorzuziehen, aber nicht in
der 16blichen und verniinftigen Absicht, es als das Non-

18 VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



plusultra des menschlichen Geistes und Herzens hinzustel-
len, nein! in der entgegengesetzten, in der ebenso »torichten«
als »teuflischen« Absicht, es auf ein hoheres, allgemeineres
Prinzip zu reduzieren — und bin infolge dieser ruchlosen
Frechheit mit Fug und Recht der Fluch der modernen
Christen, insbesondere der Theologen geworden. Ich habe
die spekulative Philosophie an ihrer empfindlichsten Stelle,
an ihrem eigentlichen Point d’honneur angegriften, indem
ich die scheinbare Eintracht, welche sie zwischen sich und
der Religion gestiftet, unbarmherzig zerstorte — nachwies,
dal sie, um die Religion mit sich in Einklang zu bringen,
die Religion ihres wahren, wesenhatten Inhalts beraubt; zu-
gleich aber auch die sogenannte positive Philosophie in ein
hochst fatales Licht gesetzt, indem ich zeigte, dal das Origi-
nal ihres Gotzenbildes der Mensch ist, daf3 zur Personlichkeit
wesentlich Fleisch und Blut gehort — durch meine extraor-
dinire Schrift also die ordiniren Fachphilosophen gewaltig
vor den Kopf gestoBen. Ich habe mir ferner durch die du-
Perst unpolitische, leider! aber intellektuell und sittlich not-
wendige Aufklirung, die ich iiber das dunkle Wesen der
Religion gegeben, selbst die Ungnade der Politiker zuge-
zogen sowohl der Politiker, welche die Religion als das poli-
tischste Mittel zur Unterwerfung und Unterdriickung des
Menschen betrachten, als auch derjenigen, welche die Re-
ligion als das politisch gleichgiiltigste Ding ansehen, und
daher wohl auf dem Gebiete der Industrie und Politik
Freunde, aber auf dem Gebiete der Religion sogar Feinde
des Lichts und der Freiheit sind. Ich habe endlich, und zwar
schon durch die riicksichtslose Sprache, mit welcher ich

jedes Ding bei seinem wahren Namen nenne, einen ent-

VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE

19



setzlichen, unverzeihlichen VerstoB3 gegen die Etikette der
Zeit gemacht.

Der Ton der »guten Gesellschaften«, der neutrale, lei-
denschaftlose Ton konventioneller Illusionen und Unwahr-
heiten i1st namlich der herrschende, der normale Ton der
Zeit — der Ton, in welchem nicht etwa nur die eigentlich
politischen, was sich von selbst versteht, sondern auch die
religiosen und wissenschaftlichen Angelegenheiten, id est
Ubel der Zeit, behandelt und besprochen werden miissen.
Schein ist das Wesen der Zeit — Schein unsre Politik, Schein
unsre Sittlichkeit, Schein unsre Religion, Schein unsre
Wissenschaft. Wer jetzt die Wahrheit sagt, der ist imperti-
nent, »ungesittet«, wer »ungesittet«, unsittlich. Wahrheit ist un-
srer Zeit Unsittlichkeit. Sittlich, ja autorisiert und honoriert
ist die heuchlerische Verneinung des Christentums, welche
sich den Schein der Bejahung desselben gibt; aber unsittlich
und verrufen ist die wahrhaftige, die sittliche Verneinung
des Christentums — die Verneinung, die sich als Verneinung
ausspricht. Sittlich ist das Spiel der Willkiir mit dem Christen-
tum, welche den einen Grundartikel des christlichen Glau-
bens wirklich fallen-, den andern aber scheinbar stehenlaf3t,
denn wer einen Glaubensartikel umstoBt, der stoBt, wie

schon Luther sagte!, alle um, wenigstens dem Prinzipe nach,

1. Luther driickt sich hieriiber auch also aus: »Rund und rein, ganz und
alles gegliubt oder nichts geglaubt. Der heilige Geist 146t sich nicht tren-
nen, noch teilen, daB3 er ein Stiick sollte wahrhaftig und das andere
falsch lehren oder gliuben lassen ... Wo die Glocke an einem Orte
berstet, klingt sie auch nichts mehr und ist ganz untiichtig.« O wie
wahr! Wie beleidigen den musikalischen Sinn die Glockenténe des
modernen Glaubens! Aber freilich, wie ist auch die Glocke zerborsten!

20 VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



aber unsittlich ist der Ernst der Freiheit vom Christentum
aus innerer Notwendigkeit, sittlich ist die taktlose Halbheit,
aber unsittlich die ihrer selbst gewisse und sichere Ganzheit,
sittlich der liiderliche Widerspruch, aber unsittlich die Strenge
der Konsequenz, sittlich die Mittelmdfigkeit, weil sie mit
nichts fertig wird, nirgends auf den Grund kommt, aber un-
sittlich das Genie, weil es aufraumt, weil es seinen Gegen-
stand erschipft — kurz, sittlich ist nur die Liige, weil sie das
Ubel der Wahrheit oder — was jetzt eins ist — die Wahrheit
des Ubels umgeht, verheimlicht.

Wahrheit ist aber in unsrer Zeit nicht nur Unsittlichkeit,
Wahrheit ist auch Unwissenschaftlichkeit — Wahrheit ist die
Grenze der Wissenschaft. In demselben Sinne, als sich die
Freiheit der deutschen Rheinschiffahrt jusqu’a la mer, er-
streckt sich die Freiheit der deutschen Wissenschaft jusqu’a
la vérité. Wo die Wissenschaft zur Wahrheit kommt, Wahr-
heit wird, da hort sie auf, Wissenschaft zu sein, da wird sie
ein Objekt der Polizei — die Polizei ist die Grenze zwischen
der Wahrheit und Wissenschaft. Wahrheit ist der Mensch,
nicht die Vernunft in abstracto, das Leben, nicht der Ge-
danke, der auf dem Papier bleibt, auf dem Papier seine
volle, entsprechende Existenz findet. Gedanken daher, die
unmittelbar aus der Feder in das Blut, aus der Vernunft in
den Menschen tbergehen, sind keine wissenschaftlichen
Wahrheiten mehr. Wissenschaft ist wesentlich nur ein un-
schidliches, aber auch unniitzliches Spielwerkzeug der fau-
len Vernunft; Wissenschaft ist nur Beschiftigung mit fiir das
Leben, fiir den Menschen gleichgtiiltigen Dingen, oder,
gibt sie sich ja mit nicht gleichgiiltigen Dingen ab, doch
eine so indifferente, gleichgiiltigce Beschiftigung, dal3 dar-

VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE 21



um kein Mensch sich kiimmert. Ratlosigkeit im Kopfe, Tat-
losigkeit im Herzen — Wahrheits- und Gesinnungslosigketit,
kurz, Charakterlosigkeit ist daher jetzt die notwendige
Eigenschaft eines echten, rekommandabeln, koschern
Gelehrten — wenigstens eines solchen Gelehrten, dessen
Wissenschaft ihn notwendig in Berithrung mit den delika-
ten Punkten der Zeit bringt. Aber ein Gelehrter von un-
bestechlichem Wahrheitssinne, von entschiedenem Cha-
rakter, der eben deswegen den Nagel mit einem Schlage
auf den Kopf triftt, der das Ubel bei der Wurzel packt, den
Punkt der Krisis, der Entscheidung, unauthaltsam herbei-
fithret — ein solcher Gelehrter ist kein Gelehrter mehr —
Gott bewahre! — er ist ein »Herostat« — also flugs mit thm an
den Galgen oder doch wenigstens an den Pranger! Ja, nur
an den Pranger; denn der Tod am Galgen ist den ausdriick-
lichen Grundsitzen des heutigen »christlichen Staatsrechts«
zufolge ein unpolitischer und »unchristlicher<, weil offen
ausgesprochner, unleugbarer Tod, aber der Tod am Pran-
ger, der biirgerliche Tod, ist ein hdchst politischer und
christlicher, weil hinterlistiger, heuchlerischer Tod — Tod,
aber ein Tod, der nicht scheint Tod zu sein. Und Schein, pu-
rer Schein ist das Wesen der Zeit in allen nur einigermallen
kitzligen Punkten.

Kein Wunder also, daB3 die Zeit des scheinbaren, des illu-
sorischen, des renommistischen Christentums an dem We-
sen des Christentums einen solchen Skandal genommen hat.
Ist doch das Christentum so sehr auBler Art geschlagen und
auler Praxis gekommen, dall selbst die offiziellen und
gelehrten Reprisentanten des Christentums, die Theologen,

nicht einmal mehr wissen oder wenigstens wissen wollen,

22 VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



was Christentum ist. Man vergleiche nur, um sich hievon
mit eignen Augen zu liberzeugen, die Vorwiirfe, welche mir
die Theologen z.B. in betreff des Glaubens, des Wunders,
der Vorsehung, der Richtigkeit der Welt gemacht, mit den
historischen Zeugnissen, die ich in meiner Schrift, namentlich
in dieser zweiten, eben deswegen mit Belegstellen bedeu-
tend vermehrten Auflage anfiihre, und man wird erkennen,
daB3 diese ihre Vorwdiirfe nicht mich, sondern das Christen-
tum selbst treffen, daf ihre »Indignation« iiber meine Schrift
nur eine Indignation tiber den wahren, aber ihrem Sinne
ginzlich entfremdeten Inhalt der christlichen Religion ist.
Nein! es ist kein Wunder, dal} in einer Zeit, welche — tibri-
gens offenbar aus Langerweile — den abgelebten, den jetzt
ach! so kleinlichen Gegensatz zwischen Protestantismus und
Katholizismus — ein Gegensatz, tiber den jlingst noch der
Schuster und Schneider hinaus war — mit affektierter Lei-
denschaftlichkeit wieder angefacht und sich nicht geschimt
hat, den Hader iiber die gemischten Ehen als eine ernsthaf-
te, hochwichtige Angelegenheit aufzunehmen, eine Schrift,
welche auf den Grund historischer Dokumente beweist,
dal3 nicht nur die gemischte Ehe, die Ehe zwischen Gliubi-
gen und Ungliubigen, sondern die Ehe iiberhaupt dem
wahren Christentum widerspricht, dal3 der wahre Christ —
aber ist es nicht die Pflicht der »christlichen Regierungenc,
der christlichen Seelsorger, der christlichen Lehrer, dafiir zu
sorgen, dal3 wir alle wahre Christen seien? — keine andere
Zeugung kennt, als die Zeugung im heiligen Geiste, die Be-
kehrung, die Bevolkerung des Himmels, aber nicht der Er-
de — nein! es ist kein Wunder, dal3 in einer solchen Zeit eine
solche Schrift ein empd&render Anachronismus ist.

VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE

23



Aber eben deswegen, weil es kein Wunder, so hat mich
auch das Geschrei iiber und gegen meine Schrift im gering-
sten nicht aus dem Konzept gebracht. Ich habe vielmehr in
aller Ruhe meine Schrift noch einmal der strengsten, eben-
sowohl historischen als philosophischen Kritik unterwor-
fen, sie von ihren formellen Mingeln soviel als moglich
gereinigt und mit neuen Entwicklungen, Beleuchtungen
und historischen Zeugnissen — hochst schlagenden, un-
widersprechlichen Zeugnissen bereichert. Hoffentlich wird
man jetzt, wo ich oft Schritt fiir Schritt den Gedankengang
meiner Analyse mit historischen Belegen unterbreche und
unterstiitze, sich tiberzeugen, wenn man nicht stockblind ist,
und eingestehen, wenn auch widerwillig, da} meine Schrift
eine getreue, richtige Ubersetzung der christlichen Reli-
gion aus der orientalischen Bildersprache der Phantasie in
gutes, verstindliches Deutsch ist. Und weiter will meine
Schrift nichts sein als eine sinngetreue Ubersetzung — bildlos
ausgedriickt: eine empirisch- oder historisch-philosophische Ana-
lyse, Auflosung des Ritsels der christlichen Religion. Die
allgemeinen Sitze, die ich in der Einleitung vorausschicke,
sind keine apriorischen, selbstersonnenen, keine Produkte
der Spekulation; sie sind entstanden erst aus der Analyse der
Religion, sind nur, wie tiberhaupt die Grundgedanken der
Schrift, in Gedanken umgesetzte, d. h. in allgemeine Aus-
driicke gefaBte und dadurch zum Verstindnis gebrachte tat-
sichliche AuBerungen des menschlichen Wesens — und
zwar des religiosen Wesens und BewulBtseins des Men-
schen. Die Gedanken meiner Schrift sind nur Konklusio-
nen, Folgerungen aus Pramissen, welche nicht wieder Gedanken,
sondern gegenstindliche, entweder lebendige oder historische

24 VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



Tatsachen sind — Tatsachen, die ob ihrer plumpen Existenz in
Groftfolio in meinem Kopfe gar nicht Platz hatten. Ich ver-
werfe tiberhaupt unbedingt die absolute, die immaterielle, die
mit sich selbst zufriedne Spekulation — die Spekulation, die
ithren Stoff aus sich selbst schopft. Ich bin himmelweit unter-
schieden von den Philosophen, welche sich die Augen aus
dem Kopfe reilen, um desto besser denken zu kénnen; ich
brauche zum Denken die Sinne, vor allem die Augen, griin-
de meine Gedanken auf Materialien, die wir uns stets nur
vermittelst der Sinnentitigkeit aneignen konnen, erzeuge
nicht den Gegenstand aus dem Gedanken, sondern umge-
kehrt den Gedanken aus dem Gegenstande, aber Gegenstand
ist nur, was aufler dem Kopfe existiert. Ich bin Idealist nur auf
dem Gebiete der praktischen Philosophie, d.h. ich mache
hier die Schranken der Gegenwart und Vergangenheit nicht
zu Schranken der Menschheit, der Zukunft, glaube viel-
mehr unerschiitterlich, dal gar manches, ja wohl gar man-
ches, was den kurzsichtigen, kleinmiitigen Praktikern heute
fir Phantasie, fiir nie realisierbare Idee, ja flir bloBe Chi-
mire gilt, schon morgen, d.h. im nichsten Jahrhundert —
Jahrhunderte im Sinne des einzelnen Menschen sind Tage
im Sinne und Leben der Menschheit — in voller Realitit
dastehen wird. Kurz, die Idee ist mir nur der Glaube an die
geschichtliche Zukunft, an den Sieg der Wahrheit und Tu-
gend, hat mir nur politische und moralische Bedeutung; aber
auf dem Gebiete der eigentlichen theoretischen Philoso-
phie gilt mir im direkten Gegensatze zur Hegelschen Phi-
losophie, wo gerade das Umgekehrte stattfindet, nur der
Realismus, der Materialismus in dem angegebenen Sinne.

Den Grundsatz der bisherigen spekulativen Philosophie:

VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE 25



alles, was mein ist, fiihre ich bei mir selbst — das alte Omnia
mea mecum porto kann ich daher leider! nicht auf mich
applizieren. Ich habe gar viele Dinge aufler mir, die ich nicht
in der Tasche oder im Kopfe mit mir transportieren kann,
aber gleichwohl doch zu mir selbst rechne, nicht zu mir nur
als Menschen, von dem hier keine Rede ist, sondern zu mir
als Philosophen. Ich bin nichts als ein geistiger Naturforscher,
aber der Naturforscher vermag nichts ohne Instrumente,
ohne materielle Mittel. Als ein solcher — als ein geistiger Na-
turforscher also schrieb ich denn auch diese meine Schrift,
die folglich nichts andres enthilt als das Prinzip, und zwar
bereits praktisch bewihrte, d. h. in concreto, an einem be-
sondern Gegenstande — einem Gegenstande tibrigens von
allgemeiner Bedeutung — an der Religion dargestellte, ent-
wickelte und durchgefiihrte Prinzip einer neuen, von der
bisherigen Philosophie wesentlich unterschiednen, dem wah-
ren, wirklichen, ganzen Wesen des Menschen entsprechen-
den, aber freilich gerade eben deswegen allen durch eine
iiber-, d.h. widermenschliche, widernatiirliche Religion
und Spekulation verdorbenen und verkriippelten Men-
schen widersprechenden Philosophie — einer Philosophie,
welche nicht, wie ich mich schon anderwirts ausdriickte,
den Ginsekiel fiir das einzige entsprechende Offenbarungs-
organ der Wahrheit hilt, sondern Augen und Ohren, Hdinde
und Fiifle hat, nicht den Gedanken der Sache mit der Sache
selbst identifiziert, um so die wirkliche Existenz durch den
Kanal der Schreibfeder auf eine papierne Existenz zu re-
duzieren, sondern beide voneinander trennt, aber gerade
durch diese Trennung zur Sache selbst kommt, nicht das
Ding, wie es Gegenstand der abstrakten Vernunft, sondern

26 VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



wie es Gegenstand des wirklichen, ganzen Menschen, also
selbst ein ganzes, wirkliches Ding ist, als das wahre Ding an-
erkennt — einer Philosophie, welche, weil sie sich nicht auf
einen Verstand fiir sich selbst, auf einen absoluten, namen-
losen Verstand, von dem man nicht weil3, wem er angehort,
sondern auf den Verstand des — freilich nicht verspeku-
lierten und verchristelten — Menschen stiitzt, auch die men-
schliche, nicht eine wesen- und namenlose Sprache spricht, ja
welche, wie der Sache, so der Sprache nach, gerade das IWe-
sen der Philosophie in die Negation der Philosophie setzt, d. h.
nur die in succum et sanguinem vertierte, die Fleisch und
Blut, die Mensch gewordene Philosophie fiir die wahre Phi-
losophie erklirt und daher ihren héchsten Triumph darin
findet, daB sie allen plumpen und verschulten Kopfen, wel-
che in den Schein der Philosophie das Wesen der Philosophie
setzen, gar nicht Philosophie zu sein scheint.

Als ein Spezimen dieser Philosophie nun, welche nicht
die Substanz Spinozas, nicht das Ich Kants und Fichtes,
nicht die absolute Identitit Schellings, nicht den absoluten
Geist Hegels, kurz, kein abstraktes, nur gedachtes oder ein-
gebildetes, sondern ein wirkliches oder vielmehr das aller-
wirklichste Wesen, das wahre Ens realissimum: den Men-
schen, also das positivste Realprinzip zu ithrem Prinzip hat,
welche den Gedanken aus seinem Gegenteil, aus dem Stoffe,
dem IWesen, den Sinnen erzeugt, sich zu ihrem Gegenstande
erst sinnlich, d. 1. leidend, rezeptiv verhilt, ehe sie ithn den-
kend bestimmit, ist also meine Schrift — obwohl andrerseits
das wahre, das Fleisch und Blut gewordne Resultat der bis-
herigen Philosophie — doch so wenig ein in die Kategorie
der Spekulation zu stellendes Produkt, daf sie vielmehr das

VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE 27



direkte Gegenteil, ja die Auflésung der Spekulation ist. Die
Spekulation 146t die Religion nur sagen, was sie selbst ge-
dacht und weit besser gesagt, als die Religion; sie bestimmt
die Religion, ohne sich von ihr bestimmen zu lassen; sie
kommt nicht aus sich heraus. Ich aber lasse die Religion sich
selbst aussprechen; ich mache nur ihren Zuhorer und Dol-
metscher, nicht ihren Souffleur. Nicht zu erfinden — zu ent-
decken, »Dasein zu enthiillen« war mein einziger Zweck;
richtig zu sehen, mein einziges Bestreben. Nicht ich, die
Religion betet den Menschen an, obgleich sie oder viel-
mehr die Theologie es leugnet; nicht meine Wenigkeit nur,
die Religion selbst sagt: Gott ist Mensch, der Mensch Gott;
nicht ich, die Religion selbst verleugnet und verneint den
Gott, der nicht Mensch, sondern nur ein Ens rationis ist, in-
dem sie Gott Mensch werden it und nun erst diesen
menschlich gestalteten, menschlich fiihlenden und gesinn-
ten Gott zum Gegenstande ihrer Anbetung und Verehrung
macht. Ich habe nur das Geheimnis der christlichen Reli-
gion verraten, nur entrissen dem widerspruchvollen Lug- und
Tiuggewebe der Theologie — dadurch aber freilich ein wahres
Sakrilegium begangen. Wenn daher meine Schrift negativ,
irreligios, atheistisch ist, so bedenke man, daf3 der Atheis-
mus — im Sinne dieser Schrift wenigstens — das Geheimnis
der Religion selbst ist, dal3 die Religion selbst zwar nicht
auf der Oberfliche, aber im Grunde, zwar nicht in ihrer
Meinung und Einbildung, aber in ihrem Herzen, ithrem
wahren Wesen an nichts andres glaubt, als an die Wahrheit
und Gottheit des menschlichen Wesens. Oder man beweise
mir, daf$ sowohl die historischen als rationellen Argumente mei-
ner Schrift falsch, unwahr sind — widerlege sie — aber ich bitte

28 VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



mir aus — nicht mit juristischen Injurien oder theologischen
Jeremiaden oder abgedroschenen spekulativen Phrasen oder
namenlosen Miserabilititen, sondern mit Griinden, und
zwar solchen Griinden, die ich nicht selbst bereits griind-
lichst widerlegt habe.

Allerdings ist meine Schrift negativ, verneinend, aber,
wohlgemerkt! nur gegen das unmenschliche, nicht gegen das
menschliche Wesen der Religion. Sie zerfillt daher in zwei
Teile, wovon der Hauptsache nach der erste der bejahende,
der zweite — mit Inbegriff des Anhangs — nicht ganz, doch
groftenteils — der verneinende ist; aber in beiden wird das-
selbe bewiesen, nur auf verschiedene oder vielmehr entge-
gengesetzte Weise. Der erste ist namlich die Auflsung der
Religion in ihr Wesen, ihre Wahrheit, der zweite die Auflo-
sung derselben in ihre Widerspriiche; der erste Entwicklung,
der zweite Polemik, jener daher der Natur der Sache nach
ruhiger, dieser lebendiger. Gemach schreitet die Entwick-
lung vorwirts, aber rasch der Kampf, denn die Entwicklung
ist auf jeder Station in sich befriedigt, aber der Kampt nur
im letzten Ziele. Bedenklich ist die Entwicklung, aber re-
solut der Kampf. Licht erheischt die Entwicklung, aber Feuer
der Kampf. Daher die Verschiedenheit der beiden Teile
schon in formeller Beziechung. Im ersten Teile also zeige
ich, daB} der wahre Sinn der Theologie die Anthropologie ist,
daB3 zwischen den Pridikaten des gottlichen und mensch-
lichen Wesens, folglich — denn tiberall, wo die Pridikate,
wie dies vor allem bei den theologischen der Fall ist, nicht
zufillige Eigenschaften, Akzidenzen, sondern das Wesen des
Subjekts ausdriicken, ist zwischen Pridikat und Subjekt kein
Unterschied, kann das Pridikat an die Stelle des Subjekts

VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE 29



gesetzt werden, weshalb ich verweise auf die Analytik des
Aristoteles oder auch nur die Einleitung des Porphyrius —
folglich auch zwischen dem gottlichen und menschlichen
Subjekt oder Wesen kein Unterschied ist, dal sie identisch
sind; im zweiten zeige ich dagegen, dal3 der Unfterschied, der
zwischen den theologischen und anthropologischen Pridi-
katen gemacht wird oder vielmehr gemacht werden soll,
sich in Nichts, in Unsinn auflst. Ein sinnfilliges Beispiel. Im
ersten Teile beweise ich, daB der Sohn Gottes in der Reli-
gion wirklicher Sohn ist, Sohn Gottes in demselben Sinne, in
welchem der Mensch Sohn des Menschen ist, und finde
darin die Wahrheit, das Wesen der Religion, dal3 sie ein tief-
menschliches Verhiltnis als ein gottliches Verhiltnis erfalt
und bejaht; im zweiten dagegen, daB3 der Sohn Gottes —
allerdings nicht unmittelbar in der Religion selbst, sondern
in der Reflexion derselben tiber sich — nicht Sohn im na-
tiirlichen, menschlichen Sinn, sondern auf eine ganz andre,
der Natur und Vernunft widersprechende, folglich sinn- und
verstandlose Weise Sohn sei, und finde in dieser Verneinung
des menschlichen Sinnes und Verstandes die Unwahrheit,
das Negative der Religion. Der erste Teil ist demnach der
direkte, der zweite der indirekte Beweis, dal3 die Theologie
Anthropologie ist; der zweite fiihrt daher notwendig auf
den ersten zuriick; er hat keine selbstindige Bedeutung; er
hat nur den Zweck zu beweisen, daf3 der Sinn, in welchem
die Religion dort genommen worden ist, der richtige sein
muf3, weil der entgegengesetzte Sinn Unsinn ist. Kurz, im ersten
Teile habe ich es hauptsichlich — hauptsichlich, sage ich,
denn es war unvermeidlich, nicht in den ersten auch schon

die Theologie, wie in den zweiten die Religion hineinzu-

3() VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



zichen — mit der Religion zu tun, im zweiten mit der Theo-
logie, aber nicht nur, wie man hier und da irrtimlich ge-
meint hat, mit der gemeinen Theologie, deren mir iibrigens
wohlbekannte Quisquilien ich vielmehr mir soviel als mog-
lich vom Leibe hielt, mich tiberall nur auf die wesentlichste,
die strengste, notwendigste Bestimmung des Gegenstandes
beschriankend, wie z. B. bei den Sakramenten nur auf zweli,
denn im strengsten Sinne (s. Luther T. XVII. p. 558 nach der
zitierten Ausgabe) gibt es nur zwei, also auf die Bestim-
mung, welche einem Gegenstand allgemeines Interesse gibt,
ihn idiber die beschrinkte Sphdre der Theologie erhebt, sondern
auch, was ja schon der bloe Augenschein zeigt, mit der
spekulativen Theologie oder Philosophie. Mit der Theolo-
gie, sage ich, nicht mit den Theologen; denn ich kann iiber-
all nur fixieren, was prima causa ist — das Original, nicht die
Kopie, Prinzipien, nicht Personen, Gattungen, aber nicht
Individuen, Objekte der Geschichte, aber nicht Objekte der
Chronique scandaleuse.

Wenn meine Schrift nur den zweiten Teil enthielte, so
hitte man allerdings vollkommen recht, derselben eine nur
negative Tendenz vorzuwerfen — den Satz; die Religion ist
Nichts, ist Unsinn, als den wesentlichen Inhalt derselben zu
bezeichnen. Allein ich sage keineswegs: — wie leicht hitte
ich es mir dann machen konnen! — Gott ist Nichts, die Tri-
nitit ist Nichts, das Wort Gottes ist Nichts usw., ich zeige
nur, dal3 sie nicht Das sind, was sie in der Illusion der Theo-
logie sind, — nicht auslindische, sondern einheimische My-
sterien, die Mysterien der menschlichen Natur; ich zeige,
daB die Religion das scheinbare, oberflichliche Wesen der
Natur und Menschheit fiir ihr wahres, inneres Wesen

VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE

31



nimmt und daher das wahre, esoterische Wesen derselben
als ein andres, als ein besondres Wesen vorstellt, dal3 folglich
die Religion in den Bestimmungen, die sie von Gott, z. B.
vom Worte Gottes gibt — wenigstens in den Bestimmungen,
welche keine negativen sind in dem eben angegebenen Sin-
ne —, nur das wahre Wesen des menschlichen Wortes defi-
niert oder vergegenstindlicht. Der Vorwurf, dafl nach mei-
ner Schrift die Religion Unsinn, Nichts, pure Illusion sei,
hitte nur dann Grund, wenn ihr zufolge auch Das, worauf
ich die Religion zuriickfiihre, was ich als ihren wahren
Gegenstand und Inhalt nachweise, der Mensch, die Anthro-
pologie Unsinn, Nichts, pure Illusion wire. Aber weit gefehlt,
daf3 ich der Anthropologie eine nichtige oder auch nur un-
tergeordnete Bedeutung gebe — eine Bedeutung, die ihr
gerade nur so lange zukommit, als Giber ihr und ihr entge-
gen eine Theologie steht — indem ich die Theologie zur
Anthropologie erniedrige, erhebe ich vielmehr die Anthro-
pologie zur Theologie, gleichwie das Christentum, indem
es Gott zum Menschen erniedrigte, den Menschen zu Gott
machte, freilich wieder zu einem dem Menschen entfern-
ten, transzendenten, phantastischen Gott — nehme daher
auch das Wort: Anthropologie, wie sich von selbst versteht,
nicht im Sinne der Hegelschen oder bisherigen Philosophie
tiberhaupt, sondern in einem unendlichhdhern und allge-
meineren Sinne.

Die Religion ist der Traum des menschlichen Geistes.
Aber auch im Traume befinden wir uns nicht im Nichts
oder im Himmel, sondern auf der Erde — im Reiche der
Wirklichkeit, nur daf wir die wirklichen Dinge nicht im
Lichte der Wirklichkeit und Notwendigkeit, sondern im

32 VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



entziickenden Scheine der Imagination und Willkiir erblik-
ken. Ich tue daher der Religion — auch der spekulativen
Philosophie oder Theologie — nichts weiter an, als daf ich
ihr die Augen dffne, oder vielmehr nur ihre einwirts gekehr-
ten Augen auswirts richte, d. h. ich verwandle nur den Ge-
genstand in der Vorstellung oder Einbildung in den Gegen-
stand in der Wirklichkeit.

Aber freilich fiir diese Zeit, welche das Bild der Sache,
die Kopie dem Original, die Vorstellung der Wirklichkeit,
den Schein dem Wesen vorzieht, ist diese Verwandlung, weil
Enttiuschung, absolute Vernichtung, oder doch ruchlose Pro-
fanation; denn heilig ist thr nur die Illusion, profan aber die
Wahrheit. Ja die Heiligkeit steigt in ihren Augen in demsel-
ben MaBe, als die Wahrheit ab- und die Illusion zunimmt,
so dabB der hichste Grad der Illusion fiir sie auch der hachste
Grad der Heiligkeit ist. Verschwunden ist die Religion und
an ihre Stelle getreten selbst bei den Protestanten der Schein
der Religion — die Kirche, um wenigstens der unwissenden
und urteilslosen Menge den Glauben beizubringen, es beste-
he noch der christliche Glaube, weil heute noch die christ-
lichen Kirchen, wie vor tausend Jahren, dastehen und heute
noch, wie sonst, die duferlichen Zeichen des Glaubens im
Schwang sind. Was keine Existenz mehr im Glauben hat —
der Glaube der modernen Welt ist nur ein scheinbarer Glau-
be, ein Glaube, der nicht glaubt, was er zu glauben sich ein-
bildet, nur ein unentschiedner, schwachsinniger Unglaube, wie
dies von mir und andern hinlinglich bewiesen worden —
das soll doch noch in der Meinung gelten, was nicht mehr in
sich selbst, in Wahrheit heilig ist, doch wenigstens noch heilig
scheinen. Daher die scheinbar religiose Entriistung der gegen-

VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE

33



wirtigen Zeit, der Zeit des Scheines und der Illusion, tiber
meine Analyse namentlich von den Sakramenten. Aber
man verlange nicht von einem Schriftsteller, der sich nicht
die Gunst der Zeit, sondern nur die Wahrheit, die unver-
hiillte, nackte Wahrheit zum Ziele setzt, dal3 er vor einem
leeren Scheine Respekt habe oder heuchle, um so weniger,
als der Gegenstand dieses Scheines an und flir sich der Kul-
minationspunkt der Religion, d.h. der Punkt ist, wo die
Religiositit in Irreligiositit umschligt. Dies zur Rechtfer-
tigung, nicht zur Entschuldigung meiner Analyse von den
Sakramenten.

Wias iibrigens den eigentlichen Sinn der insbesondre in
der SchluBanwendung gegebenen Analyse von den Sakra-
menten betrifft, so bemerke ich nur, daB3 ich hier den
wesentlichen Inhalt meiner Schrift, das eigentliche Thema
derselben, besonders in Beziehung auf ihre praktische Be-
deutung, an einem sinnlichen Beispiel veranschauliche,
daB ich hier die Sinne selbst zu Zeugen von der Wahr-
haftigkeit meiner Analyse und Gedanken aufrufe, ad ocu-
los, ja ad tactum, ad gustum demonstriere, was ich durch
die ganze Schrift ad captum dozierte. Wie nimlich das
Wasser der Taufe, der Wein und das Brot des Abendmahls
in ihrer natiirlichen Kraft und Bedeutung genommen un-
endlich mehr sind und wirken, als in einer supranaturalis-
tischen, illusorischen Bedeutung; so ist iiberhaupt der
Gegenstand der Religion im Sinne der Schrift, also im an-
thropologischen Sinne aufgefalt, ein unendlich ergiebiger-
er und reellerer Gegenstand der Theorie und Praxis, als im
Sinne der Theologie; denn wie das, was im Wasser, Wein
und Brot als ein von diesen natlirlichen Stoften Unter-

34 VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



schiednes mitgeteilt wird oder vielmehr werden soll, nur
etwas in der Vorstellung, Einbildung, aber nichts in Wahr-
heit, in Wirklichkeit ist, so ist auch der Gegenstand der
Religion iiberhaupt, das gottliche Wesen im Unterschiede
vom Wesen der Natur und Menschheit, d. h. wenn die Be-
stimmungen desselben, wie Verstand, Liebe usw., etwas and-
res sein und bedeuten sollen, als eben diese Bestimmungen,
wie sie das Wesen des Menschen und der Natur ausma-
chen, nur etwas in der Vorstellung, in der Einbildung, aber
nichts in Wahrheit und Wirklichkeit. Wir sollen also — ist
die Lehre der Fabel — die Bestimmungen und Krifte der
Wirklichkeit, tiberhaupt die wirklichen Wesen und Dinge
nicht wie die Theologie und spekulative Philosophie zu
willkiirlichen Zeichen, zu Vehikeln, Symbolen oder Pridi-
katen eines von ihnen unterschiednen, transzendenten, ab-
soluten, d. 1. abstrakten Wesens machen, sondern in der Be-
deutung nehmen und erfassen, welche sie fiir sich selbst
haben, welche identisch ist mit ihrer Qualitit, mit der Bes-
timmtheit, die sie zu dem macht, was sie sind — so erst
haben wir die Schliissel zu einer reellen Theorie und Praxis.
Ich setze in der Tat und Wahrheit an die Stelle des un-
fruchtbaren Taufwassers die Wohltat des wirklichen Was-
sers. Wie »wisserige, wie trivial! Jawohl, sehr trivial. Aber
eine sehr triviale Wahrheit war seinerzeit auch der Ehestand,
welchen Luther auf den Grund seines natlirlichen Men-
schensinns der scheinheiligen Illusion des ehelosen Standes
entgegensetzte. Das Wasser ist mir daher allerdings Sache,
aber doch zugleich wieder nur Vehikel, Bild, Beispiel,
Symbol des »unheiligen« Geistes meiner Schrift, gleichwie
auch das Wasser der Taufe — der Gegenstand meiner Ana-

VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE

35



lyse — zugleich eigentliches und bildliches oder symboli-
sches Wasser ist, Ebenso ist es mit dem Wein und Brot. Die
Bosheit hat hieraus den licherlichen Schlufl gezogen:
Baden, Essen und Trinken sei die Summa summarum, das
positive Resultat meiner Schrift. Ich erwidre hierauf nur
dieses: wenn der ganze Inhalt der Religion in den Sakra-
menten enthalten ist, es folglich auch keine anderen religi-
osen Akte oder Handlungen gibt, als die bei der Taufe und
beim Abendmahl verrichtet werden, so ist allerdings auch
der ganze Inhalt und das positive Resultat meiner Schrift:
Baden, Essen und Trinken, sintemal und alldieweil meine
Schrift nichts ist, als eine sachgetreue, threm Gegenstand
sich aufs strengste anschlieBende, historisch-philosophische
Analyse — die Selbstenttiuschung, das SelbstbewuBtsein der
Religion.

Eine historisch-philosophische Analyse, im Unterschiede
von den nur historischen Analysen des Christentums. Der
Historiker zeigt, z. B. wie Daumer, da} das Abendmahl ein
aus dem alten Menschenopferkultus stammender Ritus ist,
dal3 einst statt des Weines und Brotes wirkliches Menschen-
fleisch und Blut genossen wurde. Ich dagegen mache nur
die christliche, im Christentum sanktionierte Bedeutung des-
selben zum Objekt meiner Analyse und Reduktion und be-
folge dabei den Grundsatz, dal3 nur die Bedeutung, welche
ein Dogma oder Institut, mag dieses nun in andern Reli-
gionen vorkommen oder nicht, im Christentum, natiirlich
nicht im heutigen, sondern alten, wahren Christentum hat,
auch der wahre Ursprung desselben ist, inwiefern es ein christ-
liches 1st. Oder er zeigt, wie z. B. Liitzelberger, dal} die Erzih-
lungen von den Wundern Christi sich in lauter Wider-

36 VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



spriiche und Ungereimtheiten auflsen, dal sie spitere
Erdichtungen sind, daB folglich Christus kein Wundertiter,
iiberhaupt nicht der gewesen ist, den die Bibel aus ihm ge-
macht hat. Ich dagegen frage nicht darnach, was wohl der
wirkliche, natiirliche Christus im Unterschiede von dem
gemachten oder gewordenen supranaturalistischen gewesen
ist oder sein mag; ich nehme diesen religiosen Christus
vielmehr an, aber zeige, dal3 dieses iibermenschliche Wesen
nichts andres ist, als ein Produkt und Objekt des tibernattir-
lichen menschlichen Gemiits. Ich frage nicht: ob dieses oder
jenes, Uberhaupt ein Wunder geschehen kann oder nicht;
ich zeige nur, was das Wunder ist, und zwar nicht a priori,
sondern an den Beispielen von Wundern, die in der Bibel als
wirkliche Begebenheiten erzihlt werden, beantworte aber
damit gerade die Frage von der Moglichkeit oder Wirk-
lichkeit oder gar Notwendigkeit des Wunders auf eine Wei-
se, die selbst die Moglichkeit aller dieser Fragen authebt. So
viel iiber meinen Unterschied von den antichristlichen Hi-
storikern. Was aber mein Verhiltnis betriftt zu Straufl und
Bruno Bauer, in Gemeinschaft mit welchen ich stets genannt
werde, so mache ich hier nur darauf aufmerksam, da3 schon
in dem Unterschiede des Gegenstandes, wie ihn auch nur
der Titel angibt, der Unterschied unsrer Werke angedeutet
ist. Blauer]| hat zum Gegenstand seiner Kritik die evangeli-
sche Geschichte, d.i. das biblische Christentum oder viel-
mehr biblische Theologie, Str[auf}] die christliche Glau-
benslehre und das Leben Jesu, das man aber auch unter den
Titel der christlichen Glaubenslehre subsumieren kann, al-
so das dogmatische Christentum oder vielmehr die dogma-
tische Theologie, ich das Christentum tiberhaupt, d. h. die

VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE

37



christliche Religion und als Konsequenz nur die christliche
Philosophie oder Theologie. Daher zitiere ich hauptsich-
lich auch nur solche Minner, in welchen das Christentum
nicht nur ein theoretisches oder dogmatisches Objekt, nicht
nur Theologie, sondern Religion war. Mein hauptsichlich-
er Gegenstand ist das Christentum, ist die Religion, wie sie
unmittelbares Objekt, unmittelbares Wesen des Menschen ist.
Gelehrsamkeit und Philosophie sind mir nur die Mitfel, den
im Menschen verborgnen Schatz zu heben.

Erinnern muf ich auch noch, dall meine Schrift ganz
wider meine Absicht und Erwartung in das allgemeine
Publikum gekommen ist. Zwar habe ich von jeher nicht
den Gelehrten, nicht den abstrakten und partikuliren Fa-
kultitsphilosophen, sondern den universellen Menschen
mir zum Mafstab der wahren Lehr- und Schreibart genom-
men, liberhaupt den Menschen — nicht diesen oder jenen
Philosophen — als das Kriterium der Wahrheit betrachtet,
von jeher die hochste Virtuositit des Philosophen in die
Selbstverleugnung des Philosophen — darein gesetzt, dal} er
weder als Mensch, noch als Schriftsteller den Philosophen
zur Schau trigt, d.h. nur dem Wesen, aber nicht der Form
nach, nur ein stiller, aber nicht lauter oder gar vorlauter
Philosoph ist, und mir daher bei allen meinen Schriften, so
auch bei dieser, die hochste Klarheit, Einfachheit und Be-
stimmtheit, die nur immer der Gegenstand erlaubt, zum
Gesetz gemacht, so dal} sie eigentlich jeder gebildete und
denkende Mensch, wenigstens der Hauptsache nach, verste-
hen kann. Aber dessen ungeachtet kann meine Schrift nur
von dem Gelehrten — versteht sich nur von dem wahrheitlie-
benden, urteilsfahigen, dem iiber die Gesinnungen und Vorurtei-

38 VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



le des gelehrten und ungelehrten Pébels erhabnen Gelehrten —
gewlrdigt und vollstindig verstanden werden; denn, ob-
wohl ein durchaus selbstindiges Erzeugnis, ist sie doch zu-
gleich nur eine notwendige Konsequenz der Geschichte.
Sehr hiufig beziehe ich mich auf diese oder jene geschicht-
liche Erscheinung, ohne sie auch nur dem Namen nach zu
bezeichnen, weil ich es fur iiberfliissig hielt —, Beziehungen,
die also nur dem Gelehrten verstindlich sind. So beziehe
ich mich z.B. gleich im ersten Kapitel, wo ich die not-
wendigen Konsequenzen des Geftihlsstandpunktes ent-
wickle, auf den Philosophen Jacobi und Schleiermacher, im
zweiten Kapitel von vornherein hauptsichlich auf den Kan-
tianismus, Skeptizismus, Deismus, Materialismus, Pantheis-
mus, im Kapitel vom »Standpunkt der Religions, da, wo
ich den Widerspruch zwischen der religiosen oder theolo-
gischen und physikalischen oder naturphilosophischen An-
schauung der Natur erdrtre, auf die Philosophie im Zeital-
ter der Orthodoxie und zwar vorztiglich die Cartesische und
Leibnizsche Philosophie, in welcher dieser Widerspruch auf
eine besonders charakteristische Weise hervortritt. Wer da-
her nicht die geschichtlichen Voraussetzungen und Vermit-
telungsstufen meiner Schrift kennt, dem fehlen die An-
kntipfungspunkte meiner Argumente und Gedanken; kein
‘Wunder, wenn meine Behauptungen ithm oft rein aus der
Luft gegriffen zu sein scheinen, stehen sie auch gleich auf
noch so festen Fiilen. Zwar ist der Gegenstand meiner
Schrift von allgemeinem menschlichen Interesse; auch wer-
den einst die Grundgedanken derselben — allerdings nicht in
der Weise, in welcher sie hier ausgesprochen sind und unter
den gegenwirtigen Zeitverhiltnissen ausgesprochen wer-

VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE 39



den konnten — sicherlich Eigentum der Menschheit wer-
den, denn nur hohle, machtlose, dem wahren Wesen des
Menschen widersprechende Illusionen und Vorurteile sind
es, die ihnen in der gegenwirtigen Zeit entgegenstehen.
Aber ich behandelte meinen Gegenstand zunichst nur als
eine wissenschaftliche Angelegenheit, als ein Objekt der
Philosophie, und konnte ihn zunichst auch nicht anders
behandeln. Und indem ich die Aberrationen der Religion,
Theologie und Spekulation rektifiziere, mufl ich mich
nattirlich auch ihrer Ausdriicke bedienen, ja selber zu spe-
kulieren, oder — es ist eins — zu theologisieren scheinen,
wihrend ich doch gerade die Spekulation auflGse, d. h. die
Theologie auf die Anthropologie reduziere. Meine Schrift
enthilt, sagte ich oben, das und zwar in concreto entwik-
kelte Prinzip einer neuen, nicht schul- aber menschge-
rechten Philosophie. Ja sie enthilt es, aber nur indem sie es
erzeugt, und zwar aus den Eingeweiden der Religion — da-
her, im Vorbeigehen gesagt, die neue Philosophie nicht
mehr, wie die alte katholische und moderne protestantische
Scholastik, in Versuchung geraten kann und wird, ihre
Ubereinstimmung mit der Religion durch ihre Uberein-
stimmung mit der christlichen Dogmatik zu beweisen; sie
hat vielmehr, als erzeugt aus dem Wesen der Religion, das
wahre Wesen der Religion in sich, ist an und fiir sich, als
Philosophie, Religion. Aber eben eine genetische und folg-
lich explizierende und demonstrierende Schrift ist schon
um dieser ihrer formellen Beschaffenheit willen keine fiir
das allgemeine Publikum geeignete Schrift.

SchlieBlich verweise ich zur Erginzung dieser Schrift in
betreff mancher scheinbar unmotivierter Behauptungen auf

4() VORREDE ZUR ZWEITEN AUFLAGE



