
Tara Brach

EINFÜHRUNG 
IN DIE

 Meditation
EINFÜHRUNG 

IN DIE
 Meditation



4 5

Einen Anker wählen	 30
Zurückkommen	 30
Hier sein	 32
Beim Atem ankommen	 33
Meditation: Beim Atem ankommen	 34
Erkennen und zulassen	 36
Häufig auftretende Schwierigkeiten	 38
Der Buddha in uns	 41

4.	 Im Körper zu Hause sein	 44

Das Leben so wahrnehmen, wie es ist	 45
Schmerz ist unvermeidlich, Leiden nicht	 46
Meditation: Sich dem Leben im Körper öffnen	 47
Lieben, was ist	 51

5.	 Von der Welle zum Ozean	 52

Die zwei Flügel des Erwachens:  
weises Verstehen und Mitgefühl	 53

Wie entsteht Leiden?	 54
Evolutionär sinnvolle Verhaltensmuster	 55
»Mit mir stimmt etwas nicht«	 56
Von den Wellen zum Ozean finden	 58
Meditation: Von den Wellen zum Ozean finden	 61
Wenn die Welle weiter ansteigt	 66
Ein Ausdruck dessen, was wir wirklich sind	 67

Inhalt

Ein Geschenk an die Seele	 9

1. 	D er Anfang	 10

»Das Wichtigste ist, sich an das Wichtigste  
zu erinnern«	 12

Die heilige Pause	 12
Übung: Sich an das Wichtigste erinnern	 14

2.	Di e vier edlen Wahrheiten	 16

Unzufrieden mit der Wirklichkeit	 17
In der Trance der Kontrolle	 18
Freiheit ist möglich	 19
Es gibt einen Weg	 20

3.	D er Weg	 23

Die innere Haltung	 24
Einen geeigneten Rahmen schaffen	 25
Unterstützung für die Praxis − geschickte Mittel	 28
Körperpräsenz – mit wachen Sinnen	 29



6 7

6.	E rwachen aus der Trance  
der Gedanken	 69

Das Gefängnis ist offen	 69
Die Gedanken bemerken	 70
Übung: Die Art der Gedanken bemerken	 71
Gedanken und Wirklichkeit	 73
Übung: Der Unterschied zwischen Denken  

und Lebendigkeit	 75
Gedanken als Auslöser für Stimmungen	 76
Übung: Das eigene Denken erforschen	 77
Wahrnehmen und aufwachen	 79
Meditation: Der innere Raum	 81
Sich des Denkens im Alltag bewusst werden	 83
Meditation: Ja sagen zu dem, was ist	 86

7.	M editation im Alltag	 90

Eine Fülle von Methoden	 91
Bewusstheit ist immer möglich	 92
Verbindlichkeit mit Hintertür	 93
Gemeinsam geht’s leichter	 95
Entspannt und neugierig	 95
Die informelle Praxis – den Ball da weiterspielen,  

wo er hingefallen ist	 97
Innehalten und den Körper spüren	 98
Eins nach dem anderen tun	 99
Das Leben trotz Stress wahrnehmen	 100

8.	D as Herz erwecken	 103

Hinter die Maske schauen	 104
Eine Frage der Perspektive	 104
Uns aus der Spur bringen lassen	 105
Die Alchemie des Mitgefühls	 108
Meditation: Durch die Augen eines anderen 

schauen	 109
Das Gute im anderen erkennen	 112
Mitgefühl mit sich selbst	 113
Meditation der Herzensgüte	 114

9.	Di e Früchte des Erwachens  
aus der Trance	 121

Verbundenheit, Lebendigkeit und Transparenz	 122

Hinweise für das Aufrechterhalten  
der Meditationspraxis	 124

Über die Autorin	 126

Weitere Quellen zum Thema Meditation	 127



8 9

Das Wichtigste ist,  
sich an das Wichtigste  

zu erinnern.

Alte Weisheit 
aus dem Zen-Buddhismus

Ein Geschenk an die Seele

»Allein, mir diese Zeiten der Stille zu nehmen, ist für meine 
Seele ein Geschenk«, sagte kürzlich ein Teilnehmer meiner 
Kurse. 
Viele Menschen wenden sich heutzutage der Meditation zu, 
um innerlich zur Ruhe zu kommen. Aus dem Hamsterrad un-
serer unermüdlichen Geschäftigkeit herauszutreten, unser 
ständiges Streben nach irgendetwas anzuhalten, ist vielleicht 
wirklich eines der größten Geschenke, das wir unserer Seele 
machen können. 
Meditation unterstützt uns darin, über unser konditioniertes, 
gewohntes Denken hinauszuwachsen und die weite, strah-
lende Natur unserer natürlichen Bewusstheit und Präsenz zu 
erleben. Sie ist ein Weg zurück zu uns selbst. 

Auf den folgenden Seiten finden Sie alles, was Sie für erste 
Erfahrungen mit Meditation brauchen: Informationen, Inspi-
rationen und konkrete Anleitungen. Gehen Sie es mit ent-
spanntem Interesse an und widmen Sie sich den Übungen 
und Meditationen mit dem Ernst, der Leichtigkeit und der 
Ausdauer eines neugierigen Kindes. Seien Sie geduldig mit 
sich. Der Weg zu mehr Offenheit und innerer Freiheit er-
schließt sich leichter, wenn er mit einer entspannten, freund-
lichen Haltung begangen wird. 



10 11

D
er 

A
nfa

ng 1. Der Anfang

Meditation lässt sich als eine Art Geistestraining beschreiben, 
das dazu dient, aus unserer eingeschränkten Wahrnehmung 
aufzuwachen und die umfassendere Natur der Wirklichkeit, 
unser innerstes Wesen, zu erkennen. Ich verwende gerne den 
Ausdruck: Meditation offenbart unsere innere Güte, unsere 
Buddha-Natur.

Durch die Praxis der Meditation finden wir im Lauf der Zeit 
immer mehr zurück nach Hause zu einer Ganzheit des Seins 
und erkennen unsere natürliche Weisheit und unser natür-

liches Mitgefühl. Dieses Nach-Hause-
Zurückkehren wird individuell un-
terschiedlich empfunden: Manche 
nehmen es als ein tiefes Entspan-
nen in einen inneren Frieden hinein 

wahr, bei anderen zeigt es sich 
als ein Zustand grundlosen 
Glücksgefühls, und für wie-
der andere ist es die Freiheit 
des Herzens, rückhaltlos zu 
lieben. 

Durch die Praxis der 
Meditation werden wir 

immer mehr fähig,

dem Leben zu dienen und es gleichzeitig auszukosten. Ist 
das nicht eine wundervolle Kombination: zu dienen und zu 
genießen?

Es gibt eine große Bandbreite an Meditationsmethoden. Alle 
großen spirituellen Wege kennen Formen der Versenkung in 
die unendliche Präsenz, in die all unsere Erfahrungen einge-
bettet sind. In dieser Einführung stelle ich die buddhistische 
Meditation vor. 

In der buddhistischen Tradition gibt es grundsätzlich zwei Ka-
tegorien von Meditationsmethoden: 

ZZ Den Weg der Stille, bei dem die Praktizierenden üben, 
die Aufmerksamkeit auf einen Punkt zu fokussieren, 
zum Beispiel auf den Atem an der Nase oder beim He-
ben und Senken der Bauchdecke. Der Fokus wird immer 
wieder zu diesem Punkt zurückgeholt, bis der Geist zur 
Ruhe kommt. 

ZZ Den Weg der Einsicht. Statt den Geist auf einen Punkt 
zu konzentrieren, wird bei diesem Ansatz das Gewahr-
sein geöffnet. Die Einsichts-Meditation zielt darauf ab, 
mit dem Leben so zu sein, wie es ist, und in dieser Prä-
senz Einsicht in die Natur der Wirklichkeit zu gewinnen. 

Ich möchte Sie hier in diese Einsichts-Meditation einführen, 
die auch Vipassana genannt wird. Vipassana ist das Pali-Wort 
für Einsicht oder klares Sehen. Die Konzentration spielt auch 
hier als Hilfsmittel eine Rolle.


