
Leseprobe

Bourdieu, Pierre

Schriften 

Band 12.1: Kunst und Kultur. Zur Ökonomie symbolischer Güter. Schriften zur

Kultursoziologie 4 

Herausgegeben von Franz Schultheis und Stephan Egger Aus dem Französischen von Hella

Beister

© Suhrkamp Verlag

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2106

978-3-518-29706-3 

Suhrkamp Verlag



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 2106



Pierre Bourdieu

Schriften
Herausgegeben von  

Franz Schultheis und Stephan Egger

Band 12.1

Mit seinem Buch über Die feinen Unterschiede wurde Pierre Bourdieu inter-
national bekannt, die zehn Jahre später veröffentlichte Studie zu den Regeln 
der Kunst handelt von den historischen und sozialen Grundlagen der »hohen« 
Kultur. Verbindende Fundamente für diese Meilensteine der soziologischen 
Literatur wurden aber schon in den 1970er-Jahren mit einigen Arbeiten zur 
»Ökonomie symbolischer Güter« gelegt. Bourdieu entfaltet dort eine für 
sämtliche Felder der Kulturproduktion geltende Heuristik des Kampfes um 
»Anerkennung«, der nicht nur relative Autonomie erringt, sondern mit sei-
ner ganz eigenen »Ökonomie« an der kollektiven Verkennung seiner sozialen 
Fundamente und einer symbolischen Verklärung der herrschenden Ordnung 
insgesamt beteiligt ist. Im ersten Band seiner Schriften zu »Kunst und Kultur« 
ist diese Perspektive im Zusammenhang dokumentiert.

Pierre Bourdieu (1930-2002) hatte zuletzt einen Lehrstuhl für Soziologie am 
Collège de France inne. Im Suhrkamp Verlag sind u. a. erschienen: Algerische 
Skizzen (2010), Die männliche Herrschaft (stw 2031) und Über den Staat 
(2014).
In der Reihe Schriften sind bisher erschienen: Religion (stw 1975) und Politik 
(2056).

Franz Schultheis ist Präsident der Fondation Bourdieu und Professor für 
Soziologie an der Universität St. Gallen. Stephan Egger ist Lehrbeauftragter 
am Soziologischen Seminar ebendort.



Pierre Bourdieu

Kunst und Kultur 
Zur Ökonomie symbolischer Güter 

Schriften zur Kultursoziologie 4

Herausgegeben von  
Franz Schultheis und Stephan Egger

Aus dem Französischen von 
Hella Beister

Suhrkamp



In Zusammenarbeit mit der Fondation Bourdieu  
und der UVK Verlagsgesellschaft.

Die Erstübersetzungen französischer Originaltexte  
wurden gefördert aus dem Nachlass der 2005  

verstorbenen Soziologin Steffani Engler. 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  

der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten  
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2106
Erste Auflage 2014

© dieser Ausgabe Suhrkamp Verlag Berlin 2014
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,  

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung  
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile. 

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form  
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)  

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages  
reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme  

verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.
Umschlag nach Entwürfen  

von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Printed in Germany 
ISBN 978-3-518-29706-3



	

Inhalt

Elemente einer Theorie der Produktion, Zirkulation 
und Konsumtion symbolischer Güter    . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	   7

Der Markt der symbolischen Güter   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	   15

Die Produktion des Glaubens 
Beitrag zu einer Ökonomie der symbolischen Güter   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	   97

Die Ökonomie der symbolischen Güter   . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	  187

Nachweise   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	  225

Editorische Anmerkungen   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	  227

Stephan Egger & Franz Schultheis
Der Glaube und sein Mehrwert
Pierre Bourdieus »Ökonomie symbolischer Güter«   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	  233 





	 7

Elemente einer Theorie der Produktion,  
Zirkulation und  

Konsumtion symbolischer Güter

In der heutigen Theoriediskussion über Macht und Erkenntnis be-
steht ein ständiger Gegensatz zwischen zwei theoretischen Traditio-
nen, die ihre volle Aussagekraft eigentlich erst dann entfalten wür-
den, wenn man sie zusammenbringen könnte. Die erste, die ich die 
»Soziologie der Erkenntnis« nennen möchte, wird von einer Tradi-
tion repräsentiert, die von Kant über Durkheim bis zu Lévi-Strauss 
reicht, mit einer Parallelentwicklung, für die die Philosophie Cas-
sirers in Philosophie der symbolischen Formen steht. Die zweite, die 
»Soziologie der Macht«, ist von den Theorien von Marx und Max 
Weber dominiert; wobei sich Webers Analysen mit Aspekten befas-
sen, die zwar ganz in der marxistischen Tradition stehen, aber dort 
nur ansatzweise behandelt wurden.

Ich möchte zu zeigen versuchen, dass man den Gegensatz zwi-
schen Soziologie der Erkenntnis und Soziologie der Macht über-
winden kann, um zu einer Soziologie der symbolischen Macht zu 
kommen –  einer Macht, die durch Vorgabe von Erkenntnisinstru-
menten ausgeübt wird. Diese Soziologie der symbolischen Macht 
liegt meiner Meinung nach so unterschiedlichen Forschungsrich-
tungen wie der Soziologie der Massenmedien, der Religions-, der 
Bildungs-, der Intellektuellensoziologie zugrunde. Es handelt sich 
um eine Soziologie der Produktion, Zirkulation und Konsumtion 
von symbolischen Instrumenten.

In einem ersten Schritt möchte ich zeigen, warum sich diese bei-
den Traditionen – Soziologie der Erkenntnis und Soziologie der 
Macht – relativ fremd gegenüberstehen und warum es schwierig 
ist, beide zusammen anzuwenden. Epistemologisch gesehen kann 
jede Theorie als ein Instrument beschrieben werden, das bestimm-
te Dinge sichtbar macht und andere automatisch ausblendet. Jede 
theoretische Konstruktion hat ihren blinden Fleck. Dies gilt für 
fast alle Theorien von der Ideologie, aber ich möchte versuchen, 
es hauptsächlich für das Gebiet der Religion zu zeigen: Auf diesem 
Gebiet sind die Theorien, die ich zusammenspannen will, am di-
rektesten miteinander konfrontiert. Ich werde also die Religion als 



8

die Ideologie par excellence behandeln, doch lassen sich diese Analy-
sen auch auf andere Bereiche der Ideologie übertragen.

Die Soziologie der Erkenntnis behandelt die Religion und die 
Ideologie allgemein wie eine Sprache. Im Wesentlichen sieht sie in 
ihr ein Kommunikations- und ein Erkenntnisinstrument. Genau-
er gesagt, diese Strömung behandelt die symbolischen Systeme als 
symbolische Instrumente, die strukturiert und strukturierend zu-
gleich sind. Je nachdem, ob der Akzent auf ihrem strukturierten oder 
ihrem strukturierenden Charakter liegt, lassen sich darüber hinaus 
noch zwei Unterströmungen unterscheiden. Entweder nämlich liegt 
der Akzent auf »strukturierend«: Die Sprache wird als ein Instrument 
zur Konstruktion von Objekten beschrieben (Kant, Cassirer). Oder 
der Akzent liegt auf »strukturiert«: Die Sprache wird als ein struktu-
riertes Ganzes analysiert, die Wissenschaft besteht in der Dechiffrie-
rung dieser immanenten Strukturen (Saussure, Lévi-Strauss).

Diese Strömung legt also den Akzent auf den strukturierten be-
ziehungsweise strukturierenden Charakter der symbolischen Sys-
teme, klammert aber die Frage nach den Funktionen aus. Beispiel: 
Lévi-Strauss: »Die Psychoanalytiker und gewisse Ethnologen (wol-
len) an die Stelle der kosmologischen und naturalistischen Inter-
pretationen neue, der Soziologie und der Psychologie entlehnte 
Interpretationen setzen. Doch werden dabei die Dinge zu einfach. 
Dass ein mythologisches System einer bestimmten Person, sagen 
wir einer bösen Großmutter, einen wichtigen Platz einräumt, will 
man damit erklären, dass in dieser oder jener Gesellschaft die Groß-
mütter ihren Enkeln gegenüber eine feindselige Haltung einneh-
men; die Mythologie wird also als Reflex der Sozialstruktur und der 
sozialen Beziehungen betrachtet.« (Claude Lévi-Strauss, Anthro­
pologie structurale, S. 229)

In diesem Text wird die Frage nach den äußeren Funktionen der 
symbolischen Systeme (das Äquivalent dessen, was Saussure die äu-
ßere Sprachwissenschaft nennt) als nicht wissenschaftlich verwor-
fen. Diese, wenn auch vorläufige, Ablehnung ist insoweit begrün-
det, als die Betrachtung der Funktionen selber eine Funktion hatte, 
nämlich die Ausblendung eben dieser Struktur. Schon bei Schel-
ling findet sich der Gegensatz zwischen der »allegorischen« und 
der »tautegorischen« Analyse des Mythos: Die allegorische Analyse 
sucht den Sinn des Mythos »außerhalb«, in den Produktionsver-
hältnissen, den historischen Krisen, der Psychologie der Akteure. 



	 9

Schelling befürwortet eine Rückkehr zur tautegorischen Analyse 
(Gleiches wird durch Gleiches erklärt), deren einzige Bezugsgröße 
das vollständige Beziehungssystem ist, von dem jede besondere Be-
ziehung ein Moment darstellt.

Die Frage, die ich dem Strukturalismus stellen möchte, ist diese: 
Ist die Ausklammerung der Funktionen immer gleich stichhaltig 
beziehungsweise nicht stichhaltig? Gibt es Fälle, in denen sie gra-
vierendere Folgen hat als in anderen? Damit stellt sich das Problem 
der universellen Gültigkeit der semiologischen Methode. Welche 
Gefahren birgt der Gebrauch der strukturalen Methode, wenn die-
se Ausklammerung der Funktionen, wie so oft der Fall, endgültig 
und unbewusst ist?

Was nach diesem Vorgang, der darin besteht, die Funktionen 
auszuklammern, um zu einer Analyse der inneren Strukturen zu 
gelangen, als Rest übrigbleibt, ist mehr oder weniger groß – je 
nach der Art der Beziehung zu dem Objekt, bei dem die struk-
turalistische Abstraktion vorgenommen wird. Der Rest ist umso 
größer, je schwächer die äußeren Funktionen sind. Die methodo-
logische Voraussetzung, von der der Strukturalismus ausgeht, ist 
umso unfruchtbarer und umso gefährlicher, je weiter man sich von 
den am wenigsten differenzierten Gesellschaften beziehungsweise 
bei Klassengesellschaften von den am wenigsten differenzierten 
symbolischen Produktionen entfernt. Wird sie auf einen Mythos 
einer nicht differenzierten Gesellschaft angewendet, ist sie weniger 
gefährlich als bei einer Anwendung auf die Religion einer differen-
zierten Gesellschaft, weil der Mythos noch nicht Träger der Funk-
tionen ist, die der Religion in den differenzierten Gesellschaften 
zufallen, nämlich feine Unterschiede zu schaffen, Gegensätze zu 
bilden, die bestehende Ordnung zu legitimieren usw.

Ich sage nicht, dass die Strömung, die ich die »erkenntnissozio-
logische« nenne, die äußeren Funktionen ignoriert. Ich sage nur, 
dass sie sich vorrangig mit denjenigen Funktionen beschäftigt, 
die man die gnoseologischen nennen kann, also die Erkenntnis-
funktion und die Kommunikationsfunktion. Symbolische Instru-
mente sind aber Instrumente, welche 1. die Kommunikation, zum 
Beispiel zwischen zwei Sprechern, und 2. den Konsens über eine 
gleichartig strukturierte Welt ermöglichen.

Die implizite Philosophie des Strukturalismus ist ein Durkhei-
mianismus. Macht man die sozialen Funktionen explizit, die in den 



10

beiden genannten Funktionen des symbolischen Systems enthalten 
sind, nämlich die Kommunikations- und die Erkenntnisfunktion, 
dann sieht man, dass diese Instrumente (wie bei Durkheim die Re-
ligion) nur eine Funktion haben können, nämlich für den inneren 
Zusammenhang der sozialen Gruppe zu sorgen, indem sie einerseits 
die Kommunikation gewährleisten (zwei auf die gleiche Weise akkul-
turierte Individuen, die mit demselben Sinn denselben Laut und 
mit demselben Laut denselben Sinn verbinden) und die Kommuni­
kation über die Kommunikation ermöglichen, die stattfindet (phati-
sche Funktion), und andererseits den Konsens über die Welt sichern, 
diese andere Grundlage des Gruppenzusammenhangs.

In die gleiche Richtung scheint meiner Meinung nach auch eine 
weitere Tradition zu gehen, die derzeit in den USA sehr im Schwan-
ge ist, nämlich die »Ethnomethodologie«, bei der sich eine phäno-
menologische mit einer Durkheimschen Tradition zu einer Theorie 
des Alltagsverständnisses der sozialen Welt als der Erfahrung des 
unmittelbaren Verstehens verbindet.

Ich meine nicht, dass in dieser Tradition die Sprache, die Kultur 
usw. keine Funktion hat, sondern wollte nur die auf den Gruppen-
zusammenhang abzielende Philosophie deutlich machen, die mit 
der Tatsache verbunden ist, dass sie zwei Funktionen (Erkenntnis 
und Kommunikation) auf Kosten der anderen Funktionen, die die 
symbolischen Instrumente immer auch erfüllen, in den Vorder-
grund stellt.

Der Übergang von einer Theorie der symbolischen Instrumente 
als Kommunikationsinstrumente zu einer Theorie der symbolischen 
Systeme als Machtinstrumente impliziert ein Bewusstsein davon, 
dass die Funktion dieser Systeme nicht nur in der Kommunika-
tion besteht, sondern auch darin, im Kommunizieren feine Un-
terschiede und Gegensätze zu markieren, feine Unterschiede und 
Gegensätze zu legitimieren, und zwar vor allem mittels Vorgabe 
von Wahrnehmungskategorien, die als Produkt der Ordnung dazu 
beitragen, die soziale Ordnung zu reproduzieren, indem sie eine als 
selbstverständlich wahrgenommene Repräsentation dieser sozialen 
Ordnung anbieten. Die erste Strömung betrachtet die Religion als 
ein Instrument zur Ordnung der Welt, ein Ordnungs- und Anord-
nungsinstrument. Die zweite sieht in ihr ein Instrument zur Auf­
rechterhaltung der Ordnung.



	 11

Meiner Meinung nach trägt das Ordnung-Stiften im ersten Sinne 
(Soziologie der Erkenntnis) zur Aufrechterhaltung der Ordnung im 
zweiten Sinne (Soziologie der Macht) bei. Die traditionellen Theo-
rien (Religion gleich »Opium des Volkes«) haben den Vorzug, dass 
sie mit Nachdruck an die Existenz von äußeren Funktionen erin-
nern, selbst bei den Mythologien der am wenigsten differenzierten 
Gesellschaften, aber diese Theorien entfalten ihre volle Aussagekraft 
erst dann, wenn sie das aufnehmen, was die jeweils andere Traditi-
on beizutragen hat, nämlich die Erkenntnis, dass eine herrschende 
Kultur nur insofern herrscht, als sie Wahrnehmungskategorien be-
reitstellt. Die Ideologie ist nicht einfach ein Begleitdiskurs, sie ist 
ein Denksystem, das als Produkt einer Ordnung in der Regel dieje-
nigen, die diese Ordnung der Dinge verinnerlicht haben, dazu prä-
disponiert, sie für selbstverständlich zu halten. Und nichts ist besser 
vor Protest geschützt als das Selbstverständliche. Es ist bereits ein 
historischer Fortschritt, den Übergang vom »Selbstverständlichen«, 
von der Doxa, zur Doppelbedeutung von Meinung und Glaube 
geschafft zu haben, zur Meinung, und sei es zur Orthodoxie, zur 
rechten (und vielleicht auch »rechten«) Meinung, die immerhin die 
Möglichkeit voraussetzt, dass es auch eine »unrechte«, eine »linke« 
Meinung gibt. Dank diesem Umweg über die Religion, die »Ideo-
logie par excellence«, wird auch begreiflich, was Meinungsmacht ist: 
die Macht, die noch vor jeder Propaganda einfach dadurch ausge-
übt wird, dass die Individuen eines bestimmten sozialen Gebildes 
»strukturiert« oder, wenn man so will, programmiert sind und dass 
aus diesen Strukturierungsinstrumenten, also den symbolischen Sys-
temen, Denkkategorien oder Handlungsschemata werden. Da es sich 
bei diesen Handlungsschemata um Produkte einer bestimmten sozia­
len Ordnung handelt, kommen dabei Individuen heraus, die dieser 
Ordnung spontan angepasst sind und die soziale Welt im Modus der 
Selbstverständlichkeit, des Glaubens, der Evidenz, der Natürlichkeit 
erleben.

Die Ethnomethodologie, ein ganz entfernter Zweig der Phä-
nomenologie, fällt wieder in das zurück, was mir das Grundübel 
der Phänomenologie zu sein scheint, nämlich sehr schön die Pri­
märerfahrung des Sozialen zu beschreiben, ohne jemals die Frage 
nach den sozialen Bedingungen der Möglichkeit dieser Erfahrung als 
einer besonderen Erfahrung zu stellen. Damit unterliegt sie dem spe-
zifischen Ideologieeffekt, ohne sich zu fragen, welches die sozialen 



12

Ausnahmebedingungen sind, die diese soziale Ausnahmeerfahrung 
der vertrauten Welt als natürlicher Welt möglich machen, einem 
Naturalisierungeffekt, der darin besteht, aufgrund des Effekts der 
Koinzidenz »zwischen der Brille und dem, was man sieht«, etwas 
Kulturelles als etwas Natürliches wahrzunehmen.

So erfüllt die Erfahrung des Kunstkenners als Erfahrung einer 
als »selbstverständlich« erlebten Dechiffrierung (ich nehme einen 
perspektivischen Raum unmittelbar als solchen wahr, ich nehme 
einen zusammengeschobenen Raum unmittelbar als solchen wahr 
– ich verstehe, ohne mir die Frage der Bedingungen der Möglich-
keit des Verstehens auch nur zu stellen usw.) eine soziale Funktion, 
weil sie sich nicht als eine Erfahrung unter anderen wahrnimmt 
und weil sie für den, der sie macht, die Fragen nach den Bedingun-
gen ihrer eigenen Möglichkeit ausschließt. In jeder Gesellschaft ist 
der gebildete Mensch derjenige, der die Entsprechung zwischen der 
strukturierten Welt und den Prinzipien der Strukturierung perfekt 
verwirklicht, derjenige, für den alles natürlich ist, und zuallererst 
seine eigenen Praktiken.

Fassen wir also zusammen. Erster Schritt: Soziologie der Er-
kenntnis – gnoseologische Funktion und Kommunikationsfunk-
tion. Zweiter Schritt: Soziologie der Macht – Religion hat externe 
Funktionen und ist ein Machtinstrument, in jedem symbolischen 
System, ob Mythos, Ritus oder Sprache, geht es immer auch um 
Macht. Man kann einer Theorie der Systeme der symbolischen 
Macht zu ihrer vollen Aussagekraft verhelfen, indem man diese bei-
den Richtungen miteinander verbindet und indem man sagt, dass 
die Ideologien als symbolische Systeme ihre symbolische Funktion 
nur in dem Maße wirklich vollendet erfüllen, wie sie Erkenntnis- 
und Kommunikationsfunktionen erfüllen. Über die Erfüllung die-
ser Funktionen erfüllen sie auf höchst unterirdische und geheime 
Weise die Herrschaftsfunktion.

Max Weber und Marx sind sich darin einig, dass die symboli-
schen Systeme politische Funktionen haben. In Wirklichkeit hat 
Max Weber versucht, das Feld der Produktion, Zirkulation und 
Konsumtion religiöser Güter zu beschreiben. Mit anderen Worten, 
während sich der Marxismus damit begnügt, den Prozess der fort-
schreitenden Autonomisierung der Religion zu benennen, welcher 
Ursache wie Folge der ihrerseits mit der sozialen Entwicklung (Ur-
banisierung usw.) zusammenhängenden Entwicklung eines Corps 



	 13

von Professionellen der Religion ist, also den Übergang von der 
Mythologie zur religiösen Ideologie, befasst sich Max Weber mit 
eben diesem Prozess der Umwandlung der Mythologie in religiöse 
Ideologie und mit der ideologischen Arbeit, die in diesem System 
der Produktion und Zirkulation einer besonderen Art von Gütern 
realisiert wird, in dem also, was man das religiöse Feld nennen kann.

Sobald es »Vollzeit«-Produzenten von Religion und Konsu-
menten für diese Art religiöser Güter gibt – was beides mehr oder 
weniger einen Typ von städtischer Gesellschaft voraussetzt –, tritt 
auch ein neuer Typ von Funktionen der Religion auf, nämlich die 
Funktionen, die sie für die Produzenten und die Vermittler von reli­
giösen Gütern erfüllt. Dieses religiöse Feld kann man in Analogie 
zu einem ökonomischen Feld beschreiben. Zum Beispiel lässt sich 
die Kirche als ein Verband von Vollzeitproduzenten definieren, die 
einer Institution angehören, die das Monopol auf die Handha-
bung oder Produktion von Heilsgütern hat. Der Prophet ist dann 
jemand, der ohne Kapital auf den Markt kommt. Und Monopole 
werden bekanntlich verteidigt. Man braucht sich nur diese Meta-
pher zu vergegenwärtigen, um den ganzen Konflikt zwischen Or-
thodoxie und Häresie, Kirche und Sekte, Kirche und Prophet zu 
verstehen, der als Konkurrenz um das Monopol auf die Produk
tion der legitimen religiösen Güter beschrieben werden kann, also 
der Güter, die sich als die wirklich religiösen in einer Gesellschaft 
durchsetzen. Die Theorie des religiösen Felds ist ein besonderer und 
besonders anschaulicher Fall einer allgemeinen Theorie des Felds 
der Produktion, Zirkulation und Konsumtion der ideologischen 
Güter: So ist zum Beispiel das intellektuelle Feld ein Feld der Pro-
duktion, Zirkulation und Konsumtion einer bestimmten Art von 
symbolischen Gütern, denen eine spezifisch kulturelle Legitimität 
zuerkannt wird, im Gegensatz zu dem Feld, das man das Feld der 
Großproduktion nennen könnte, der Massenkultur, das andere 
Produzenten, andere Konsumenten hat.

Welchen Beitrag leistet die Theorie des Feldes der Produktion, 
Zirkulation und Konsumtion symbolischer Güter zur Theorie der 
Ideologien? Sie ermöglicht es uns, auf die Soziologie der Produktion 
dieser Kategorien, dieser Denkschemata, dieser mentalen Strukturen 
zurückzugehen, die soziale Strukturen sind (Durkheim). Die Spra-
che mag als mehr oder weniger anonyme, kollektive usw. Produk-
tion durchaus ein Fall für die strukturale Analyse sein und sich in 



14

gleichem Maße der Soziologie großenteils entziehen. Ein Film da-
gegen oder die heute in Paris herrschende Problematik ist etwas, das 
sich mit einer soziologischen Analyse der Struktur der Beziehung 
zwischen Produzenten und Vermittlern usw. mindestens ebenso 
gut erfassen lässt wie mit der strukturalen Analyse. Und zwar aus-
gehend von der Hypothese, dass diese Gesamtheiten Strukturen 
haben, die die Strukturen des autonomen Felds der Produktion 
»widerspiegeln«, welches selber, da es immer nur relativ autonom 
ist, in verzerrter Form die Struktur der Klassenverhältnisse »wider-
spiegelt«. Sich mit der Produktion befassen heißt, sich nicht auf eine 
Soziologe der »intellektuellen Produkte« festlegen zu lassen, die nur 
eine Soziologie des opus operatum wäre, des »produzierten Dings«. 
Indem man auf das Feld der Produktion (von den Ideologien zu 
den Ideologen) zurückgeht, bekommt man die Instrumente an die 
Hand, die sich die simple Semiologie versagt. Darüber hinaus er-
hält man einen allgemeinen Rahmen für ein ganzes Ensemble von 
Arbeiten, die in ihrer Vereinzelung am Wesentlichen geradezu vor-
beigehen müssen, weil sie sich eben nicht mit dem Ganzen befas-
sen, etwa die Soziologie der Massenmedien, der Intellektuellen, die 
Bildungssoziologie usw.

Die Produktionsbeziehungen sind Beziehungen, die nur struktu­
ral untersucht werden können: Die Eigenschaften jeder einzelnen 
Instanz sind relationale Eigenschaften, und also kann man die Ei­
genschaften jeder dieser Instanzen nur dann verstehen, wenn man das 
intellektuelle Feld als Feld bildet – als System objektiver Beziehungen 
zwischen verschiedenen Produktionsinstanzen. Das Feld der religi-
ösen oder der intellektuellen Produktion ist ein relativ autonomes 
Feld objektiver Konkurrenzbeziehungen, bei denen es um ein Mono­
pol geht (etwa zwischen Kirche und Sekte): Diese Beziehungen, die 
in Analogie zu den ökonomischen Beziehungen beschrieben wer-
den können, haben eine Struktur und können mit der strukturalen 
Analyse erfasst werden. Auf der anderen Seite sind die Produktionen 
selber ebenfalls strukturiert. Und also lässt sich in und mit einer 
doppelten strukturalen Analyse – einer Analyse des Felds der Produk-
tion und einer Analyse des ideologischen Produkts – und in und 
mit der Herstellung einer Beziehung zwischen den beiden auf diese 
Weise konstruierten Strukturen eine Soziologie der Erkenntnis be-
gründen.



	 15

Der Markt der symbolischen Güter

Die Theorien und Schulen verschlingen einander 
wie Mikroben und Zellkörper und gewährleisten 
durch ihren Kampf die Kontinuität des Lebens.
Marcel Proust, Sodom und Gomorrha

Die Geschichte des intellektuellen und künstlerischen Lebens der 
europäischen Gesellschaften kann verstanden werden als die Ge-
schichte des Wandels des Produktionssystems der symbolischen 
Güter und des Strukturwandels dieser Güter selbst. Er ging mit der 
fortschreitenden Konstituierung eines intellektuellen und künstle-
rischen Felds einher, das heißt mit der fortschreitenden Autonomi-
sierung des Systems der Produktions-, Zirkulations- und Konsum-
tionsbeziehungen der symbolischen Güter: In dem Maße nämlich, 
wie sich (zugleich mit der entsprechenden Gruppe von Akteuren 
– dem Intellektuellen im Gegensatz zum Gebildeten und dem 
Künstler im Gegensatz zum Handwerker) ein intellektuelles und 
künstlerisches Feld konstituiert, indem es sich über den Gegensatz 
zu all jenen Instanzen definiert, die im Namen einer nicht im Feld 
der Produktion selbst gründenden Macht oder Autorität meinen, 
die im Bereich der symbolischen Güter geltenden Regeln festlegen 
zu können, werden die Funktionen, die den verschiedenen Grup-
pen von Intellektuellen oder Künstlern entsprechend ihren Posi-
tionierungen in diesem relativ autonomen System der objektiven 
Beziehungen objektiv zufallen, zunehmend zum Prinzip der Ver-
einheitlichung und Generierung (und also Erklärung) dieser Posi-
tionierungen – in erster Linie im Bereich der Ästhetik, aber auch 
in dem der Politik – und damit zugleich zum Prinzip des Wandels 
dieser Positionierungen über die Zeit.1

1	 Relative Autonomie impliziert natürlich Abhängigkeit, so dass außerdem so-
wohl die Form, die die Beziehung des intellektuellen Felds zu den anderen 
Feldern und insbesondere zum Feld der Macht jeweils annimmt, als auch die 
spezifisch ästhetischen Auswirkungen einer solchen strukturellen Abhängig-
keitsbeziehung untersucht werden müssen.



16

Die Logik des Autonomisierungsprozesses

Das intellektuelle und künstlerische Leben, welches das ganze Mit-
telalter, einen Teil der Renaissance und in Frankreich – mit dem 
höfischen Leben – das ganze klassische Zeitalter hindurch von 
externen Legitimierungsinstanzen beherrscht wurde, befreite sich 
allmählich in dem Maße ökonomisch und sozial von der Vormund-
schaft des Adels und der Kirche und ihren ethischen und ästhe-
tischen Ansprüchen, wie sich ein immer breiteres, sozial immer 
diversifizierteres virtuelles Publikum bildete. Dieses konnte den 
Produzenten von symbolischen Gütern nicht nur die Mindestbe-
dingungen ihrer ökonomischen Unabhängigkeit gewährleisten, 
sondern auch ein konkurrierendes Legitimitätsprinzip bieten. Das 
geschah in dem Maße, wie sich in Wechselwirkung mit dieser Ent-
wicklung eine immer größere und immer differenziertere Gruppe 
von Produzenten und Händlern von symbolischen Gütern heraus-
bildete, die mit zunehmender Professionalisierung immer weniger 
geneigt war, andere Zwänge gelten zu lassen als die technischen 
Notwendigkeiten und die Normen, denen der Zugang zur Profes-
sion unterliegt; in dem Maße schließlich, wie Zahl und Vielfalt der 
um die kulturelle Legitimität konkurrierenden Konsekrationsin
stanzen – etwa Akademien oder Salons – und Diffusionsinstanzen 
zunahm, deren Auswahloperationen eine spezifisch intellektuelle 
oder künstlerische Legitimität besitzen, auch wenn sie, wie Ver-
lagshäuser und Theaterleitungen, immer auch ökonomischen und 
sozialen Zwängen unterliegen, die über sie das geistige Leben selbst 
beeinflussen können.2

So besteht eine Wechselwirkung zwischen dem Prozess der Au-
tonomisierung der intellektuellen und künstlerischen Produktion 

2	 »Die Rolle des Verlegers«, bemerkt L. L. Schücking, »beginnt geschichtlich 
betrachtet erst, als die des Patrons ausgespielt ist, also im 18. Jahrhundert [mit 
einer Übergangsphase, in der der Verleger noch auf die größtenteils von den 
Beziehungen zwischen dem Autor und den Patrons abhängigen Subskriptio-
nen angewiesen ist]. Darüber ist man sich in den Kreisen der Dichter nicht im 
Unklaren.« Und tatsächlich bekommen Verlage wie Dodsley in England und 
Cotta in Deutschland »allmählich eine Art autoritativer Bedeutung«. Noch 
größer ist, wie Schücking auch zeigt, der Einfluss der Theaterdirektoren, kön-
nen sie doch wie Otto Brahm mit ihren Entscheidungen dem Geschmack einer 
ganzen Epoche seine Richtung geben (L. L. Schücking, The Sociology of Literary 
Taste, London, Routledge & Kegan Paul, 1966, S. 50-52). 



	 17

und dem Auftreten einer eigenen sozialen Gruppe von professio-
nellen Künstlern oder Intellektuellen. Sie sind immer weniger be-
reit, andere Regeln als die der ihnen von ihren Vorgängern über-
mittelten, spezifisch intellektuellen oder künstlerischen Tradition 
gelten zu lassen, an die sie anknüpfen oder mit der sie brechen 
können, und sie sind immer besser in der Lage, ihre Produktion 
und ihre Produkte von allen externen Indienstnahmen zu befreien 
– ob von der moralischen Zensur und den ästhetischen Program-
men einer stets auf Erweiterung ihrer Anhängerschaft bedachten 
Kirche oder von der Kontrolle der Akademien oder von den An-
forderungen einer politischen Macht, die die Kunst gern als Pro-
pagandainstrument betrachtet. Mit anderen Worten, geradeso wie 
das Auftreten des Rechts als Recht, also als »autonomer Bereich«, 
und die fortschreitende Arbeitsteilung, die zur Bildung eines Corps 
von professionellen Juristen führt, einander wechselseitig bedingen, 
wie Engels in einem Brief an Conrad Schmidt schreibt, und gera-
deso wie die »Rationalisierung« der Religion, wie Max Weber in 
Wirtschaft und Gesellschaft anmerkt, ihre spezifische, von den öko-
nomischen Bedingungen (die »auf sie nur als Entwicklungswege 
einwirken«) relativ unabhängige »Eigengesetzlichkeit« ihrer grund-
sätzlichen Abhängigkeit von der Entwicklung eines Priesterstands 
mit eigenen Bestrebungen und Interessen verdankt, so besteht auch 
zwischen dem Prozess, der zur Herausbildung der Kunst als Kunst 
führt, und dem Wandel der Beziehung, in der die Künstler zu den 
Nicht-Künstlern und damit zu den anderen Künstlern stehen, eine 
Wechselbeziehung. Dieser Wandel, der zur Bildung eines relativ 
autonomen künstlerischen Felds und, einander wiederum wech-
selseitig bedingend, zur Entwicklung einer neuen Definition der 
Funktion des Künstlers und seiner Kunst führt, beginnt im Florenz 
des 15. Jahrhunderts mit der Behauptung einer spezifisch künst-
lerischen Legitimität: Es geht um das Recht der Künstler, absolut 
und ungeachtet der externen Anforderungen einer von religiösen 
oder politischen Interessen geleiteten gesellschaftlichen Nachfrage 
die Regeln zu bestimmen, die in ihrer Ordnung gelten, der Ord-
nung von Form und Stil. Nach einer Unterbrechung von fast zwei 
Jahrhunderten, die dem Einfluss der absoluten Monarchie und, 
mit der Gegenreformation, der Kirche geschuldet war – die eine 
wie die andere darauf bedacht, der Fraktion der Künstler, abgeho-
ben von den Handarbeitern und doch nicht Teil der herrschenden 



18

Klasse, eine soziale Position und Funktion zuzuweisen (dies zum 
Beispiel die Rolle der Académie) –, erfährt diese Bewegung des 
künstlerischen Felds zur Autonomie, die sich je nach Gesellschaft 
und je nach Bereich des künstlerischen Lebens in unterschiedli-
chem Tempo vollzieht, mit der industriellen Revolution und der 
romantischen Reaktion eine plötzliche Beschleunigung. Die Ent-
wicklung einer regelrechten Kulturindustrie, insbesondere die nun 
entstehende Beziehung zwischen Tagespresse und Literatur, die der 
Serienproduktion von Werken Vorschub leistet, die wie das Feuille-
ton (oder, in anderen Bereichen, das Melodram und das Vaudeville) 
nach quasi-industriellen Methoden gefertigt werden, trifft zusam-
men mit einer Ausweitung des Publikums – eine Folge der Ver-
allgemeinerung des Elementarunterrichts, die neuen Klassen und 
den Frauen den Zugang zur symbolischen Konsumtion eröffnet, 
zum Beispiel zur Romanlektüre.3 Die Entwicklung des Systems 
der Produktion von symbolischen Gütern (vor allem die Entwick-
lung des Journalismus, Hauptanziehungspunkt für die marginalen 
Intellektuellen, die nicht ihren festen Platz in der Politik oder in 
den freien Berufen finden) geht mit einem Differenzierungsprozess 
einher, der seinen Ursprung in der Vielfalt der Leserschaften hat, 
die die verschiedenen Produzentenkategorien mit ihren Produkten 
ansprechen, und die Bedingungen seiner Möglichkeit in der Na-
tur der symbolischen Güter selbst findet – diesen Doppelrealitäten, 
die zugleich Waren und Bedeutungen sind und deren spezifisch 
symbolischer Wert auch dann noch relativ unabhängig von ihrem 
Warenwert bleibt, wenn zur kulturellen (also intellektuellen, künst-
lerischen und wissenschaftlichen) Konsekration die ökonomische 
Konsekration hinzukommt.4

Zu eben jenem Zeitpunkt, zu dem sich ein Markt für das Kunst-
werk bildet, eröffnet sich den Schriftstellern und Künstlern in 

3	 Der enge Zusammenhang zwischen dem Wandel der literarischen Rezeptions- 
und Produktionsweise, die der Gattung des Romans ihre ganz spezifischen 
Merkmale verleiht, und insbesondere das mit der Ausweitung der Leserschaft 
verbundene Auftreten eines raschen, oberflächlichen, gedächtnislosen Lesens 
und eines raschen, ausufernden Schreibens, wird sehr schön beschrieben in 
I. Watt, The Rise of the Novel. Studies in Defoe, Richardson and Fielding, Har-
mondsworth, Penguin Books, 1957.

4	 Das Attribut kulturell wird im weiteren Verlauf als Kürzel für intellektuell oder 
wissenschaftlich gebraucht (zum Beispiel kulturelle Konsekration, Anerkennung, 
Legitimität, Produktion, Taxonomie, kultureller Wert, kulturelle Seltenheit).



	 19

einem scheinbaren Paradox die Möglichkeit, in ihrer Praxis und 
zugleich in der Vorstellung, die sie von dieser Praxis haben, die 
Nicht-Reduzierbarkeit des Kunstwerks auf den Status einer blo-
ßen Ware und damit zugleich die Einzigartigkeit ihrer Praxis zu 
behaupten. Der eng mit der Entwicklung des Kapitalismus verbun-
dene Prozess der Ausdifferenzierung der Bereiche der menschlichen 
Tätigkeit und insbesondere die Bildung von relativ unabhängigen, 
eigengesetzlichen Systemen von Tatbeständen schaffen günstige 
Bedingungen für die Konstruktion von »reinen« Theorien (der 
Ökonomie, der Politik, des Rechts, der Kunst usw.), die in der Ab-
straktion, von der sie ausgehen und über die sie sich konstituieren, 
die bestehenden sozialen Spaltungen reproduzieren.5 Damit liegt 
der Gedanke nahe, dass, der gleichen Logik folgend, die Konsti-
tuierung des Kunstwerks als Ware und das mit der fortschreiten-
den Arbeitsteilung einhergehende Auftreten einer großen sozialen 
Gruppe von Produzenten, die speziell für den Markt bestimmte 
symbolische Güter produzieren, in gewisser Weise den Boden für 
eine reine Theorie der Kunst bereitet hat (also der Kunst als Kunst), 
indem sie zu einer Unterscheidung zwischen einer Kunst als sim-
pler Ware und einer Kunst als reiner Bedeutung führte, die in rein 
symbolischer Absicht produziert wird und für die symbolische An-
eignung, also für das nicht auf den einfachen materiellen Besitz re-
duzierbare, interesselose Wohlgefallen bestimmt ist. Hinzu kommt, 
dass das Aufbrechen der Bindungen der Abhängigkeit von einem 
Patron oder einem Mäzen und ganz allgemein von den direkten 
Aufträgen, das mit der Entwicklung eines unpersönlichen Marktes 
einhergeht, den Produzenten eine neue, rein formale Freiheit ver-
schafft, von der sie allerdings bald feststellen, dass sie nur die Be-
dingung für ihre Unterwerfung unter die Gesetze des Marktes der 
symbolischen Güter ist, also unter eine Nachfrage, an die sie, da sie 

5	 In einer Epoche, in der sich manche Soziologen unter dem Einfluss der struk-
turalen Linguistik an die Ausarbeitung einer reinen Theorie der Soziologie be-
geben, wäre es sicher nützlich, die hier angedeutete Soziologie der reinen Theorie 
zu vertiefen und die gesellschaftlichen Bedingungen des Aufkommens von 
Theorien wie die von Kelsen, Saussure oder Walras und einer formalen und 
immanenten Kunstwissenschaft wie der Wölfflins zu analysieren. In diesem 
letzten Fall wird ganz offensichtlich, dass gerade der Anspruch, die formalen 
Eigenschaften jedes möglichen künstlerischen Ausdrucks herauszuarbeiten, 
den historischen Prozess der Verselbständigung und Verfeinerung des Kunst-
werks und der künstlerischen Wahrnehmung als vollzogen voraussetzt.



20

dem Angebot notwendig hinterherhinkt, durch die Verkaufszahlen 
und den expliziten oder diffusen Druck der Eigentümer der Diffu-
sionsinstrumente – Verleger, Theaterdirektoren, Kunsthändler – er-
innert werden. Daraus folgt, dass die »Erfindungen« der Romantik, 
nämlich die Vorstellung von der Kultur als einer höheren, nicht auf 
die vulgären Notwendigkeiten der Ökonomie reduzierbaren Wirk-
lichkeit und die Ideologie von der freien, interesselosen, auf der 
Spontaneität einer angeborenen Inspiration beruhenden »Schöp-
fung«, als ebenso viele Manifestationen der Gegenwehr gegen die 
Bedrohung der künstlerischen Produktion durch die Mechanismen 
eines Marktes erscheinen, der eigendynamisch agiert und die Nach-
frage einer erlesenen Klientel durch die unvorhersehbaren Verdik-
te eines anonymen Publikums ersetzt: Bezeichnenderweise fiel das 
Auftreten eines unpersönlichen Publikums von »Bourgeois« und 
das Vordringen von Methoden oder Techniken, die aus der öko-
nomischen Ordnung übernommen wurden, etwa die Kollektivpro-
duktion oder die kommerzielle Werbung für kulturelle Produkte, 
mit der Absage an die ästhetischen Erwartungen des Bürgertums 
und mit der systematischen Bemühung zusammen, den »Schöp-
fer« vom gemeinen Mann zu trennen, und zwar vom »Volk« so 
gut wie vom »Bourgeois«, indem man den austauschbaren und auf 
ihren Warenwert reduzierbaren Produkten der Serienproduktion 
die unvergleichlichen und mit Geld nicht aufzuwiegenden Produk-
te seines »schöpferischen Genies« entgegensetzte. Die Behauptung 
der absoluten Autonomie des »Schöpfers« ist nicht zu trennen von 
seinem Anspruch, keinen anderen Adressaten seiner Kunst gelten 
zu lassen als ein alter ego, also einen anderen zeitgenössischen oder 
künftigen »Schöpfer«, der fähig ist, in sein Verständnis der Werke 
die gleiche »schöpferische« Disposition einzubringen wie er selbst 
in seine Schöpfung.

Struktur und Funktionsweise des Feldes der 
eingeschränkten Produktion

Das Feld der Produktion und Zirkulation der symbolischen Güter 
ist als das System der objektiven Beziehungen zwischen den ver-
schiedenen, durch ihre Funktion in der arbeitsteiligen Produktion, 
Reproduktion und Diffusion von symbolischen Gütern charakte-


