
Margot Schmidt
Eine Sehnsucht nicht von dieser Welt 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



mystik 
in Geschichte und Gegenwart

Texte und Untersuchungen
 Abteilung I . Christliche Mystik

 
Begründet von Margot Schmidt und Helmut Riedlinger

Herausgegeben von Volker Leppin
 

Band 16

frommann-holzboog

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Stuttgart-Bad Cannstatt 2025

Margot Schmidt

Eine Sehnsucht nicht von dieser Welt
 

Gesammelte Beiträge 
über Hildegard von Bingen

Herausgegeben und eingeleitet 
von Viki Ranff 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Bibliografi sche Information
der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografi e; detaillierte bibliografi sche Daten

sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar

ISBN 978-3-7728-2151-6
eISBN 978-3-7728-3551-3

© 2025 frommann-holzboog Verlag e. K. · Eckhart Holzboog
König-Karl-Straße 27 · 70372 Stuttgart-Bad Cannstatt

produktsicherheit@frommann-holzboog.de · www.frommann-holzboog.de
Satz: Harald Schmitt, frommann-holzboog

Gesamtherstellung: Laupp & Göbel, Gomaringen

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Inhalt

Vorwort   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7
Einleitung von Viki Ranff   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  9

 Th eologische Grundlagen 

 1.  Hildegard von Bingen als Lehrerin des Glaubens. 
  Speculum als Symbol des Transzendenten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33
 2.  Hildegards Lichtschau als Einheit von »Rationalitas« 
  und Mystik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113
 3.  Die fragende Schau der heiligen Hildegard  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  137
 4.  Hildegard von Bingen als Seelsorgerin  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  169

Anthropologische Grundlagen

 5.  »Der Mensch als Schatten Gottes«. 
  Zum Gottes- und Menschenbild bei Hildegard von Bingen  . . . . . .  181
 6.  »Discretio« bei Hildegard von Bingen als Bildungselement  . . . . . . .  201
 7.  Zur Bedeutung der geistlichen Sinne bei Hildegard 
  von Bingen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  225
 8.  Mensch, Kosmos und Geist bei Hildegard von Bingen  . . . . . . . . . . .  255

Die Vollendung der Schöpfung in der Kirche

 9.  Maria – »materia aurea« in der Kirche 
  nach Hildegard von Bingen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  277
 10.  »Maria, Spiegel der Schönheit«. Zum Marienbild 
  bei Hildegard von Bingen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  301
 11.  Die Kirche – »Eine Erde der Lebendigen«. 
  Zum Kirchenbild bei Hildegard von Bingen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  319
 12.  Erträge und Ausblicke  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  353

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



6    Inhalt

Abkürzungsverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  363
Bibelstellenverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  369
Personenverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  371
Sachverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  377
Ersterscheinungsverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  383

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Vorwort

Am Vorabend des liturgischen Gedenktages der heiligen Kirchenlehrerin Hil-
degard von Bingen, am 16. September 2024, hätte sich der Geburtstag der 
Verfasserin der hier neu aufgelegten Beiträge zum hundertsten Mal gejährt. 
Dies ist ein schöner Anlaß, um ihre philologisch und theologisch verantwor-
teten Publikationen über diese Prophetin und Mystikerin neu zu veröff ent-
lichen, da diese trotz ihres Entstehens für ganz unterschiedliche Kontexte 
eine konsistente Einführung in deren theologische Hauptanliegen ergeben. 
Da die Aufsätze großenteils nicht mehr leicht zugänglich sind, sollen sie der 
interessierten Leserschaft und der Forschung hier neu zur Verfügung gestellt 
werden. Leider war es der Urheberin nicht vergönnt, dieses vor dem Hilde-
gard-Jubiläum 1998 geplante Buch selbst zu publizieren. Deswegen ist es ein 
Anliegen ihrer letzten wissenschaftlichen Mitarbeiterin am damaligen Eich-
stätter »Forschungsvorhaben Geistliche Literatur des Mittelalters, Askese/
Mystik«, diesen Band herauszugeben. Den Werktitel hatte die Autorin noch 
selbst formuliert, um eine hier neu zu veröff entlichende größere Studie anzu-
zeigen, die Hildegards Sicht menschlicher Sehnsucht nach Gott illustrieren 
sollte. Auch wenn sie diese Gedanken ebenfalls nicht mehr ausführen konnte, 
deutet sich im Motiv des Gottverlangens ein im alttestamentlichen Buch der 
Weisheit ausgedrücktes, ihr mit der hl. Hildegard gemeinsames theologisches 
und geistliches Lebensthema an: Der Weisheit »Anfang ist aufrichtiges Ver-
langen nach Bildung; das eifrige Bemühen um Bildung aber ist Liebe. […] 
Ein unerschöpfl icher Schatz ist sie für die Menschen; alle, die ihn erwerben, 
erlangen die Freundschaft Gottes.« (Weish 6,17; 7,14a). 

Der Herausgeberin bleibt die angenehme Dankespfl icht gegenüber dem 
Verlag Frommann-Holzboog und dem Herausgeber der Reihe ›Mystik in Ge-
schichte und Gegenwart‹, Herrn Prof. Dr. Volker Leppin, für die Gewährung 
der Veröff entlichung unter den veränderten Voraussetzungen. Ein besonderer 
Dank gilt den umsichtigen Mitarbeitern des Lektorates, Herrn Jakob Küm-
merer, und der Herstellung, Herrn Harald Schmitt, für die Drucklegung.

Trier, im September 2024 Viki Ranff 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Einleitung

Viki Ranff 

Von der Sehnsucht nach Gott sollte ein umfangreicher Beitrag handeln, der 
diesen Band mit Aufsätzen zu Hildegard von Bingen abrunden und weiter-
führen sollte. Leider war es der Autorin nicht mehr vergönnt, diese Studie zu 
verfassen und die Sammlung ihrer teils entlegen publizierten, inzwischen zu-
meist vergriff enen Aufsätze in einem Band der von ihr begründeten Buchreihe 
selbst herauszugeben. 

Seit der ursprünglichen Planung des Buches als Band 16 der Reihe ›Mys-
tik in Geschichte und Gegenwart, I: Christliche Mystik‹ im Vorfeld des 900. 
Geburtstages Hildegards von Bingen 1998 und vor seiner posthum erfolgen-
den Realisierung hat sich nicht nur die formelle Heiligsprechung Hildegards 
von Bingen und ihre Erhebung zur Kirchenlehrerin im Jahre 2012 ereignet, 
sondern die Hildegard-Forschung hat auch neue Facetten hinzugewonnen. 
In der jüngeren Hildegard-Literatur wurde moniert, die Th eologie habe in-
nerhalb der interdisziplinären Hildegard-Forschung einen »Nachholbedarf«.1 
Dies scheint jedoch nicht ausreichend zu berücksichtigen, daß die theologi-
sche Hildegard-Forschung sich phasenweise nicht so sehr in Monographien 
als vielmehr in Aufsätzen vollzogen hat.2 Deshalb soll der hier vorgelegte Band 
dieser Wahrnehmung abhelfen, da er schon während seiner Planung in der 
Mitte der 1990er Jahre das Entstehen des Sonderbandes von Elisabeth Göss-
mann3 angeregt hat, der ebenfalls theologische Aufsätze zu Hildegard versam-
melt und besser sichtbar macht. Zugleich soll die Ermunterung zu theolo-
gischen Studien über Hildegard von Bingen aufgegriff en werden, die auch 

1 Maura Zátonyi, Hildegard von Bingen (Zugänge zum Denken des Mittelalters 8), 
Müns  ter 2017, 126. 
2 Vgl. Viki Ranff , Rez. zu: Maura Zátonyi, Hildegard von Bingen (Zugänge zum Denken 
des Mittelalters 8), Münster 2017, in: Archa Verbi. Yearbook for the Study of Medieval 
Th eology 16 (2019) 184–186, hier: 185.
3 Vgl. Elisabeth Gössmann (Hg.), Hildegard von Bingen. Versuche einer Annäherung (Ar-
chiv für philosophie- und theologiegeschichtliche Frauenforschung), München 1995. 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



10     Einleitung

im Umfeld der Feierlichkeiten zu ihrer Erhebung zur Kirchenlehrerin 2012 
ausdrücklich ausgesprochen wurde.4 

Welchen bleibenden Wert haben die hier neu edierten Aufsätze für die Hil-
degard-Forschung? Dieser Frage soll zunächst forschungsgeschichtlich, dann 
inhaltlich, letzteres diff erenziert nach theologischen Fragestellungen, nachge-
gangen werden. 

1. Eine Stimme in der Forschung 
zwischen den Hildegard-Jubiläen des späten 20. Jahrhunderts

Die vorliegende Sammlung von zwölf Aufsätzen umfaßt alle Beiträge der Au-
torin mit thematischen Schwerpunkten hildegardischer Th eologie, während 
die allgemeines Überblickswissen vermittelnden Lexikonartikel zu Leben und 
Werk Hildegards nicht erneut abgedruckt werden. Alle Beiträge entstanden 
zwischen den Hildegard-Jubiläen 1979 und 1998, nämlich dem 800. Todes-
tag und dem 900. Geburtstag der Heiligen. Beide Jubiläen wurden mit einer 
Festschrift gewürdigt, zu denen die Autorin je einen Beitrag beisteuerte. Beide 
Aufsätze werden hier erneut abgedruckt, derjenige aus der Festschrift von 1997 
im Vorfeld des Jubiläums 1998 jedoch in der ursprünglichen Fassung von 1981. 
Er war bereits in dieser Festschrift ein Nachdruck, wurde dort aber ergänzt 
durch einen kurzen Nachtrag zu einem unter Hildegards Namen publizierten 
Werk, das nicht von Hildegard, sondern aus dem 15. Jahrhundert stammt.5 
Dieser Nachtrag unterbleibt hier, da er keine neuen Erkenntnisse über Hilde-
gards theologische Ansichten vermittelt.

Im Zeitraum zwischen den beiden genannten Jubiläen wurden zudem die 
Hauptwerke Hildegards in kritischer Edition in der Reihe ›Corpus Christ-
ianorum Continuatio Mediaeualis‹ vorgelegt. Dies gilt für die drei Visions-
schriften ›Sciuias‹, ediert 1978, ›Liber uite meritorum‹ von 1990 und ›Liber 
diuinorum operum‹, herausgegeben 1992, aber auch für das ›Epistolarium‹ in 
den ersten beiden von drei Bänden aus den Jahren 1991 und 1993 sowie die 
›Vita sanctae Hildegardis‹ von 1993. Dadurch wurden später, nach Abschluß 
der vollständigen Edition mit dem dritten Briefband 2001 und den ›Opera 
minora‹ 2007 und 2016, erstmals sämtliche Schriften Hildegards zugänglich, 
die zuvor nur in den unvollständigen Editionen von Jacques-Paul Migne in 
›Patrologia Latina‹ Bd. 197 von 1857 und Joannes Baptista Card. Pitra von 1882 

4 Vgl. unten, Anm. 23.
5 Schmidt, materia, in: FS (1998) 262–283; Nachtrag 276–278 mit Anm. 106 zum so-
genannten Meditationszyklus der Hildegard von Bingen mit Literatur.

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



     11Eine Stimme in der Forschung

sowie deutschen Auswahlübersetzungen von Maura Böckeler und Heinrich 
Schipperges vorlagen. Es folgten die vollständige Sciuias- und Briefüberset-
zung von Walburga Storch. Auch die unter Hildegards Namen publizierten 
natur- und heilkundlichen Schriften wurden in ihrer Genese erhellt und kri-
tisch ediert, nämlich ›Cause et cure‹ 2003 und ›Physica‹ 2010.6

Zur Zeit der beginnenden Editionstätigkeit wurde insbesondere aus kirch-
lichen Frauenverbänden der Wunsch laut, Hildegard von Bingen zur Kirchen-
lehrerin zu erheben. So formulierte Helene Möhler im Auftrag der »Arbeitsge-
meinschaft katholischer Frauenverbände und -gruppen« eine Bitte nach Rom, 
in der sie argumentiert:7 

Hildegards Schauen hebt sich deutlich ab von der subjektiven Ich-Bezogenheit der 
späteren Mystik. Sie selbst steht im gewissen Sinne außerhalb der Dinge, die sie 
schaut. Gott spricht durch sie hindurch auf die Gläubigen, auf die Kirche zu. Die 
Mystik der hl. Hildegard von Bingen ist grundsätzlich ekklesiologisch ausgerichtet. 
Nicht die einzelne Seele ist die Braut, die Braut ist die Kirche selbst.

Aus ihrer universalen christlichen Anthropologie »ist ihre ganzheitliche Welt-
schau zu verstehen, eine Zusammenschau der Hintergründe und Innenseiten 
heilsgeschichtlicher, anthropologischer, kosmologischer und ekklesiologischer 
Verhalte.«8 Nach im 13. Jahrhundert unvollendet gebliebenen Kanonisations-
suppliken9 wurde durch diese Bitte erneut ein langer, schwieriger Prozeß an-
gestoßen, der im Pontifi kat Papst Benedikts XVI. zum guten Abschluß kam.10

6 Die bibliographischen Angaben der Bände aus Corpus Christianorum sind über das 
Abkürzungsverzeichnis zu fi nden, weitere, selten benutzte Editionen und Literatur in 
den Fußnoten. Deshalb unterbleibt ein eigenes Literaturverzeichnis. 
7 Helene Möhler, Eine Bitte nach Rom: Erhebung der hl. Hildegard von Bingen zur Kir-
chenlehrerin, in: Die christliche Frau (Hg. Katholischer Deutscher Frauenbund e.V., Köln) 
68 (1979) 39–43, hier: 40.
8 Ebd., 41. 
9 Georg May, Der Kanonisationsprozess Hildegards im 13. Jahrhundert, in: 900 Jahre Hil-
degard von Bingen. Neue Untersuchungen und literarische Nachweise, hg. von Wolfgang 
Podehl, Hessische Landesbibliothek Wiesbaden (Verzeichnisse und Schriften der Hes-
sischen Landesbibliothek Wiesbaden 12), Wiesbaden 1998, 27–43. Der Aufsatz skizziert 
den mutmaßlichen Inhalt der nicht erhaltenen Supplik des von Äbtissin und Konvent 
auf dem Rupertsberg in Rom erbetenen Heiligsprechungsprozesses, die mehrfachen Re-
skripte der Päpste und schlägt Begründungen für das schließliche Versanden des Pro-
zesses vor. Zur canonizatio aequipollens, der Anerkennung als Heilige ohne förmlichen 
Prozeß, vgl. ebd., 27, mit Anm. 1, ebd., 41, mit Literatur, etwa: Joseph Brosch, Der Hei-
ligsprechungsprozeß per viam cultus, (Kan. Diss. Rom), Rom 1938. 
10 Vgl. Acta Benedicti PP. XVI, Litterae Decretales: De peracta Canonizatione aequipol-
lente Hildegardis Bingensis, in: AAS CIV, N. 11, 2. Novembris 2012, 863–867. 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



12     Einleitung

In dieser Zeitspanne eines neuen Aufbruches in der Verehrung und Er-
forschung der Prophetissa Teutonica sind die Aufsätze von Margot Schmidt 
philologisch verantwortete, theologisch refl ektierte Detailstudien zu zentralen 
Begriff en und Bildern des hildegardischen Denkens. Insbesondere die philo-
logische Gründlichkeit und der am begriff sgeschichtlichen Ansatz orientierte 
Zugang sind Hauptanliegen nicht nur dieser Aufsätze, sondern der Buchreihe 
›Mystik in Geschichte und Gegenwart‹ insgesamt, die grundsätzlich seitens 
ihrer Begründer diesem methodischen Ansatz verpfl ichtet war, nicht zuerst 
Überblickswerke anzustreben, bevor nicht der genaue Textbefund wahrge-
nommen, durchdrungen und verstanden war. Erst nach gründlichen Detail-
studien am Text sollte ein vorsichtig abgewogenes Ergebnis formuliert wer-
den. Aus dieser methodischen Grundhaltung initiierte die Autorin weitere, 
anschließend in die Buchreihe aufgenommene philosophische Studien zu zen-
tralen Begriff en im Werk Hildegards, insbesondere zur ›rationalitas‹11 und zu 
›scientia und sapientia‹.12 Auch richtete sie im September 1994 einen Kongreß 
zum zehnjährigen Bestehen der ›International Society of Hildegard von Bin-
gen Studies‹ aus den USA im Umfeld der Wirkungsstätten Hildegards aus und 
publizierte die Kongreßakten als Band 10 dieser Buchreihe, aus dem ihr Bei-
trag über die geistlichen Sinne stammt sowie die als ›Erträge und Ausblicke‹ 
formulierte Zusammenfassung mit Aufweis von Forschungslücken, die zum 
Teil noch immer Desiderate sind.13 

Aus der skizzierten wissenschaftlichen Grundentscheidung sind auch die 
vorliegenden Aufsätze über theologische Fragen bei Hildegard zu verstehen. 
Gründlichkeit in der Methode bedeutet jedoch nicht, sich kleinteilig in De-
tails zu verlieren. Vielmehr öff nen sich die Beiträge nach der Erhebung des 
Textbefundes grundsätzlichen Fragen im Werk Hildegards und der Th eologie 
insgesamt bis in die Gegenwart. Hildegard erscheint hier als Autorin, die aus 
ihren refl ektiert dargestellten Visionen verschiedenste Gebiete der Th eologie 
bereichert. Dies soll nun in der perspektivischen Überblicksdarstellung der 
Aufsätze deutlich werden. 

11 Vgl. Chávez.
12 Vgl. Viki Ranff , Wege zu Wissen und Weisheit. Eine verborgene Philosophie bei Hilde-
gard von Bingen (MyGG I 17), Stuttgart-Bad Cannstatt 2001. 
13 Vgl. Tiefe des Gotteswissens – Schönheit der Sprachgestalt bei Hildegard von Bingen. In-
ternationales Symposium in der Katholischen Akademie Rabanus Maurus Wiesbaden-Nau-
rod vom 9. bis 12. September 1994, hg. von Margot Schmidt (MyGG I 10), Stuttgart-Bad 
Cannstatt 1995. 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



     13Hildegard als Lehrerin des Glaubens

2. Hildegard als Lehrerin des Glaubens

Die genannte Tagung wurde eingestimmt durch ein Grußwort des damaligen 
Präfekten der Glaubenskongregation, Joseph Kardinal Ratzinger, des späteren 
Papstes Benedikt XVI., der Hildegards Bedeutung als Lehrerin des Glaubens 
besonders hervorhebt:14 

Heute steht Hildegard in ihrer ganzen kühnen Universalität vor uns. Wir fühlen 
uns angesprochen durch ihre liebevolle Zuwendung zu den heilenden Kräften der 
Schöpfung wie durch ihre vielseitige künstlerische Begabung; vor allem aber durch 
ihre eindringliche Glaubensverkündigung; sie ist uns daher nahe als eine Frau, die 
Christus in seiner Kirche liebte, aber nichts von Weltfremdheit oder Ängstlichkeit 
zeigt, sondern gerade von ihrer Berührung mit dem Geheimnis Gottes her ihrer Zeit 
das rechte Wort furchtlos und frei zu sagen vermochte. In der Krise des Menschen-
bildes, die wir durchschreiten, hat Hildegard Wesentliches zu sagen. 

Insbesondere der hier angesprochene Schwerpunkt der Glaubensverkündi-
gung prägt auch die Auslegung der Schriften Hildegards durch die Autorin. 
Deshalb werden die Beiträge im Buch nicht chronologisch, sondern nach 
theologischen Gesichtspunkten geordnet, damit deutlich wird, daß Hildegard 
sich trotz fehlender akademischer Studien inhaltlich und sprachlich kenntnis-
reich und versiert mit theologischen und auch philosophischen Fragestellungen 
ihrer Zeit auseinandersetzt. Dies zeigt auch die Positio15 zur Heiligsprechung 
und Erhebung zur Kirchenlehrerin wie schon die theologische Hildegard-For-
schung der vorausgehenden Jahrzehnte.16 

Ferner bezieht sich der Vortrag des damals noch in Amt und Ansehen 
stehenden Karl Kardinal Lehmann am 6. Oktober 2012, dem Vorabend der 
Erhebung der hl. Hildegard zur Kirchenlehrerin, in der Botschaft der Bun-
desrepublik Deutschland beim Hl. Stuhl ausführlicher auf das Grußwort der 
Tagung von 1994, aber auch auf die Bedeutung, die dessen Verfasser heiligen 
Th eologinnen beimißt, die es vermögen, »mit der ihnen eigenen Intelligenz 

14 Ebd., VII. 
15 Deren drei theologische Kapitel samt neuer Einleitung und Epilog fi nden sich in: 
Rainer Berndt / Maura Zátonyi, Glaubensheil. Wegweisung ins Christentum gemäss der 
Lehre Hildegards von Bingen (Erudiri Sapientia. Studien zum Mittelalter und zu seiner 
Rezeptionsgeschichte Bd. X), Münster 2013. 
16 Für die inzwischen reiche Forschungsliteratur sei auf die elektronische Bibliographie 
der St. Hildegard-Akademie Eibingen e.V. verwiesen, welche die in Buchform vorgeleg-
ten Bibliographien von Werner Lauter und Gertrud Jaron Lewis weiterführt: https://
www.hildegard-akademie.de/de/bibliographie.html (abgerufen am 24. August 2024). 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



14     Einleitung

und Sensibilität über Gott und die Glaubensgeheimnisse zu sprechen«.17 Den 
Kreis zu weit zieht Lehmann jedoch, wenn er Werk und Wirkung Hildegards 
für unsere Zeit charakterisiert. Zwar spricht er von Randerscheinungen, wer-
tet diese aber als Ausstrahlungen des Wesentlichen:18 

Über einige Jahrzehnte vor allem des vergangenen Jahrhunderts war das neue Inter-
esse an Hildegard sehr stark auf Randerscheinungen in ihrem Leben und Wirken ge-
lenkt worden. Es ging um die Hildegard-Medizin, um eine direkte Anwendung ihrer 
Heilkunde, um Esoterik, um ihre Verwandtschaft mit dem heutigen Feminismus, ja 
streckenweise auch um Magie. Das sind gewiss Ausstrahlungen der Kernideen und 
Grunderfahrungen der Prophetin vom Rhein. Aber ohne kritische Rückbindung an 
die zentralen Zeugnisse und Schriften sind dies letztlich doch Abwege, die den Zu-
gang zur authentischen Hildegard eher verstellen. 

Die magisches Denken verratenden Stellen ihrer naturkundlichen Schriften 
gehen eher auf die Kompilation dieser Schriften zurück als auf authenti-
sche Texte Hildegards. Der moderne Feminismus hat andere Quellen und 
Absichten als die christliche Anthropologie der Geschlechter, die Hildegard 
zugunsten der weiblichen Perspektive gewichtet. Esoterik schließlich ist ihr 
völlig fremd.19 Uneingeschränkt zuzustimmen ist hingegen dem unmittelbar 
anschließenden Verweis auf das Studium der drei Visionsschriften Hildegards, 
um das Zentrum ihrer Weltsicht zu verstehen. Daß Hildegard nur zögerlich 
von der Philosophiegeschichtsschreibung rezipiert wurde, ist wohl ihrer ein-
seitigen Einordnung in einen »Symbolismus des Mittelalters« in der Mitte des 

17 Benedikt XVI., Heilige und Selige. Große Frauengestalten des Mittelalters, Vatikan/Il-
lertissen 2011, 19; 24 f. 
18 Karl Kardinal Lehmann, Ein unbequemes, tiefes und heiliges Charisma. Die heilige Hil-
degard von Bingen, in: Erbe und Auftrag 89 (2013) 73–85, hier: 77 f.
19 Zur Wertung der medizinischen Schriften Hildegards insgesamt und der magisch 
anmutenden Stellen vgl. Irmgard Müller, Wie ›authentisch‹ ist die Hildegardmedizin? Zur 
Rezeption des ›Liber compositae medicinae‹ Hildegards von Bingen im Codex Bernensis 525, 
in: FS (1997) 420–430. Zur kritischen Edition von Cause et cure: Laurence Moulinier, 
Introduction, in: Cause et cure, XI–CXVII. Zum vermeintlichen Feminismus vgl. vielmehr 
Hildegards ausgewogene Sicht der Geschlechterfrage in: Schmidt, Erträge, 357–360 und 
Positio, 133–136. Abgewogener als an der hier untersuchten Stelle formuliert Karl Kar-
dinal Lehmann, Ein unbequemes, tiefes und heiliges Charisma (wie oben Anm. 18) 83. Zu 
vermeintlich esoterisch deutbaren Aspekten bei Hildegard vgl. Viki Ranff , »In der grös-
sten Tiefe der Durchsichtigkeit«. Gibt es eine christliche Esoterik bei Hildegard von Bingen?, 
in: Ambo 2019. Esoterik versus Erlösung. Jahrbuch der Hochschule Heiligenkreuz 4 (2019) 
167–187, bes. auch Kap. 3.1 Vision und verborgene Erkenntnisquellen – mit einem Aus-
fl ug in die Klosterheilkunde, 178–182, mit einer kurzen Zusammenfassung zum Status 
der heilkundlichen Schriften Hildegards.

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



     15Hildegard als Lehrerin des Glaubens

20. Jahrhunderts zuzuschreiben. Jedoch auch ihre Kenntnisnahme in moder-
neren Philosophiegeschichtswerken wird ihr nicht immer gerecht, etwa wenn 
Loris Sturlese Hildegard wegen ihrer naturkundlichen Schriften für philo-
sophisch relevant hält, die Visionsschriften jedoch wegen ihres Inspirations-
anspruches ausdrücklich aus wissenschaftlicher Philosophie und Th eologie 
ausschließt.20 Demgegenüber zeigen nicht zuletzt die von Margot Schmidt 
initiierten philosophischen Dissertationen die Denk- und Begriff sschärfe in 
Hildegards visionssprachlich vorgestellten und philosophisch refl ektierten 
theologischen Inhalten. Demnach läßt Hildegard eine »Semantik der ›ra-
tionalitas‹« und eine »verborgene Philosophie« erkennen.21 Lehmann betont 
den durch connaturalitas gespeisten Rang der Liebe und die Bedeutung der 
Schöpfung als Beziehung zwischen Gott, Mensch und Kosmos im Denken 
Hildegards, die alles auf Gott zentriert. Diese Gottzentriertheit schließt die 
Christologie mit ein. Nach den historischen und editorischen Arbeiten seien 
nun vorrangig systematisch-theologische Studien zu Hildegard gefordert.22 
Alle diese Th emenkreise werden in den Aufsätzen Margot Schmidts zuneh-
mend entfaltet. Einen Leitfaden für diese theologische Aufgabe bietet die 
Predigt Papst Benedikts XVI. in der Hl. Messe anläßlich der Eröff nung der 
Bischofssynode zur Neuevangelisierung und zur Promotion des hl. Johannes 
von Avila und der hl. Hildegard von Bingen zu Doctores ecclesiae am 7. Ok-
tober 2012. Nach der Erläuterung der drei zentralen Aspekte der Evangelisie-
rung, nämlich dem Weg ad gentes, zu den Völkern, die Christus noch nicht 
kennen, ferner der Neuevangelisierung der Getauften, die sich von der Kirche 
entfernt haben und keine Beziehung zur kirchlichen Praxis haben, schließlich 
der gewöhnlichen Evangelisierung in den Gemeinden, wendet sich der Papst 
den beiden neuen Kirchenlehrern zu. Über Hildegard führt er aus: 23

20 Vgl. Loris Sturlese, Frauen zwischen dem Alten und dem Neuen: Hildegard von Bin-
gen, »prophetissa Teutonica«, in: Ders., Die deutsche Philosophie im Mittelalter. Von Boni-
fatius bis zu Albert dem Großen 748–1280, München 1993, 204–219, bes. 213 f. 
21 Vgl. oben Anm. 11 und 12.
22 Vgl. Karl Kardinal Lehmann, Ein unbequemes, tiefes und heiliges Charisma (wie oben 
Anm. 18) 80–84.
23 Acta Benedicti PP. XVI, Homiliae: I. Ad Episcoporum Synodum aperiendam Ecclesiaeque 
doctores S. Ioannem a Avila necnon Hildegardam Bingensem renuntiandos, in: AAS CIV, 
N. 11, 2. Novembris 2012, 874–878, hier: 877. Übersetzung: HEILIGE MESSE ZUR ER-
ÖFFNUNG DER BISCHOFSSYNODE UND ERNENNUNG DES HL. JOHANNES VON AVILA 
UND DER HL. HILDEGARD VON BINGEN ZU KIRCHENLEHRERN, PREDIGT VON PAPST 
BENEDIKT XVI. am 7. Oktober 2012, https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/
homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20121007_apertura-sinodo.html (aufgerufen 
am 24. August 2024). 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



16     Einleitung

Die heilige Hildegard von Bingen, eine bedeutende weibliche Gestalt des 12. Jahr-
hunderts, hat ihren wertvollen Beitrag zur Entwicklung der Kirche ihrer Zeit geleis-
tet, indem sie ihre von Gott erhaltenen Gaben zur Geltung brachte, wobei sie sich 
als eine Frau von lebhafter Intelligenz, tiefer Sensibilität und anerkannter geistlicher 
Autorität erwies. Der Herr schenkte ihr einen prophetischen Geist und eine leiden-
schaftliche Fähigkeit, die Zeichen der Zeit zu unterscheiden. Hildegard besaß eine 
ausgeprägte Liebe zur Schöpfung und beschäftigte sich mit Medizin, Dichtung und 
Musik. Vor allem bewahrte sie immer eine große und treue Liebe zu Christus und 
seiner Kirche.

Die Charismen, die Hildegard in der Kirche entfaltet, charakterisiert der 
Papst als »lebhafte Intelligenz«, »tiefe Sensibilität« und »anerkannte geistliche 
Autorität«. Durch diese lebendigen Gaben des Verstandes und der Vernunft, 
der tiefgründigen Intuition und des gottgegebenen Auftrages im Amt der Äb-
tissin und in der Prophetengabe wirkt sie zusammen mit der Gnade, die ihr 
diese Gaben verleiht, für die Kirche ihrer Zeit und weit darüber hinaus. Dazu 
verhelfen ihr die Fähigkeiten zur Unterscheidung der Zeichen der Zeit, näm-
lich die Tugend der discretio und die Gabe der Vision. Ihre Fähigkeiten in 
den Bereichen der Naturheilkunde, Dichtung und Musik erscheinen in der 
Predigt des Papstes als natürliche, aber in den Dienst für Gott gestellte Be-
gabungen Hildegards, die von den theologischen Visionen unterschieden sind 
und ihre Liebe zur Schöpfung ausdrücken. Über allem aber steht Hildegards 
Liebe zu Christus und der Kirche als Ausdruck ihrer Heiligkeit. 

3. Hildegards refl ektierte Visionen 

Die nun jeweils kurz vorzustellenden Aufsätze Margot Schmidts konfron-
tieren sich mit der Aufgabe, Hildegards Texte sachkundig zu interpretieren. 
Die genannten Th emen der Th eologie kehren im Werk Hildegards und in 
dessen Auslegung mehrfach wieder und werden entsprechend auch häufi ger 
ausgelegt. Deshalb werden die Beiträge nicht in chronologischer Reihenfolge 
präsentiert, sondern nach Th emenkreisen gruppiert.

Zunächst werden die theologischen Grundlagen erläutert, nämlich die 
Frage nach der Transzendenz und der Gotteslehre Hildegards sowie nach 
dem Charakter und den grundlegenden Inhalten ihrer inspirierten Visionen, 
schließlich Fragen zur Christologie und Gnadenlehre. 

In einem zweiten Teil geht es um die anthropologischen Grundlagen. Ge-
mäß der hypostatischen Union wird auch hier die Christologie mit der Got-
teslehre verbunden. Die anthropologischen Überlegungen kreisen ferner um 
die Tugendlehre und die Frage der geistlichen Sinne. Die Kosmologie fügt 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



     17Hildegards reflektierte Visionen

sich als Makrokosmos und Schöpfungswirklichkeit, die der Mensch als Mi-
krokosmos zu Gott zurückspiegelt, an die Anthropologie organisch an. Denn 
auch die Weltwirklichkeit erscheint bei Hildegard als im Menschen kulminie-
rende Spiegelung der Herrlichkeit Gottes. In der Kosmologie wird die Mitte 
der Schöpfung konkretisiert durch die Personalität des Menschen, die sich 
zuerst auf den Schöpfer bezieht, aber auch auf das Gegenüber zu Christus in 
der bräutlich verstandenen Kirche, die Maria als Prototyp verkörpert. Diese 
Sicht, die auch eschatologische Perspektiven einschließt, stellt Hildegard sehr 
ausführlich dar, wenn sie in der Kirche die Vollendung der Schöpfung schaut. 

Abschließend werden die von Kardinal Lehmann der systematischen Th eo-
logie aufgetragenen Aufgaben gespiegelt in der Tagungszusammenfassung von 
1994, die viele dieser Forschungsdesiderata bereits namentlich nennt, von 
denen einige nach wie vor einzulösen sind.

3.1 Th eologische Grundlagen

Angesichts der angedeuteten Spiegelungsvorgänge liegt es nahe, mit dem 
Beitrag zur Spiegelsymbolik zu beginnen, zumal dieser die existentiell und 
methodisch grundlegende Frage des Transzendenzverhältnisses des Menschen 
stellt. Der Titel kennzeichnet bereits ›Hildegard als Lehrerin des Glaubens. 
Speculum als Symbol des Transzendenten‹. Zu den charakteristischen Eigen-
schaften einer Kirchenlehrerin gehört ihre Berufung zur Glaubenslehre für die 
Zeitgenossen und darüber hinaus. Hildegard hebt die Transzendenz Gottes 
hervor, der seiner Schöpfung wesenhaft vorausgeht, zu ihr jedoch in einer 
vielfarbigen Beziehung steht. Die lehrhafte Absicht motiviert Hildegards Be-
rufung zum Schreiben (Kap. 1). Den Glauben versteht sie im Bild des Spiegels 
als Refl exionsprozeß, der zunächst genau aufgefächert wird (Kap. 2). In einem 
zweiten Teil wird das Spiegelmotiv zwischen Gott und den geistigen Geschöp-
fen, nämlich Engel, Mensch und Kirche, als gegenseitiger Spiegelungsvorgang 
von der Transzendenz Gottes in die Welt der reinen geschaff enen Geister, des 
Menschen als Mikrokosmos und der Kirche als Leib Christi weitergeführt. 
Der Glaubensspiegel stellt sich als facettenreiches Refl exionsinstrument dar. 
Der vielfältig aufgefächerte Glaubensakt wird in Anlehnung an Augustinus als 
Erinnerung verstanden (2.1), aber auch als Prinzip der Erkenntnis der Off en-
barungswahrheit mit unterscheidender Funktion und daraus resultierender 
Eigenverantwortung des Menschen (2.2). Durch die ihm innewohnende gött-
liche Kraft ist der Glaube sein eigenes Argument (2.3), zugleich aber immer 
ein Akt der göttlichen Gnade, die den Glauben von innen ermöglicht (2.4). 
Hier spricht Hildegard wie oft in ihren Schriften das Suchen und die Sehn-
sucht nach Gott an, die den Menschen so wie die Kräfte der Elemente leben-

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Th eologische Grundlagen

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



1.

Hildegard von Bingen 
als Lehrerin des Glaubens

Speculum als Symbol 
des Transzendenten

Einleitung

Nachdem in der Hildegardforschung grundlegende Ergebnisse von der histo-
risch-kritischen Forschung erzielt wurden1 und vor allem Ärzte und Medizin-
historiker sich nicht allein von den medizinhistorischen Schriften angezogen 
fühlten,2 erhielt die jüngere Hildegardforschung mit den zwei aufschließen-
den bedeutungsgeschichtlichen Studien von Christel Meier3 – die eine auf 
dem Gebiete der Farbensymbolik, die andere über die Bedeutungsskala von 
»Erinnerung und Vergessen« – und der eben erst erschienenen mustergültigen 
kritischen Edition des ›Scivias‹ von Adelgundis Führkötter4 nicht nur eine so-
lidere Grundlage, sondern auch einen kräftigen Impuls für die weitere Erhel-
lung der zwar staunenswerten, aber doch ferngerückten visionären Bildwelt 
der heiligen Hildegard, die einer eigenen vielfältigen Entschlüsselung bedarf. 

Welchen Beitrag die sorgfältige Aufarbeitung religiösen Denkens und Le-
bens für noch ungelöste religiöse Fragen bieten kann, läßt sich an der Fest-
stellung des modernen Naturforschers Carl Friedrich von Weizsäcker (1977) 

1 Vgl. Echtheit. Vgl. Heinrich Schipperges, Ein unveröff entlichtes Hildegard-Fragment 
(Codex Berolin. Lat. Qu. 674), Sudhoff s Arch. Gesch. Med. Naturwiss. 40 (1956) 41–77. 
2 Hier ragen vor allem die zahlreichen Arbeiten von Heinrich Schipperges von 1951–1978 
heraus, die in seiner jüngsten Textmonographie zusammengestellt sind: Hildegard von 
Bingen, Mystische Texte der Gotteserfahrung, hg. und eingeleitet von Heinrich Schipper-
ges, Olten/Freiburg 1978, 214 f. Weitere Hildegard-Literatur bis 1970 vgl. Werner Lauter, 
Hildegardbibliographie. Wegweiser zur Hildegardliteratur (Alzeyer Geschichtsblätter, Son-
derheft 4), Alzey 1970.
3 Vgl. Meier, Farben. Meier, Vergessen. Vgl. Maurmann, Himmelsrichtungen.
4 Sc, (CC CM 43/43A). Mit dieser Ausgabe liegt erstmals der gesamte Scivias-Text vor, 
wie er bei Migne nicht erfaßt wurde.

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



34     Hildegard von Bingen als Lehrerin des Glaubens

ermessen: »Es ist keine Schande und keine Gefährdung, zuzugeben, daß die 
gedanklichen Probleme zwischen religiöser Wahrheit und modernem Be-
wußtsein ungelöst sind.«5 Hildegard aber hat sich genau diesen Problemen 
zwischen religiöser Wahrheit und dem zeitgenössischen Bewußtsein gestellt 
und dabei ein bemerkenswert umfassendes Wissen, Gedankenreichtum und 
Weisheit entwickelt. Sie ist geradezu der Prototyp für den Standpunkt des 
Menschen jenseits des sozialen Zwanges, der sich nach H[elmut] Schelsky in 
drei wesentlichen Bestimmungen der sozialen Wirklichkeit gegenüberstellt: 
Als refl ektierende Person, durch das moralische Gewissen und den religiösen 
Glauben,6 und sich daher nie zu einer Gliederpuppe auf irgendeiner Bühne 
entwickelt, sondern auf Grund der christlichen Freiheit die Einzigartigkeit 
des Menschen postuliert und verwirklicht. »Kein Weg ist ihr zu weit, bis sie 
gefunden hat, was sie sucht.«7 Ihr bohrendes Fragen auf dem weiten Gelände 
zwischen Natur und Übernatur erscheint deutlich hinter ihrer Aussage: »Wo 
aber das Fragen im Menschen nicht ist, da ist auch nicht die Antwort des 
Heiligen Geistes.«8 Daher konstatiert H[einrich] Schipperges mit bewegten 
Worten:9 

Eine Schande ist es eher, daß die modernen Wissenschaftler und selbst aufgeschlos-
sene Th eologen von den religiösen Grunderfahrungen ihrer eigenen geistigen Tradi-
tion so wenig zur Kenntnis genommen haben, von jenem uns immer wieder über-
raschenden und zutiefst faszinierenden Reichtum religiöser Erfahrung, […] die dann 
bisweilen als konkreter ›Weg in die Welt‹ sichtbar geworden ist. 

Eines der erstaunlichsten Phänomene der Hildegardschriften ist, daß auf 
Grund einer ihr eigentümlichen eidetischen Begabung10 ihre geistig geschau-
ten Bilder das Zusammenspiel natürlicher und übernatürlicher Kräfte ver-

5 Vgl. Carl Friedrich von Weizsäcker, Gottesfrage und Naturwissenschaften, in: Heute von 
Gott reden, hg. von Martin Hengel und Rudolf Reinhardt, Mainz 1977, 169. Schipperges, 
Mystische Texte, (wie oben Anm. 2) 9.
6 Vgl. Helmut Schelsky, Ortsbestimmung der deutschen Soziologie, Düsseldorf 1959.
7 LVM IV 28, (CC CM 90) p. 189, lin. 572–574. MV, 196 f. 
8 Sc I 6, 4, (CC CM 43) p. 104, lin. 133 sq.: »Ubi autem interrogatio haec in homine non 
est, ibi nec hoc responsum Spiritus sancti est, […].« WW, Böckeler, 142.
9  Schipperges, Mystische Texte, (wie oben Anm. 2) 10.
10 Hildegard berichtet selbst, daß Gott ihrer Seele bereits im Mutterschoße die Gabe der 
Schau eingeprägt habe: »uisionem istam infi xit animae meae«, Vita II 2, (CC CM 126) 
p. 22, lin. 39 sq.; vgl. auch ihren Brief an Wibert von Gembloux, (CC CM 91A) p. 258, 
lin. 1 – p. 265, lin. 176; ebenso spricht sie in einem Brief an die Mainzer Prälaten von der 
»Schau, die meiner Seele vor meiner Geburt von der Künstlerhand Gottes eingeprägt 
wurde«. Auf die wurzelhafte Anlage ihrer Schaugabe und deren stufenweise Entfaltung 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Abkürzungsverzeichnis 

Siglen der Werke Hildegards von Bingen

Cause et cure  Beate Hildegardis Cause et cure edidit Laurence Moulinier, 
recog novit Rainer Berndt (Rarissima mediaevalia Opera latina, 
Vol. I), Berlin 2003. 

Ep (CC CM 91/91A) Hildegardis Bingensis Epistolarium, ed. Lieven van Acker 
(CC CM 91/91A), Turnholti 1991/1993.

Ep (CC CM 91B) Hildegardis Bingensis Epistolarium, ed. Lieven van Acker (†) 
et Monika Klaes-Hachmöller (CC CM 91B), Turnholti 2001. 

ESA (CC CM 226) Explanatio Symboli sancti Athanasii, ed. Christopher P. Evans, 
in: Hildegardis Bingensis Opera minora, ediderunt Peter 
Dronke, Christopher P. Evans, Hugh Feiss, Beverly Mayne 
Kienzle, Carolyn A. Muessig, Barbara Newman (CC CM 226), 
Turnholti 2007, p. 107–133.

Ex. Ev. (CC CM 226)  Expositiones Evangeliorum, ed. Beverly Mayne Kienzle & 
Carolyn A. Muessig, in: Hildegardis Bingensis Opera  minora, 
ediderunt Peter Dronke, Christopher P. Evans, Hugh Feiss, 
Beverly Mayne Kienzle, Carolyn A. Muessig, Barbara 
 Newman (CC CM 226), Turnholti 2007, p. 185–333. 

LDO (CC CM 92) Hildegardis Bingensis Liber diuinorum operum, ed. Albert 
Derolez et Peter Dronke (CC CM 92), Turnholti 1996. 

Lieder  Lieder. Nach den Handschriften hg. von Pudentiana Barth 
OSB, M. Immaculata Ritscher OSB und Joseph Schmidt-
Görg, Salzburg 1969. 

LVM (CC CM 90) Hildegardis Bingensis Liber uite meritorum, ed. Angela 
 Carlevaris (CC CM 90), Turnholti 1995. 

OV (CC CM 226)  Ordo virtutum, ed. Peter Dronke, in: Hildegardis Bingensis 
Opera minora, ediderunt Peter Dronke, Christopher P. Evans, 
Hugh Feiss, Beverly Mayne Kienzle, Carolyn A. Muessig, 
Barbara Newman (CC CM 226), Turnholti 2007, p. 503–521.

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Bibelstellenverzeichnis 

Gen 1 27; 205; 338
Gen 1,1 325
Gen 1,25 261
Gen 29,22 356

Ex 3,14 145; 185
Ex 33,20 49

Dtn 32,8 95

Jos 10,2 356

1 Kön 3,9 247

Ps 2,7 331
Ps 26(25),13 331
Ps 42(41),2 176
Ps 45(44),11 247
Ps 51(50),10 247
Ps 72(71),5 124
Ps 74(73),2 37
Ps 78(77),3 221
Ps 85(84),9 247
Ps 92(91),4 49
Ps 104(103),19 245
Ps 107(106),27 38
Ps 110(109),3  144; 149
Ps 143 2035

Ps 150,3–6 271

Hld 3,1 77; 170
Hld 5,4 117; 231
Hld 8,5 323

Spr 1,7 53; 187

Spr 1,20 335
Spr 8,22–31 335

Weish 6,17 7
Weish 7,14a 7
Weish 7,26 86
Weish 8 335

Tob 9,12 356

Sir 15,5 352
Sir 24,1–31 335

Jes 6,1–7 236
Jes 7,9 148
Jes 42,14 313; 331
Jes 44,24 f. 237
Jes 49,1 237
Jes 50,5 247

Jer 1,5 23732

Ez 1,4 ff . 93264

Ez 1,18 5286

Ez 16,8 103; 324

Dan 4,10.14.20 53
Dan 7,9 88
Dan 7,9.22 81
Dan 10,13–22 95

Hab 3,19 124

Mt 6,22 306
Mt 7,7 171

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Personenverzeichnis

Abel 18; 38; 65140; 325
Abraham 54; 60; 97; 191; 25470; 324; 360
Acker, Lieven van 24760

Adam 53; 64132; 69155; 146; 165; 205; 235; 
23526; 250; 259; 267–269

Adam, Abt von Kloster Ebrach 144
Aelred von Rievaulx 111; 111345

Afrid (9. Jh.) 309
Alanus von Lille 29376

Albertus Magnus 1520; 226; 28651

Alexander von Hales 226
Ambrosius 147; 203; 287; 292; 310
Ambrosius Autpertus 287
Anastasius IV., Papst 208
Andreas von Kreta 290
Anselm von Canterbury 106; 148; 203; 

27913

Antichrist 333
Aphraat 260
Arnold I., Erzbischof von Mainz 98
Asmussen, Hans 282; 28227; 28858; 29378

Athanasius von Alexandrien 132; 167; 
301; 3012

Augustinus 17; 77; 77188; 100295; 147 f.; 
14821; 1703; 189; 203; 226; 242; 296; 
343; 358

Aulinger, G. 2023

Avranches, Heinrich von 1374

Balthasar, Hans Urs von 226
Barré, Henri 27913; 28859; 29170; 29693; 

298100

Barth, Karl 181
Bartz, Wilhelm 352105

Bauer, Dieter R. 15329

Beck, Edmund 5491; 56101; 58107; 59108; 
64136; 80196; 87230; 125; 12538; 25269; 28756; 
29690

Beierwaltes, Werner 142; 1429; 10; 143; 15124

Beinert, Wolfgang 57102; 101301; 102310; 
103312; 317; 28754

Beissel, Stephan 27913

Benedikt von Nursia 108; 160; 2023; 203
Benedikt XVI., Papst → Ratzinger, 

Joseph 
Benke, Christoph 1725

Benz, Ernst 113; 1131

Bermersheim, Grafen von 256
Berndt, Rainer 1315

Bernhard von Clairvaux 24; 43; 74172; 118; 
138; 144; 162; 1725; 203; 205 f.; 20611; 
210; 21028; 211; 228; 23732; 24659; 247

Bernhart, Joseph 3513; 3826; 2057; 220; 
22070

Betz, Werner 57103

Beumer, Johannes 277; 2772

Beyer, Rolf 26717

Blumenfeld-Kosinski, Renate 357
Böckeler, Maura 11; 348; 3510; 12; 3617; 3721; 

3928; 30; 31; 4450; 4659; 62; 4868; 69; 4975; 77; 
5179; 80; 5282; 83; 84; 86; 5390; 5492; 93; 
5595; 96; 97; 57104; 105; 60109; 61114; 119; 
62120; 121; 122; 63126; 127; 128; 64131; 133; 135; 
65139; 141; 67145; 68149; 69150; 151; 152; 155; 70157; 
71158; 159; 160; 73166; 78190; 79191; 81199; 82; 
85220; 221; 222; 223; 88235; 237; 90245; 246; 92258; 
93262; 263; 94265; 266; 95271; 274; 96276; 
98283; 284; 286; 100296; 101303; 304; 
102306; 307; 309; 310; 103311; 312; 314; 316; 
104318; 319; 322; 106327; 108332; 109337; 108342; 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Sachverzeichnis

Aktion 29
Anthropologie 11; 14; 17; 76184

Arbeit (auch: Mitarbeiter Gottes) 18; 29; 
71; 112; 192; 220; 290; 338; 341; 349; 
356–358

Auge 23; 52 f.; 55 f.; 100; 118; 121; 129; 
12956; 146–149; 157; 15739; 158; 161; 188; 
206 f.; 20713; 208 f.; 216; 220; 240; 247; 
25470; 258; 286 f.; 28756; 306 f.; 30722; 
308; 312; 315; 336; 347; 34791; 349

Barmherzigkeit 21 f.; 62; 68; 91; 103; 123; 
128; 153; 161; 173 f.; 184; 190; 207 f.; 218; 
220; 244; 24452; 270; 313 f.; 336; 355; 360

Bibel (→ auch: Heilige Schrift) 113; 232; 
23732; 260; 309; 338; 356

Bildung 7; 23; 4037; 73; 110; 112349; 172; 
197; 201; 219; 223; 236; 247; 251 f.; 291; 
338 f.; 354

Braut, bräutlich 11; 17; 26; 295; 335 

Caritas 20; 1371; 141; 143–146; 148; 14822; 
149 f.; 153; 158; 163; 166 f.; 203; 215; 
21546; 356; 360

Charisma 1418; 19; 1522; 167; 204; 221 f.; 
287; 294; 328; 343; 351 f.

Christologie 15 f.; 18; 54; 63 f.; 86 f.; 
96; 101 f.; 108; 126; 149; 215; 241; 296; 
329; 34791

Discretio 16; 20 f.; 23; 25; 62122; 160 f.; 
16149; 162 f.; 1692; 172; 1725; 173 f.; 
201–223; 246 f.; 258; 342 f.; 346; 350; 
356; 3563; 360 

Dreifaltigkeit; dreifaltig (→ auch: 
 Trinität; trinitarisch) 22 f.; 25; 64; 80; 
82 f.; 86; 102; 109; 127; 150; 159; 163; 
182; 194–196; 198; 214 f.; 273; 290; 297; 
329; 335; 341 f.; 349

Ehrfurcht 22; 69; 149; 171; 174; 184; 
186 f.; 236 f.; 270 

Einheit 19; 25; 28; 2943; 38; 54; 5493; 59; 
63; 65; 67; 73; 76 f.; 80; 92; 97 f.; 103 f.; 
113; 124 f.; 142–144; 14822; 150; 154; 158; 
163; 195 f.; 215 f.; 218; 220; 225; 229; 
248 f.; 251; 258; 261; 268 f.; 278; 27913; 
28014; 29798; 307; 319; 322–326; 341 f.; 
349–351

Einung 26; 167
Engel 17 f.; 20; 53; 5388; 61; 64; 73; 81 f.; 

84; 87; 87231; 88; 88238; 89; 89241; 242; 90 f.; 
91255; 92; 92255; 260; 93; 93264; 94; 94267; 
95; 95273; 96; 96275; 100; 104–106; 118; 
149; 152; 154; 15432; 33; 155–157; 15739; 
158 f.; 165–167; 262; 270; 305; 337; 
344; 34473; 74 

Erinnerung 17; 28; 33; 36; 39; 46–48; 52; 
60; 69 f.; 71163; 76 f.; 77186; 105; 109; 156; 
184; 186; 188

Erlösung 1419; 23; 27; 54; 77; 80; 92; 98; 
102; 104; 126; 134; 143–145; 149; 152; 163; 
177; 192; 194 f.; 215; 220; 241; 269–273; 
282; 285 f.; 289–291; 303; 322; 325 f.; 329; 
343; 347 

Eschatologie 17 f.; 68; 74; 99; 130; 309 f. 
Eucharistie 26 f.; 69; 85 f.; 86225; 153; 295; 

328; 332; 33235; 349 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.



Ersterscheinungsverzeichnis

Hildegard von Bingen als Lehrerin des Glaubens. Speculum als Symbol des Trans zendenten, 
in: Hildegard von Bingen 1179–1979 (Festschrift zum 800. Todestag der Heiligen), 
hg. von Anton Ph. Brück, Mainz 1979, 95–157.

»Der Mensch als Schatten Gottes«. Zum Gottes- und Menschenbild bei Hildegard 
von Bingen (aktuelle information 10), Mainz 1979.

Die Kirche – »Eine Erde der Lebendigen«. Zum Kirchenbild bei Hildegard von Bingen 
(aktuelle information 16), Mainz 1980.

Maria – »materia aurea« in der Kirche nach Hildegard von Bingen, 
in: Münchener Th eologische Zeitschrift 22 (1981) 16–32. 

›Discretio‹ bei Hildegard von Bingen als Bildungselement, in: Spiritualität heute 
und gestern: internationaler Kongress vom 4. bis 7. August 1982 – Salzburg, 
hg. von James Hogg (Analecta Cartusiana 35), Salzburg 1983, 73-94.

Hildegards Lichtschau als Einheit von »Rationalitas« und Mystik, 
in: Forum Katholische Th eologie (1986) 24–42.

»Maria, Spiegel der Schönheit«. Zum Marienbild bei Hildegard von Bingen und Mechthild 
von Magdeburg, in: Maria – für alle Frauen oder über allen Frauen?, hg. von Elisabeth 
Gössmann und Dieter R. Bauer, Freiburg/Basel/Wien 1989, 86–115.

Mensch, Kosmos und Geist. Die Schau Hildegards von Bingen, 
in: Zeitwende 62 (1991) 75–92.

Die fragende Schau der heiligen Hildegard, Leutesdorf 1992; 21997. 

Hildegard von Bingen als Seelsorgerin, in: Geschichte der Seelsorge in Einzelporträts, 
Hg. Christian Möller, Bd. 1: Von Hiob bis Th omas von Kempen, Göttingen 1994, 
265–286.

Zur Bedeutung der geistlichen Sinne bei Hildegard von Bingen, in: Tiefe des Gottes -
wissens – Schönheit der Sprachgestalt bei Hildegard von Bingen. Internationales 

© 2025 frommann-holzboog e.K. – LESEPROBE 
Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung und Verbreitung sowie Übersetzung, 
vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotokopie, Mikrofilm oder 
ein anderes Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder 
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.


	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	1. Eine Stimme in der Forschung zwischen den Hildegard-Jubiläen des späten 20. Jahrhunderts
	2. Hildegard als Lehrerin des Glaubens
	3. Hildegards reflektierte Visionen
	3.1 Theologische Grundlagen
	3.2 Anthropologische Grundlagen
	3.3 Die Vollendung der Schöpfung in der Kirche

	4. Editorische Bemerkungen

	Theologische Grundlagen
	1. Hildegard von Bingenals Lehrerin des Glaubens
	Einleitung
	1. Motivation des Schreibens: die Lehre
	2. Spiegel des Glaubens
	2.1 Glaube als Erinnerung
	2.2 Der Glaube als Prinzip der Erkenntnis
	2.3 Glaube als argumentum
	2.4 Der Glaube als Akt der Gnade
	2.5 Der Glaube als Quelle des Lebens
	2.6 Von der Glaubenstugend zur Mystik des Glaubens
	2.7 Zusammenfassung

	3. Der »Gottesspiegel«
	3.1 Der trinitarische Spiegel
	3.2 Der Spiegel des Wortes

	4. Der »Spiegel der Engel«
	5. Der »Spiegel des Heiles«
	6. Der Spiegel der Kirche
	7. Zusammenfassung: Hildegard – »Spiegel der Heiligkeit«

	2. Hildegards Lichtschau als Einheitvon »Rationalitas« und Mystik
	1. Das Licht als Offenbarungsträger
	2. Gott ist Licht. Die Eigentümlichkeiten dieses Lichts
	3. Christus, der Lichtmensch – die Lichtwolke Der Glanz in der Schöpfung, der Inkarnation und in der Kirche
	4. Das Licht als Vergöttlichung des Menschen
	Zusammenfassung

	3. Die fragende Schauder heiligen Hildegard
	Einleitung
	1. Die Totalität der Schau
	2. Das Symbol des sich drehenden Kreises
	3. Die Caritas-Gestalten im ›Liber divinorum operum‹
	Die Liebe als Schöpfungsprinzip
	Das Bild der Flügel
	Das Bild des Auges
	Liebe als »Herrin«
	Liebe als »brennende Vernunft«

	4. Liebe als Grund der Prophetie
	5. Die Liebe und das Amt der Engel
	6. Die Liebe und die Macht des Wortes
	Die discretio als Grundkraft der antwortenden menschlichen Liebe
	Discretio im Bild der Treppe

	7. Hildegards Schau der Mystik
	8. Zusammenfassung

	4. Hildegard von Bingen als Seelsorgerin
	1. Gott suchen
	2. Die übernatürliche Gabe der Discretio
	3. Die Gotteskraft der Gnade
	4. Seelsorgliche Kunst


	Anthropologische Grundlagen
	5. »Der Mensch als Schatten Gottes«
	1. Gott der Lebendige
	2. Gott als unmittelbare Schau
	3. Gott der Gerechtigkeit
	4. Gott der Dreifaltige
	Zusammenfassung

	6. »Discretio« bei Hildegard von Bingenals Bildungselement
	7. Zur Bedeutung der geistlichen Sinnebei Hildegard von Bingen
	1. Die Berufungs- und Rechtfertigungsvisionen
	2. Heilsgeschichtliche Verkündigung
	3. Die fünf Sinne des Menschen und der Jahreskreislauf
	Ausblick

	8. Mensch, Kosmos und Geistbei Hildegard von Bingen
	Das kreisende Rad der Vernunft und das Weltenrad
	Durch den Verlust des Lichtkleides wird die Ebenbildlichkeit zerstört
	Die Klage der Elemente
	Die Ursünde der Maßlosigkeit zerstört die Schöpfungsordnung
	Alles Geschaff ene ist wie ein Musikinstrument
	Der Kosmosmensch und sein Schöpfergott


	Die Vollendung der Schöpfungin der Kirche
	9. Maria – »materia aurea« in der Kirche nach Hildegard von Bingen
	Zusammenfassung

	10. »Maria, Spiegel der Schönheit«
	11. Die Kirche – »Eine Erde der Lebendigen«
	1. Über den Ursprung der Kirche
	1.1 Die Präexistenz der Kirche
	1.2 Die Synagoge als Vorläuferin der Kirche und Stufe in der Heilsgeschichte
	1.3 Der geschichtliche Anfang der Kirche aus der Seitenwunde Jesu
	1.4 Die Setzung der Kirche aus dem Heiligen Geiste

	2. Zum Wesen der Kirche
	2.1 Die Kirche als »lebendige Erde«
	2.2 Die Kirche als Weisheit »Stadt aller Wissenschaften«
	2.3 Der mystische Leib Christi

	3. Die Dynamik der Kirche als Mysterium
	3.1 Allgemeine und individuelle Führung des Heiligen Geistes
	3.2 Die Kirchenschau Hildegards im Vergleich zum Kirchenverständnis des II. Vaticanum


	12. Erträge und Ausblicke

	Abkürzungsverzeichnis
	Siglen der Werke Hildegards von Bingen
	Übersetzungen
	Sonstige Abkürzungen
	Sekundärliteratur

	Bibelstellenverzeichnis
	Personenverzeichnis
	Sachverzeichnis
	Ersterscheinungsverzeichnis



