Die Schriften
Nichiren Daishonins

1. Band

Wissenschaftlicher Beirat
Professor Dr. Helwig Schmidt-Glintzer

N

HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN



Deutsche Ubersetzung 2014 Soka Gakkai

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2014
www.herder.de

2., durchgesehene Auflage 2018

Das Werk ist in allen seinen Teilen urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung ist
ohne Zustimmung des Autors bzw. des Rechteinhabers unzuléssig. Das gilt ins-
besondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen und die Einspeicherung in und
Verarbeitung durch elektronische Systeme.

Ubersetzung: Armin Jager, Marianne Acker, Katrin Engelmann, Julia Lohrmann,
Kathrin Meister

Redaktion: Yoshiharu Matsuno, Louise Shimizu, Shinji Sato, Miki Ueda,
Yoko lkeda, Martin Weers

Umschlaggestaltung: Christian Langohr, Freiburg
Umschlagmotiv: © malkani — Fotolia

Satz: SatzWeise GmbH, Trier
Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg
Printed in Germany

ISBN 978-3-451-33454-2



Inhalt

Vorwort . . . . . .. XI

Geleitwort . . . . . ... XV

Einleitung . . . . . . . . . . XXV

Anmerkungen der Ubersetzer . . . .. ... ... ... ......... XLI
Schriften

1. Uber die Verwirklichung der Buddhaschaft in diesem Leben . . . . . . .

O 0 N o 1k @

10.
11.
12.
13.
14.
15.
16.

17.
18.

2. Uber das Etablieren der richtigen Lehre fiir Friedenim Land . . . . . . . 7
Nachschrift zu Uber das Etablieren der richtigen Lehre fiir Frieden
imLand . . ... 39
Ein Schiff, um das Meer des Leidens zu iiberqueren . . . . . ... . .. 41
Die Verbannungauflzu . . . ... ... ... ... ... ..... 44
Der universale Salzgeschmack . . . . .. .. ... ... ... ..... 48
Die vier Arten der Dankesschuld . . . . .. ... ... ... . ... 51
Uber Lehre, Kapazitit, ZeitundLand . . . . . . . ... ... ...... 60
Fragen und Antworten zum Beibehalten des Lotos-Sutra . . . . . . .. 69
Die Rezitation der Kapitel Hilfreiche Mittel und Lebensspanne . . . . . 85
Ermutigung an einen Kranken . . . . . . ... .. ... ... .. ... 94
Das Offnen der Augen von holzernen und gemalten Bildnissen . . . . . 105
Der Kern des Medizinkonig-Kapitels . . . . . .. ... ... ... ... 112
Gesprich zwischen einem Heiligen und einem Unerleuchteten . . . . . 122
Das Daimoku des Lotos-Sutra . . . . . ... ... ... ... .. ... 177
Antwort an Hoshina Gord Tard . . . . . . . . . .. ... ... .. ... 195
Begriindung fiir die Schrift Uber das Etablieren der richtigen Lehre
fiir Friedenim Land . . . . . . . . . . . ... ... ... 203
Der Tripitaka-Meister Shanwuwei . . . . . . .. ... ... ... ... 209
Der Kern des Lebensspanne-Kapitels . . . . . ... ... ... ... .. 228
Die leichte Geburt eines Gliickskindes . . . . .. ... ... ... ... 232

19.



20.
21.
22.
23.
24.
25.
26.
27.
28.
29.
30.

31.
32.
33.
34.
35.
36.
37.
38.
39.

40.
41.
42.
43.
44.
45.
46.

47.
48.

49.
50.

Inhalt

Die Geburt von Tsukimaro . . . . . .. .. ... ... .........
Der Ursprung der Gedenkfeier fiir verstorbene Ahnen . . . . . . . . ..
BriefausEchi . . . . . . . . . ... ...
Die Tatsunokuchi-Verfolgung . . . . . ... ... ... ... .....
Das Abschwichen der karmischen Vergeltung . . . . . . ... ... ..
Die VerbannungnachSado . . . . . . . ... ... ... .. ......
Brief an den inhaftierten Priester Nichiro . . . . . .. ... ... ...
Brief aus Teradomari . . . . . . . ... ... ... ... ........
Streben nach dem Buddhaland . . . . . .. ... ... .. .. .....
Das Erbe des letztendlichen Gesetzes von Leben und Tod . . . . . . . .

Das Offnen der Augen
Teill T . . o
Tell 2 . oo

Uber den Juwelenstupa . . . . . ... ... ... ... ... ...
BriefausSado . . . . . ... ... ... ...
Antwort an Sairen-bo . . . .. ...
Die Gotter Gleiche Geburt und Gleicher Name . . . . . . .. ... ..
Irdische Begierden sind Erleuchtung . . . . . .. ... ... ... ...
Brief an die Heilige Nichimyo . . . . .. ... ... ... ... ...,
Die klare und weitreichende Stimme . . . . . . . . ... ... ... ..
Uberdas Gebet . . . . . ... ... .. ... .. ...

Das Objekt der Widmung zum Betrachten des eigenen Lebens, errichtet
in der fiinften Fiinfhundertjahr-Periode nach dem Dahinscheiden des
SoGekommenen . . .. ... L

Die richtige Ansicht aller Phianomene . . . . . . ... ... ... ...
Briefan Gijo-bo . . . . . . ...
Uber die Ausiibung der Lehren des Buddha . . . . . .. ... ... ..
Uber die Prophezeiung des Buddha . . . . . . .. ... ... ... ...
Antwort an Hakii Saburo . . . . . ... ... . oL
Antwortan Kyo'o . . . . . ... Lo o

Uber das Darbringen von Gebeten an das Mandala des
Mystischen Gesetzes . . . . . . . . . ... ...

Das Wesen des Mystischen Gesetzes . . . . . ... ... ... .....

Uber das Widerlegen von Verleumdungen des Gesetzes und das
Ausloschen von Vergehen . . . . .. ... oo Lo

Der Verfechter des Lotos-Sutra wird auf Verfolgungen treffen . . . . .

Die Schwerter des Guten und des Bésen . . . . . . . . ... ... ...

Vi



51.
52.
53.

54.
55.
56.
57.
58.
59.
60.
61.
62.
63.
64.
65.
66.
67.
68.
69.
70.
71.
72.
73.
74.
75.
76.
77.
78.
79.
80.
81.
82.
83.
84.
85.
86.

Inhalt

Brief an Endo Saemon-no-jo . . . . . . ...
Holle ist das Land des ruhigen Lichts . . . . . .. ... ... ... ...

Threm Lehnsherrn diese Lehre nahebringen und das Vergehen
vermeiden, sich der Verleumdung mitschuldig zu machen . . . . . . ..

Die Einigkeit von Mannund Frau . . . . . . . ... ... ... ....
Antwortan Niiama . . . . . . . ... ... oL Lo
Die Schwierigkeit, den Glauben beizubehalten . . . . . . . . . ... ..
Lehre, Ausibbungund Beweis . . . . . . . . ... ...
Antwort an den Laienpriester Soya . . . . . . . . ... ... ... ...
Der Kénigspalast . . . . . .. .. ... .. L
Antwort an den Laienpriestervon K6 . . . . . .. ... L L.
Briefandie Bridder . . . . .. ... ...
Briefan Horen . . . . . .. . . . ... ... ...
Brief an den Laienpriester Ichinosawa . . . . . .. ... ... .. ...
Die Gabe eines leichten Gewandes . . . . . . ... ... .. ... ...
Jeder Winter wird zum Frithling . . . . . .. ... ... ... .. ...
Die Wahlder Zeit . . . . . . ... .. ... .. . ... ...
Brief an die Laiennonnevon Ko . . . . .. . ... ... L.
Drei Tripitaka-Meister beten fiir Regen . . . . . . .. ... ... ...
Antwort an den Laienpriester Takahashi . . . . . ... ... ... ...
Die Uberlegenheit des Gesetzes . . . . . . ... ... ..........
Korperlich verschieden, im Geiste vereint . . . . . .. ... ... ...
Eine Frage, iiber die man Tag und Nacht nachdenken sollte . . . . . . .
Den Glauben an den Gohonzon aufrechterhalten . . . . . . . ... ..
Die Grundfesten des Glaubens . . . . . .. .. ... ... ... ...
Die mongolischen Gesandten . . . . . . .. ... ... ... ... ...
Uber die Heilung karmischer Krankheit . . . . . ... ... ... ...
Die Drei Hindernisse und Vier Teufel . . . . ... ... ... ... ..
Ein Heiliger erkennt die Drei Existenzen des Lebens . . . . . . . . . ..
UberOmina . . . . . . ..o it
Brief an die Priester von Seicho-ji . . . . . . ... ..o L.
Gute Wirkungen in diesem Leben . . . . . .. .. ... ... ... ..
Pfeilund Bogen . . . . . . . . . . ...
Briefan Konichi-bo . . . . . . .. L Lo o
Die Wohltaten des Lotos-Sutra . . . . . . . . ... ... ... .....
Die Geschichte von Ohashino Tard . . . . . ... ... ... .....
Gluckindieser Welt . . . . . .. ... ... o



87.

88.
89.
90.
91.
92.
93.
94.
95.
96.
97.
98.
99.
100.
101.
102.
103.
104.
105.
106.
107.
108.
109.
110.

111.
112.
113.
114.
115.
116.
117.
118.
119.
120.
121.

Inhalt

Uber das Weihen eines Bildnisses von Buddha Shakyamuni, hergestellt

vonShijoKingo . . . ... ... .. 846
Uber das Begleichen der Dankesschuld . . . . . . ... ........ 854
Wesentliches zur Verwirklichung der Buddhaschaft . . . . . . .. . .. 925
Brief an den Laienpriester Domyo . . . . . . . . . . .. ... ... .. 930
Verbreitung durch den Weisen . . . . . . ... ... ... ... ... 932
Die vierzehn Verleumdungen . . . . . . ... ... ... ... ..., 935
Wie ein Verfechter des Lotos-Sutra handelt . . . . . . . ... ... .. 945
Uber die vier Stufen des Glaubens und die fiinf Stufen der Ausiibung . 970
Dieacht Winde . . . . . . ... ... ... ... ... 983
Das Wirken von Brahma und Shakra . . . . . ... .. ... ... .. 987
Bittschrift von Yorimoto . . . . . . . ... 993
Uber Gaben fiir verstorbene Ahnen . . . . . . . ... ... ... ... 1011
Eine Warnung davor, seinem Lehen nachzutrauern . . . . . . . . . .. 1018
Antwort an Yasaburd . . . .. ... 1022
Die tatsichliche Darstellung des Gohonzon . . . . . . . ... ... .. 1027
Der HeldderWelt . . . . ... ... .. ... ... .. ... ..... 1032
Das wunderbare Mittel zum Uberwinden von Hindernissen . . . . . . 1041
Antwortan Matsuno . . . . ... ..o oL o L 1042
Ein Vater nimmt den Glaubenan . . . . . . ... ... ... ..... 1044
Die drei Arten von Schédtzen . . . . . . . ... ... L. 1048
Diedritte Lehre . . . . . . . . ... L 1055
,Sohabeich gehort” . . . . ... o oo 1061
Brief an Shomitsu-bo . . . . . . . ... Lo 1066
Wie jene, die anfangen nach dem Weg zu streben, durch das

Lotos-Sutra die Buddhaschaft verwirklichen . . . . . . ... ... .. 1077
Keine Sicherheit in der Dreifachen Welt . . . . . .. ... ... ... 1102
Briefan Misawa . . . . . . . .. ... 1105
Die zwei Arten des Glaubens . . . . . .. ... .. 00000 1112
Antwort an die Anhdnger . . . .. ... L oL 1114
Die Lehre fiir die Spatzeit . . . . . . ... ... ... ... ... ... 1115
Antwort an einen Glaubigen . . . . ... ... o L0 1118
Unsichtbare Tugend und sichtbare Belohnung . . . . . .. ... ... 1120
Blithen und Kérner tragen . . . . . . . . . ... ... ... ... 1122
Eine Ubersicht iiber Das Anvertrauen und weitere Kapitel . . . . . . . 1124
Die zwei Arten von Krankheit . . . . . ... ... ... ... .. 1134
Der eine wesentliche Satz . . . . . .. .. ... . 0o oL 1138



122.
123.
124.
125.
126.
127.
128.
129.
130.
131.
132.
133.
134.
135.
136.
137.
138.
139.
140.
141.
142.
143.
144.
145.
146.

147.
148.
149.
150.
151.

152.
153.
154.
155.
156.

Inhalt

Antwort an Tokimitsu . . . . . .. ... ... ..
Das Sutra der wahren Vergiitung . . . . . . ... ... ... .....
Die gute Medizin fiir alle Krankheiten . . . . . ... ... ... ...
Je ferner die Quelle, desto linger der Strom . . . . . . . ... ... ..
Der Erhalt neuer Lehen . . . . . . . ... ... L
Die Trommel am Donnertor . . . . . . . . . ... ... ... .....
General Steintiger . . . . . . . ...
Uber die Verlingerung der eigenen Lebensspanne . . . . . . .. ...
Die eindugige Schildkréte und das Treibholz . . . . . . .. ... ...
Verfolgung durch Schwert und Stock . . . . .. ... ... ... ...
Die Lehre, die dem Geist des Buddha entspricht . . . . . . . ... ...
Die uniibertroffenen Wohltaten des Gesetzes . . . . . ... ... ...
Das Errichten der vier Bodhisattvas als Objekt der Widmung . . . . . .
Antwort an Matsunos Frau . . . . . ... ..o 00000000
KonigRinda . . . . . . .. ..
Brief an Jakunichi-bo . . . . . ...
Uber Verfolgungen, die dem Heiligen widerfahren . . . . . .. .. ..
Die Strategie des Lotos-Sutra . . . . . . . . ... ...
Das Drachentor . . . . . . ... .. . ... ...
Brief an den Laienpriester Nakaoki . . . . ... ... ... ... ...
,Dieser Mensch, in der Welt schreitend” . . . . . .. ... ... ...
Der dritte Tag des neuen Jahres . . . . . . ... ... ... ... ...
Brief an Akimoto . . . . . . ...
Briefan Nitke . . . . . . .. ... ... .. ...

Uber ehrfurchtsvolles und ehrfurchtsloses Verhalten den Eltern
gegentiber . . . ... L

Die Bedeutung des Glaubens . . . . . . ... .. ... ...
Ein Vergleich des Lotos-Sutra mit anderen Sutras . . . . . . . .. ..
Der Schatz eines seinen Eltern gegeniiber ehrfurchtsvollen Kindes . . .
Die Séhne Reine Schatzkammer und Reines Auge . . . . . . . . . ..

Die Lehre von der Verwirklichung der Buddhaschaft in der
jetzigen Gestalt . . . . .. ...

Weifle Pferde und weifle Schwine . . . . . . . . ... ... ... ...
Der Ort der Anhdufung von Wohltaten . . . . . .. .. .. ... ...
Antwort an die MuttervonUeno . . . . . . . .. .. ... ......
Antwort an die Laiennonne Nichigon . . . . ... ... ... .. ...
Der Grofle Bodhisattva Hachiman . . . . . . ... ... ... .....



157.
158.
159.
160.
161.
162.
163.
164.
165.
166.
167.
168.
169.
170.
171.
172.

mm o0 w e

oCzgrAT T IO

Inhalt

Der wohlhabende Sudatta . . . . . ... ... ... ... .......
Antwort an Onichi-nyo . . . . ... ... ... ............
Das Geschenk von klarem Sake . . . . . . ... ... ... ......
Antwort an Jibu-bo . . . . ...
Die Personund das Gesetz . . . . . . . . . ... ... ... ...
Wulongund Yilong . . . .. ...
Wurzelndes Gliicks . . . . . .. ...
Antwort an die Laiennonne Myoho . . . . . .. ... ... ... ...
Der Beweis des Lotos-Sutra . . . . . . . . .. ... ... ...
Die Behandlung von Krankheit . . . . .. ... .. ... .......
Die Eigenschaftenvon Reis . . . . . ... .. ... ... .......
Grofes Ubel und das groe Gute . . . . . . .. ... .........
Das Kalpa der Verringerung . . . . . . . . . ... ... ... .. ...
Das Reisgeschenk . . . . .. ... ... .. ... ... ...
Korper und Geist von gewdhnlichen Wesen . . . . . . . . .. ... ..
Neujahrsbrief . . . . . . .. ... .

Anhinge

Die Schriften in diesem Band und ihre japanischen Titel . . . . . . . . .
Die Empféanger und die Schriften, die sie erhielten . . . . . . .. .. ..
Namen in Sanskrit und ihre Entsprechungen im Japanischen . . . . . .
Chinesische Namen und ihre japanischen Entsprechungen . . . . . . . .
Eigennamen auf Deutsch und ihre japanischen Entsprechungen . . . . .

Namen auf Japanisch und der entsprechende Name in Sanskrit,
Chinesisch oder Deutsch . . . . . . ... ... ... ... ... ...

Dokumente, die im Text erwidhnt werden, und ihre japanischen Titel

Japanische Titel der Dokumente, die im Text erwahnt werden . . . . . .
Lotos-Sutra-Kapitel und ihre abgekiirzte Form . . . . . . .. .. .. ..
Buddhistische Schulen . . . . . ... ... ... ... ... ...
Ereignisse im Leben Nichiren Daishonins . . . . . . . ... ... ...
Genealogie des Hojo-Klans . . . . . . .. ... .. ... ... ...,
Karten . . . . . .
Chinesische Dynastien . . . . . . ... ... ... ... ........

Chinesische Tierkreiszeichen . . . . . . . . . . ... ... ... ....



Vorwort zur deutschen Ausgabe der
Schriften Nichiren Daishonins

Der erste Band der Schriften Nichiren Daishonins ist nun auf Deutsch fertiggestellt,
mit 172 wichtigen Texten. Er erscheint beim Herder-Verlag, einem Haus mit einer
langen Tradition in der Herausgabe von religiosen Werken. Das ist ein grofSer Grund
zur Freude.

Die Herausgabe der Schriften Nichiren Daishonins auf Deutsch ist eine grof3-
artige Errungenschaft, davon bin ich iiberzeugt. Sie 6ffnet den erhabenen Weg des
Dialogs zwischen dem Buddhismus Nichiren Daishonins und den Menschen in
Deutschland, Osterreich, der Schweiz sowie im {ibrigen deutschsprachigen Raum.
Zweifellos hat sie in der Geschichte des Buddhismus und der Religionsgeschichte
weltweit eine immense Bedeutung, die weit in die Zukunft hineinstrahlt.

Dariiber hinaus steckt im Weg des Dialogs, der durch diese Publikation erdffnet
wird, auch eine Bedeutung, die unsere Zivilisation als Ganzes betrifft. Denn sie for-
dert den Dialog zwischen dem Buddhismus und den zahlreichen Religionen, die in
den Liandern des deutschsprachigen Raums vertreten sind.

Wie kann man den Menschen Hoffnung machen? Wie kann man dem Leben
einen Sinn geben? Diese Fragen zu beantworten muss die grundlegende Aufgabe
aller Religionen sein. Der Seelenfrieden des Einzelnen, das Gliick und der Frieden
der Menschheit ist das Ziel aller Religionen. In diesem Sinne streben alle Religionen
im Grunde ihres Wesens danach, den Menschen zu dienen und ihnen eine Lehre
anzubieten.

Fiir diese Gemeinsamkeit ein tiefes Bewusstsein zu entwickeln — das ist heute
die unabdingbare Voraussetzung fiir eine Religion in der globalisierten Welt. Auf
diesem Fundament sollten interreligigse Dialoge stattfinden, eine Aufgabe, welche
die gesamte Zivilisation betrifft.

Natiirlich hat jede religiose Richtung ihren eigenen Charakter und ihre Eigen-
heiten. So ist zum Beispiel jede Religion unterschiedlicher Meinung dariiber, was
echter Seelenfrieden ist. So zahlreich die Lehren, so zahlreich auch die Antworten:
Sei es die Liebe Gottes, das Gefiihl der Abhingigkeit gegeniiber einer unsichtbaren
Macht, sei es nach dem eigenen Gewissen zu handeln, Frieden im Herzen zu finden
oder die eigenen Begierden zu kontrollieren.

Die Unterschiede zwischen den verschiedenen Religionen sind durch die Ver-
schiedenartigkeit der Menschen sowie durch unterschiedliche Zeitalter, Weltregio-
nen, historische Entwicklungen und andere Faktoren entstanden, die sich in kom-
plexer Weise gegenseitig beeinflussten. Nichtsdestotrotz werfen die verschiedenen
Lehren Licht auf eine bestimmte Einsicht und Wahrheit, um das Gliick der Men-
schen zu verwirklichen. Wenn man bei interreligiésen Dialogen der heutigen Zeit

Xl



Vorwort zur deutschen Ausgabe der Schriften Nichiren Daishonins

diese Unterschiede zwischen den einzelnen Religionen anerkennt und von der Ein-
sicht und der Wahrheit jeder Religion lernt — dann ist es zweifellos moglich, sich im
Sinne einer ,Religion fiir die Menschen” gemeinsam zu entwickeln.

Ich gehore zu denen, die sich zutiefst wiinschen, diesen Weg des Dialogs und der
gemeinsamen Entwicklung immer weiter zu verfolgen, so dass die Religionen der
Menschheit ihren individuellen Wert hervorbringen und sich im Sinne einer Religi-
on fiir die Menschen verbiinden, wodurch sie zur groiten Kraft werden, um den
Frieden auf der Welt zu verwirklichen.

Man sagt, das 20. Jahrhundert sei ein Zeitalter gewesen, in dem die verschiedenen
Religionen der Menschheit zum ersten Mal Kenntnis voneinander nahmen. Aus der
tiefen Reue aufgrund des Elends zweier Weltkriege wurde man sich im 20. Jahrhun-
dert des urspriinglichen grofSen Zwecks der Religion erneut bewusst: das Gliick der
Menschen und der Frieden der Menschheit. Aus dieser Perspektive begannen sich
die Religionen gegenseitig wahrzunehmen. In diesem Jahrhundert, dem 21. Jahr-
hundert, bleibt die Aufgabe der Religion, diese Stromung zu einem echten Strom
zu machen.

Die Soka Gakkai wurde 1930 gegriindet, in der Zeit zwischen den beiden groflen
Kriegen des 20. Jahrhunderts. Die Religionen im damaligen Japan waren allesamt in
das Staatssystem eingebunden und brachten daher weder den Mut noch die Kraft
auf, den Kriegskurs der Gesellschaft zu stoppen. In dieser Situation vertrat die Soka
Gakkai den Standpunkt, dass eine Religion fiir das Gliick der Menschen da sein
sollte. Dabei entdeckte sie die Moglichkeiten des Buddhismus Nichiren Daishonins
wieder und das Potenzial des Lotos-Sutra, worauf jener basiert. Daraus entwickelte
sie eine Glaubensausiibung, um das Gliick der Menschen zu verwirklichen. Dies
hatte zur Folge, dass die Soka Gakkai die volle Wucht der Unterdriickung durch die
damalige Militirregierung traf. Der erste Prisident, Tsunesaburo Makiguchi, und
der zweite Prisident, Josei Toda, wurden verhaftet. Der Griindungsprisident Maki-
guchi starb fiir seine Uberzeugungen im Gefingnis.

Im Lotos-Sutra, der Kernlehre des Mahayana-Buddhismus, ist der Wunsch des
Mahayana-Bodhisattva, das ,Gliick fiir sich selbst und andere” anzustreben, der
urspriingliche Wunsch aller Menschen sowie aller Lebewesen. Dariiber hinaus ist
es nicht nur die Aufgabe des Buddhismus, sondern die eigentliche Aufgabe aller
Religionen, diesen urspriinglichen Wunsch in allen Menschen zu wecken und das
Gute im Menschen anzuregen.

Das Lotos-Sutra lehrt, wie unzihlige Bodhisattvas, die mit dieser urspriing-
lichen Aufgabe der Religion betraut sind, in der realen Welt erscheinen. Es sind die
sogenannten ,Bodhisattvas aus der Erde”. Dies zeigt etwas sehr Wichtiges: Jeder
Mensch kann zu einem Bodhisattva aus der Erde werden, wenn er zum urspriing-
lichen Wunsch des Lebens erwacht.

Auflerdem tritt im Lotos-Sutra das leuchtende Beispiel der Ausiibung von Bo-
dhisattva Niemals Verachtend hervor, der jedem Menschen, dem er begegnete, mit
den Worten ,ich verehre dich zutiefst” seine Ehrerbietung ausdriickte. Obwohl er

Xl



Vorwort zur deutschen Ausgabe der Schriften Nichiren Daishonins

Verfolgungen erlitt, horte er nicht auf mit dieser Ausiibung der Verehrung. Dieses
Beispiel verdeutlicht die Kernausiibung eines Bodhisattva: an die eigene Buddhana-
tur und die der anderen zu glauben und unter allen Umstinden den Menschen zu
respektieren.

Nichiren Daishonin schreibt klar und deutlich: ,Das Herz aller Lehren des Bud-
dha ist das Lotos-Sutra, und das Herz der Ausiibung des Lotos-Sutra findet sich im
Kapitel Niemals Verachtend. Bodhisattva Niemals Verachtend verehrte die Men-
schen zutiefst — was bedeutet seine Haltung? Der Zweck des Erscheinens von Bud-
dha Shakyamuni, dem Herrn der Lehren, in dieser Welt, liegt in seinem Verhalten
als Mensch.” (S. 1053) Der wesentliche Aspekt der Ausiibung des Lotos-Sutra und
der Kern der buddhistischen Lehre, so betont Nichiren Daishonin hier, ist das Ver-
halten von Bodhisattva Niemals Verachtend, den Menschen zu respektieren.

Nichiren Daishonin wurde im Japan des 13. Jahrhunderts geboren. Er erkannte,
dass in seiner Zeit der grofse Wunsch des Buddha, die Buddhaschaft aller Menschen
zu verwirklichen, immer weiter verloren ging. Das bedeutet mit anderen Worten:
Wenn man den grofSen Wunsch des Buddha, der das hochste Potenzial des Lebens
aufgezeigt hat, aus den Augen verliert, verfillt der Mensch dem Egoismus, und die
Drei Gifte Gier, Arger und Torheit durchdringen wie ein schlammiger Strom das
Leben der Menschen und die Gesellschaft. So wird eine Zeit kommen, in der sich
auf ewig Ungliick an Ungliick und Ubel an Ubel aneinanderreihen.

In so einem Krisenzeitalter verkiindete Nichiren Daishonin, dass man die Auf-
gabe der Bodhisattvas aus der Erde weitertragen und die Ausiibung von Bodhisattva
Niemals Verachtend weiterfithren miisse. Man solle diese Ausiibung kraftvoll und
tiefgreifend unter den Menschen verbreiten, wenn man den groflen Wunsch des
Buddha verwirklichen wolle. Um dies zu erreichen, entwickelte Nichiren Daishonin
seine Lehre in aller Freiheit und setzte sie selbst als Allererster um.

Die Worte in den Abhandlungen und Briefen Nichiren Daishonins, die in dieser
Ausgabe zu lesen sind, umarmen die Menschen manchmal wie ein sanfter Friih-
lingswind, manchmal sind sie heftig und streng. Es muss nicht erwdhnt werden, dass
diese Strenge die japanische Kultur und die gesellschaftliche Situation des 13. Jahr-
hunderts widerspiegelt, in dem Nichiren Daishonin lebte. Trotzdem steckt in seinen
zahlreichen Lehren eine Allgemeingiiltigkeit, die Zeit und Gesellschaft iiberbriickt.
Er offenbart die Aufgabe und die Ausiibung eines Bodhisattva, der das Gliick aller
Menschen anstrebt. Er fordert die Menschen auf und ermutigt sie, sich dieser Auf-
gabe bewusst zu werden und sich der Ausiibung zu widmen. Man kann herauslesen,
dass dies den Kern seiner Allgemeingiiltigkeit ausmacht.

Die japanische Originalausgabe, die dieser Ausgabe zugrunde liegt, wurde im April
1952 veroffentlicht, etwa ein Jahr nachdem mein Meister Josei Toda zum zweiten
Prisidenten ernannt wurde.

Riickblickend begann der wirkliche Fortschritt der Soka Gakkai nach dem Zwei-
ten Weltkrieg mit Josei Toda im Mittelpunkt eigentlich mit der Herausgabe der
Schriften Nichiren Daishonins. Seitdem haben die Mitglieder in Japan diese Ge-

X1l



Vorwort zur deutschen Ausgabe der Schriften Nichiren Daishonins

samtausgabe der Schriften Nichiren Daishonins zum Kern ihres Glaubens und ihres
taglichen Lebens gemacht. Das heifst, sie haben sich mit aller Kraft fiir den Frieden
und das Gliick der Menschheit eingesetzt und sich ganz der weiten Verbreitung des
buddhistischen Gesetzes (Kosen-rufu) gewidmet — so, wie es der Wunsch und das
Vermichtnis Nichiren Daishonins war. Dariiber hinaus verwirklichten sie auf grof3-
artige Weise die Lebensweise des Bodhisattva, wie sie im Lotos-Sutra beschrieben
wird.

1960 machte ich meine erste Auslandsreise nach Nord- und Siidamerika, 1961
nach Asien und danach bereiste ich neun Lander in Europa, darunter Deutschland,
die Schweiz und Osterreich. Dies war der Ausgangspunkt, von dem aus sich der
Buddhismus Nichiren Daishonins auf der ganzen Welt verbreitete. Die Soka Gakkai
International ist nun in 192 Lindern prisent.

In den Landern Europas widmen sich zahlreiche werte Mitglieder der SGI dem
Glauben, der Ausiibung und dem Studium des Nichiren-Buddhismus, und als gute
Biirger engagieren sie sich in den Nachbarschaften und Gemeinden ihres jeweiligen
Landes und férdern bestindig unsere Aktivititen fiir Frieden, Kultur und Erzie-
hung. Sie gewinnen das feste Vertrauen in ihrer Gesellschaft sowie breite Zustim-
mung fiir eine Philosophie des Humanismus und den Respekt vor der Wiirde des
Lebens. Auch ich habe Europa oft besucht und mit fiihrenden Personlichkeiten aus
Wissenschaft und Kultur in Deutschland, Osterreich und anderen Landern tiefe
Freundschaften geschlossen, die die Unterschiede von Nationalitit, Ethnie und Re-
ligion tiberbriickten; mit ihnen sprach ich tiber den Weg zum Frieden der Mensch-
heit und zum Erreichen von bestindigem Gliick.

Durch diese Dialoge und den Austausch mit vielen bedeutenden Personlichkei-
ten iiber viele Jahre hinweg bin ich zu der Uberzeugung gelangt: Die Menschen im
deutschsprachigen Raum zeichnen sich durch eine tiefe Lebensphilosophie, eine rei-
che Spiritualitit und eine offene Menschlichkeit aus, und sie streben den Weg zum
Menschheitsfrieden und zum Gliick aller Menschen an. Daher wird der Buddhismus
Nichiren Daishonins, der den Weg zum ,eigenen Gliick und dem der anderen” lehrt,
tiefe Zustimmung finden.

Zum Schluss mochte ich mich von Herzen bei allen bedanken, die bei der Uber-
setzung und Redaktion der Schriften Nichiren Daishonins auf Deutsch mitgewirkt
haben, sowie bei Professor Dr. Helwig Schmidt-Glintzer, den ich sehr verehre und
der als wissenschaftlicher Beirat einen enormen Beitrag zu dieser Ausgabe geleistet

hat.

8. Oktober 2014 Daisaku Ikeda
Prasident der Soka Gakkai International

XV



Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

Der Buddhismus Nichiren Daishonins —
seine Urspriinge und sein Potenzial flir die Moderne

Unter den zahlreichen Lehrern des Buddhismus, die sich auf Gautama Buddha und
seine Lehren berufen, gehort Nichiren Daishonin (1222-1282) in jene Tradition, die
das Lotos-Sutra in den Mittelpunkt stellt. Mit seinen Lehren antwortete er auf die
weit iiber die Kreise des Adels jener Zeit der Kamakura-Periode (1185-1333) hi-
nausgehende Erwartung in der Bevolkerung nach einem Weg des Heils. Die grund-
legende Lehre Buddhas, dass alles Leben Leiden sei, sollte nach seiner durch das
Studium des Lotos-Sutra gewonnenen Einsicht nicht zu Riickzug und Resignation,
sondern zu titigem Handeln in der Welt fiihren, auf die sich der Mensch im Ver-
trauen auf die ihm einwohnende Buddhanatur ganz einlassen diirfe.

Mit der hier vorgelegten Ausgabe seiner Schriften in deutscher Ubersetzung
soll nicht nur das Verstindnis der grundlegenden Lehren der Soka Gakkai Interna-
tional (SGI) in seiner historischen Verankerung einem breiteren Leserkreis ermog-
licht werden. Denn tatsichlich miissen die Verhiltnisse im Japan des 13. Jahrhun-
derts dem heutigen Menschen sehr unvertraut erscheinen. Umso wichtiger ist es,
Leben und Lehre jenes grofien Erneuerers des Buddhismus aus den Umstinden sei-
ner Zeit zu begreifen.

Unter Riickgriff auf die aus Indien iiber die chinesische Ubersetzung des grofSen
Vermittlers und Ubersetzers Kumarajiva (344-413) nach Japan gelangte Lehre des
GrofSen Fahrzeugs sah sich Nichiren als Fortsetzer einer Tradition, die durch den
historischen Buddha Gautama begriindet und von dem chinesischen Tendai (Chin.:
Tiantai)-Lehrer Zhiyi (538-597) und dem in Japan lebenden asketischen Monch
Saicho, der GrofSe Lehrer Dengyd (767-822), auf dem Hieizan bei Kyoto weiterge-
fithrt wurde. Nichiren Daishonin betrachtete sich als ,der Buddha der Spitzeit des
Gesetzes”, der ,das Lotos-Sutra mit dem eigenen Leben” las. Auf ihn und auf die
von seinen Schiilern bewahrten und iiberlieferten ,Schriften Nichiren Daishonins”
bezieht sich die Laienbewegung Soka Gakkai, welche in vielen Teilen der heutigen
Welt eine wachsende Anhingerschaft verzeichnet und in Deutschland knapp sieben-
tausend Mitglieder zahlt.

Der Begriinder der modernen Nichiren-Anhingerschaft ist der japanische Philo-
soph und Piddagoge Tsunesaburd Makiguchi (1871-1944). Er wandte sich gegen den
seit der Meiji-Periode (1868-1912) und auch in der folgenden Taisho-Periode in Japan
vorherrschenden Untertanengeist. Bevor er 1930 zum Griinder der Soka Gakkai wur-
de, hatte er sich mit seinem Schiiler Josei Toda (1900-1958) der Lehre des Nichiren
angeschlossen. Er war {iber lange Jahre Leiter von Grundschulen und hatte eigene

XV



Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

Gedanken iiber eine werteschaffende Erziehung entwickelt. Seit 1928 hatten er und
Josei Toda aktiv den Buddhismus der Nichiren-Lehre praktiziert. Am 18. November
1930 dann griindete er die ,Werteschaffende Erziehungsgesellschaft” (Soka Kyoiku
Gakkai), aus der die heutige Soka Gakkai International (SGI) hervorging.

Die Kritik an den politischen Verhiltnissen ihrer jeweiligen Zeit und die Ab-
sicht, die Gesellschaft im Sinne der Lehre des Lotos-Sutra durch Erleuchtung des
Einzelnen zu verbessern, verband diese Minner mit Nichiren. Er erkannte bereits in
der Nichtbefolgung der im Lotos-Sutra formulierten Lehren den Niedergang seiner
Zeit, die er deswegen als ,Endzeit” bzw. als ,Spite Phase des Gesetzes” (mappo)
bezeichnete. Im Zentrum der Lehre stand die insbesondere im zweiten und im sech-
zehnten Kapitel des Lotos-Sutra formulierte Lehre, dass jedes Wesen in sich die
Buddhaschaft trage. Diese Lehre ist die tragende Siule des sogenannten ,Groflen
Fahrzeugs”, des Mahayana, in dem auch die Figur des Bodhisattva konzipiert wurde,
welcher trotz vollkommener Erleuchtung nicht in den Bereich des Nirvana eintritt,
sondern fortgesetzt den bedringten und leidenden Lebewesen mit Mitleid und Zu-
wendung zur Seite steht. Zur Einsicht in die eigene Buddhanatur fiihrt, so die Lehre,
das Gebet in Form der Rezitation der heiligen Worte ,Nam-Myoho-Renge-Kyo”
(Verehrung dem wunderbaren Gesetz des Lotos-Sutra) sowie die regelmifige Rezi-
tation von Kapiteln aus dem Lotos-Sutra. Das Objekt der Verehrung, nicht der An-
betung, sondern als Spiegel dienend, ist ein Schrift-Mandala (Jap.: ,Gohonzon”). Thr
Anblick soll unsere Konzentration steigern, mit der wir den Blick auf unsere
Buddhaschaft richten, um so unsere Krifte zu sammeln und Entschliisse zu fassen.
Ahnlich wie Nichiren, der, verfolgt von den politischen Machthabern seiner Zeit, auf
eine Insel verbannt wurde, wurden die Laienanhinger der Nichiren-Lehre im 20.
Jahrhundert oft verfolgt, weil sie ihre Lehre nicht in den Dienst der nationalistischen
und militaristischen Politik ihrer Zeit stellen wollten. Als sie sich weigerten, einen
Shinto-Talisman in ihren Gebetsriumen aufzustellen, wurden sie als Staatsfeinde
verfolgt. Sie hatten wihrend des Zweiten Weltkriegs trotz staatlicher Verbote
buddhistische Versammlungen organisiert und tiber das Lotos-Sutra Vortrige ge-
halten, so dass Makiguchi am 6. Juli 1943, zusammen mit Josei Toda, inhaftiert
wurde, sich aber dennoch nicht den Drangsalierungen beugte, sondern auf der Frei-
heit der Religionsausiibung bestand. An den Folgen der Einzelhaft starb Tsune-
saburo Makiguchi am 18. November 1944 im Sugamo-Gefingnis.

Nach dem Krieg rief Josei Toda die Soka-Gakkai-Bewegung erneut ins Leben
und scharte rasch eine grofse Anhiangerschaft hinter sich. Sein Nachfolger Daisaku
Tkeda erweiterte die Aktivitidten der Soka Gakkai in Japan und in anderen Teilen der
Welt. Mit mehr als 12 Millionen Mitgliedern weltweit ist die Soka Gakkai Interna-
tional inzwischen die grofite buddhistische Laienbewegung. In ihren humanisti-
schen und auf Wahrung des Friedens in der Welt gerichteten Ambitionen verbindet
sich die Soka Gakkai und ihr Prisident Daisaku Tkeda regelmiflig mit dhnlich aus-
gerichteten Bewegungen, Institutionen und Personlichkeiten, von den Vereinten
Nationen, wo die SGI seit 1983 als Nichtregierungsorganisation vertreten ist, bis
hin zu Nobelpreistrigern und dhnliche Ziele verfolgenden Politikern in aller Welt.

XVI



Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

Mit Gliederungen in Nord- und Siidamerika, in Europa und vielen Landern Asiens
sowie mit der Unterstiitzung von Wissenschaft und Erziehung unterstreicht die
Soka Gakkai ihre humanistischen Ziele.

Die Forderung der Erforschung und Verbreitung des Lotos-Sutra ist naturge-
maf3 ein Anliegen der Soka Gakkai. Damit kniipft sie an eine alte Tradition der Ver-
mittlung dieses Textes in viele Sprachen der Welt an. Dies kam in besonderer Weise
zum Ausdruck bei einer Ausstellung kostbarer alter Manuskripte aus den orienta-
listischen Sammlungen in St. Petersburg, die in der Osterreichischen Nationalbi-
bliothek in Wien und anschlieSend im Jahre 2000 in der Herzog August Bibliothek
Wolfenbiittel gezeigt wurde.

Die Ausstellung Buddhistische Manuskripte der Grofien Seidenstrafle in der
Herzog August Bibliothek konnte auch als ein Beitrag zur Expo 2000 in Hannover
angesehen werden und war zugleich fiir das westeuropiische, zumal das deutsche
Bewusstsein im sogenannten ,Gutenberg-Jahr” ein Hinweis auf die viel dltere Ge-
schichte von Techniken des Buchdrucks in Ostasien. Damit wurde der fiir Europa
lange Zeit vorherrschenden mediterranen Perspektive ein Blick auf die alten Han-
dels- und Reisewege zwischen Osten und Westen zur Seite gestellt. Denn das Fest-
land Eurasiens, Ort zahlreicher Vélker und ihrer Wanderungen, war nach dem Ende
der Ost-West-Konfrontation nicht nur als Region politischer Neuordnungen, son-
dern auch lange vergessener oder unterdriickter religioser Traditionen neu ins Be-
wusstsein der Weltoffentlichkeit gertickt. Dabei kam dem Buddhismus im heutigen
Zentralasien eine neue Aufmerksamkeit zu, die man nun mit Russland teilte, wel-
ches sich seit Jahrhunderten nach Ostasien gewendet hatte. Dabei hatten sich Rei-
sende und Gelehrte stets auch mit der schriftlichen Uberlieferung auseinander-
gesetzt. Seit der Bezeichnung dieser den Fernen und den Mittleren und den Nahen
Osten verbindenden und bis ins Mittelmeer reichenden Verkehrswege als ,Seiden-
strafle” verbindet man weltweit mit dieser Bezeichnung die Erforschung der kultu-
rellen, wirtschaftlichen und nicht zuletzt der religiosen Verbindungen. Daher ist es
auch kein Zufall, dass die SeidenstraSe als Verkehrsnetzwerk und die entlang dieser
Routen geborgenen Funde als Erbe der Menschheit seit laingerem die besondere
Aufmerksamkeit der UNESCO finden.

Die von dem Oberst Koslov aus der Ruinenstadt Chara-choto, was auf mongo-
lisch so viel wie ,Schwarze Stadt” bedeutet, im Jahre 1909 nach Russland mit-
gebrachten und heute in St. Petersburg aufbewahrten Handschriften und Drucke
sowie die Werke der Bildenden Kunst sind herausragende Zeugnisse vielfaltiger
iiber mehrere Jahrtausende lebendiger kultureller und religiéser Austauschbezie-
hungen. Vor allem die Manuskripte und Drucke in Xixia (Hsi-hsia)-Sprache und
Schrift, also in Alttangutisch, sind die ,bei weitem umfangreichste Sammlung von
Tangutica in der ganzen Welt”. ,Die Leningrader Sammlung”, bemerkte einmal
Herbert Franke (1914-2011), der mit Evgenij I. Kychanov auch bei Publikationen
eng zusammengearbeitet hat,1 ,zdhlt nicht weniger als rund 8000 Einzelstiicke, von

1 E. L. Kychanov/H. Franke, Tangutische und chinesische Quellen zur Militdrgesetzgebung

XVII



Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

denen wichtige Texte durch die sowjetischen Tangutologen publiziert und tibersetzt
worden sind, eine Leistung, die hochste Bewunderung verdient.”2

Dieser Bewunderung fiir die Petersburger Orientforschung an der Russischen
Akademie der Wissenschaften wird sich jeder anschlieflen, der einen Sinn fiir die
Authentizitit der Zeugnisse buddhistischer Frommigkeit hat, und natiirlich wird er
auch die an anderen Orten aufbewahrten Zeugnisse der Uberlieferung der buddhis-
tischen Lehre in seinen Blick nehmen, um deren Sicherung sich neben anderen in
besonderer Weise auch die SGI seit Jahrzehnten bemiiht. Dabei kommt dem Lotos-
Sutra und seiner Uberlieferung in den vielen Sprachen Zentralasiens eine besondere
Bedeutung zu. Denn die Ubersetzungs- und Tradierungsakte der Vergangenheit sind
zugleich Belege fiir spezifische Verstindnisbemiihungen, die auch fiir die Nachwelt
aufschlussreiche Erkenntnisse bereithalten.

Die in die Eremitage gelangten Kunstwerke aus Chara-choto waren zum Teil
bereits im Winter 1935/36 in London, dann bei der groflen Tibetausstellung 1977
im Grand Palais in Paris und im selben Jahr im Haus der Kunst in Miinchen zu
sehen. Doch erst ein Vierteljahrhundert spiter waren dann auch die kostbaren Ma-
nuskriptfunde von der Seidenstrale in Deutschland und Osterreich zu sehen. Die
Texte des Lotos-Sutra, jenes herausragende Werk der Weltliteratur und zugleich
Text tiefer Weisheit, kam dabei grofle Beachtung zu.

Fiir die Herzog August Bibliothek war die Ausstellung Buddhistische Manu-
skripte der Grofien Seidenstrafle. Das Lotos-Sutra und seine Welt ein ganz beson-
deres Ereignis. Damit wurde erstmals wieder bewusst der Blick auf Eurasien gerich-
tet, auf die Verkehrs- und Austauschbeziehungen friiherer Zeiten, die Briicken ge-
schlagen haben zwischen Japan auf der einen Seite und Westeuropa auf der anderen.

Die seit der Benennung durch den Geografen Ferdinand Freiherr von Richt-
hofen (1833-1905) als ,,SeidenstrafSe” bezeichnete Route meinte zunichst die Han-
delswege, die von Chang’an, dem heutigen Xi’an, in China westwirts durch die
Taklamakan-Wiiste bis in den Vorderen Orient reichte. Mit der Bezeichnung ,Gro-
Be Seidenstrale” wurde dann die Fortsetzung in beide Richtungen, nach Osten bis
nach Japan wie nach Westen bis nach Rom und Westeuropa, einbezogen.

Entsprechend der Lehre Nichirens stand im Mittelpunkt das Lotos-Sutra, das
Saddharma-Pundarika-Sutra, eines der neun, nach anderer Zahlung: sechs Schliis-
selwerke des Mahayana-Buddhismus mit seiner zentralen Botschaft von der
Buddhanatur samtlicher Lebewesen. Unter den Sutras enthilt das Lotos-Sutra die
umfassendste Botschaft, und es wird daher auch ,die Konigin der Sutras” genannt.
Uber den in vielen Sprachen vorliegenden Text hinaus haben vor allem der chinesi-
sche Lehrer Zhiyi (538-597), der Griinder der Tiantai-Schule, sowie der japanische
Monch Nichiren (1222-1282) die darin verkiindete Lehre erldutert.

des 11. bis 13. Jahrhunderts. Miinchen 1990 [= Bayer. Akad. d. Wissensch. Phil.-hist. K1., Abh.
NE Heft 104].

2 Herbert Franke, Die chinesischen Funde aus Chara-choto, in: Orientalistische Literaturzei-
tung (OLZ), 81. Jahrgang 1986 Nr. 2, Sp. 117-129, hier Sp. 119-120.

XVIII



Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

Die Soka Gakkai hat seit ihrem Griinder Tsunesaburo Makiguchi (1871-1944)
dieses Sutra in den Mittelpunkt ihrer Lehren gestellt, eine Tradition, die der zweite
Prisident Josei Toda (1900-1958) fortgesetzt hat und die unter dem dritten Pri-
sidenten Daisaku Ikeda (geb. 1928) vor allem durch die Forderung der Editions-
und Forschungstitigkeit neue Impulse erfahren hat. Fiir diejenige Bibliothek nérd-
lich der Alpen, die stolz darauf ist, eine der bedeutendsten Bibelsammlungen ihr
Eigen zu nennen, war es eine Ehre und eine Freude zugleich, diese alten aus dem
Wiistensand geborgenen Schitze menschlicher Geistigkeit, bei der hier das geistig-
religios-literarische Werk des Lotos-Sutra im Mittelpunkt steht, zeigen zu diirfen.

Inzwischen wissen wir dank intensiver Forschungen viel mehr tiber die Bedeu-
tung, die der Buddhismus fiir die Kultur Japans, aber auch fiir viele andere Kulturen
gehabt hat. Japan war im 6. und 7. Jahrhundert eine Einwanderungsgesellschaft mit
starker maritimer Ausrichtung. Dabei waren die Verbindungen zwischen Handels-
beziehungen und der Ausbreitung des Buddhismus in Ostasien stets eng miteinan-
der verkniipft. Im Kern aber war der Buddhismus bereits in seiner Friithzeit in Ost-
asien weithin eine Laienbewegung, eine Tradition, an welche die Soka Gakkai Inter-
national bewusst ankniipft. Dazu ist das Wissen iiber die alten Verkehrsbeziehungen
und Begegnungsformen auch fiir das praktische Handeln in der Gegenwart wichtig.

Der Laienstand war seit der Friihzeit ein Element des Buddhismus, und er wurde
zeitweise fast wichtiger als der Monchsweg selbst. Darauf hinzuweisen ist fiir die
SGI als eine Laienorganisation ein Anliegen. Von dem Laienanhédnger wird, wie dar-
gestellt, die Einhaltung von fiinf Sittenregeln (paficasila) erwartet. Er verpflichtet
sich, nicht zu téten, nicht zu stehlen, keine geschlechtlichen Ausschweifungen zu
suchen, nicht zu liigen und keine Rauschmittel zu sich zu nehmen. An bestimmten
Festtagen wie den Uposatha-Feiern erlegt sich der Laienanhinger weitere Ein-
schrinkungen auf. Im Mahayana trat mit dem Bodhisattva-Ideal eine Anderung
des Verhiltnisses zwischen Monchsgemeinde und Laienanhingern ein. Die Anfor-
derungen der Gebote fiir Laien fithrten zu teilweise iiberraschenden Formen der
Wohltitigkeit. Seit den Anfingen des Buddhismus haben die Laienanhénger also
nicht nur die Rolle der Spender und der Unterstiitzer des Monchswesens gespielt,
sondern der Laienstand ist frith schon zu einem eigenen Heilsweg geworden. An
diese Tradition konnte Nichiren ankniipfen.

Wir finden Laienbewegungen im ausgehenden ersten Jahrtausend in China und
im mittelalterlichen Japan ebenso wie dann in besonderer Ausprigung in Thailand,
auch wenn dort, im Gegensatz etwa zu den mahayanistischen Traditionen in China
und Japan, dem Laien das Erreichen des Nirvana nicht zugestanden wird. Immerhin
aber gibt es auch dort die Versprechung fiir einen wohltitigen Laien, beim Wieder-
erscheinen des Buddha Maitreya selbst in menschlicher Gestalt wiedergeboren zu
werden und dann in dessen Gefolgschaft als Monch den Weg ins Nirvana antreten
zu kénnen. Uber solche Verheiffungen an seine Anhinger, aber auch durch engste
Verkniipfungen mit weltlicher Herrschaft hat der Buddhismus in saimtlichen Spha-
ren gewirkt, im kulturellen und kiinstlerischen Bereich ebenso wie im Bereich der
Politik und der Sozialfiirsorge.

XIX



Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

Wichtig war auch die kulturelle Bedeutung des Laienstandes, bot er doch dem
Einzelnen die Moglichkeit, die Rolle des Familienvaters oder der Gattin mit der
Heilssuche zu verbinden. Laienvereinigungen befanden sich durchaus nicht immer
im Einklang mit dem Klerus und stellten sich gelegentlich sogar in offenen Wider-
spruch zu diesem. Heute, zu Beginn des 21. Jahrhunderts, besteht durch die moder-
nen Kommunikationstechniken die Moglichkeit, dass sich Laien grenziiberschrei-
tend verstindigen und zusammenschliefen. Es bleibt abzuwarten, in welchem Maf3e
sich die Menschen auf dem Weg zur Befreiung dieser neuen Mittel bedienen, ohne
selbst durch die Mittel wieder in neue Abhingigkeiten und Illusionen verstrickt zu
werden. Die Lehre des Buddha samt den sich daran kntipfenden Traditionen wird in
einer sich enger vernetzenden Welt zunehmende Beachtung finden und auf diese
Weise zum Dialog zwischen den Religionen und ihren Anhingern beitragen.

Es ist mir eine grofle Freude, dass mit der vorliegenden Ausgabe der Schriften
Nichiren Daishonins die Lehren dieses grofSen Lehrers des Buddhismus aus dem
13. Jahrhundert nunmehr einem breiten Leserkreis in deutscher Sprache zuginglich
werden. Mit dem Ziel, Erleuchtung und Gliick in dieser Welt zu erlangen, richtet
sich die Lehre Nichirens und mit ihr die SGI an ein breites Publikum. In den Schrif-
ten nimmt der Leser Teil an den Lehren (und Leiden) Nichirens, auch wie er um des
Lotos-Sutra willen verfolgt wurde. Nichiren sah sich selbst als derjenige, der das
erhabene Gesetz, das keiner der buddhistischen Lehrer zuvor offenbarte, nunmehr
darlegt.

Dass nach langen Bemiihungen zahlreicher Unterstiitzer und Helfer die Texte
dieses buddhistischen Lehrers und Reformators in deutscher Fassung hier vorliegen,
bereichert weit iiber die Anhidngerschaft hinaus unser Wissen um diese buddhisti-
sche Tradition. Da hiermit diese Schriften neben dem Franzgsischen, dem Eng-
lischen und dem Spanischen nunmehr auch in deutscher Sprache vorliegen, wird
der Austausch iiber die Sprachgrenzen hinweg beférdert, einmal ganz zu schweigen
von der Erleichterung fiir Leser und Leserinnen mit Deutsch als Muttersprache.
Daher war es auch das Ziel, bei diesen Ausgaben in verschiedenen europiischen
Sprachen zwar durchaus eigenstindige Einleitungen und Vorworte voranzustellen,
jedoch die Texte selbst und ihre Anordnung sowie die Erlauterungen und Anmer-
kungen entsprechend der englischen Ausgabe unangetastet zu lassen. So kénnen
sich alle an den Schriften und Lehren Nichirens Interessierte auch tiber Sprachgren-
zen hinweg untereinander miihelos im Hinblick auf die Texte austauschen.

Wenn wir vom Nichiren-Buddhismus sprechen, ist zu beachten, dass der Bud-
dhismus in seiner langen Geschichte vielfiltige Formen angenommen und sich bis-
weilen auch von der urspriinglichen Lehre ihres ,Stifters” entfernt hat — oder besser
von dem, was wir fiir den Kern der Lehre des historischen Buddha halten. Dies zeigt
sich daran, dass der Legende zufolge bereits Gautama seine Tante Mahaprajapati in
seinen Orden aufgenommen haben soll, nachdem er zunichst Frauen den Zugang
verwehrt hatte. Frauen wurde also bereits sehr frith der Nonnenstatus eréffnet, auch
wenn sich ihr nachrangiger Status dadurch nicht wirklich verinderte. Fiinf Jahre

XX



Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

nach der Erleuchtung des Buddha erlaubte dieser einer Gruppe von Frauen, seine
Lehre im hauslosen Leben verwirklichen zu kénnen. Trotz dieser Offenheit des his-
torischen Buddha fiir eine neue Gleichstellung von Mann und Frau hatte in Indien
der Nonnenorden nur kurze Zeit Bestand. Wihrend es in neuerer Zeit in den Léan-
dern des Theravada wieder Anstrengungen zur Zulassung der Frauenordination
gibt, hat diese im Bereich des Groflen Fahrzeugs eine viel lingere Tradition. Im
Mahayana stand die innere Haltung des Einzelnen, des Ménches wie des Laien im
Vordergrund, auch wenn die férmliche Befolgung von Regeln immer wichtig blieb.
Im Mahayana spielte der Status der Laien und nicht zuletzt der weiblichen Laien
zudem eine wichtige Rolle. Zu den spezifisch neueren Vorschriften zihlten die
,Bodhisattva-Vorschriften” (Chin.: pusajie). Natiirlich verbanden sich die buddhis-
tischen Riten und Vorstellungen in jeweils besonderer Art mit den einheimischen
Traditionen.

Ganz allgemein gilt fiir das Verhaltnis zur Sexualitdt, was auch fiir andere Ver-
botsbereiche gilt: Insbesondere in den Traditionen des GrofSen Fahrzeugs gab es
neben den absolut geltenden Richtlinien die iibliche Praxis der Relativierung bis
hin zur Gleichsetzung von Samsdra und Nirvana. Dies galt fiir den Weingenuss
ebenso wie fiir das Toten von Lebewesen und das Verzehren von Fleisch, und im
japanischen Buddhismus war selbst die Ehe nicht hinderlich, solange sie einen nicht
in Leidenschaften verstrickte, was zu verhindern durch die Anwendung bestimmter
geistiger Techniken moglich war. Das ganze zweite nachchristliche Jahrtausend hin-
durch blieb der Buddhismus ein wichtiger kultureller Faktor in Asien, wurde aber in
den einzelnen Lindern auf sehr verschiedene Weise in die politischen und gesell-
schaftlichen Verinderungen eingebunden.

Erst die Konfrontation mit dem Westen fiihrte zu einer vielfiltigen Erneuerung
des Buddhismus. Man hat daher die seit dem 19. Jahrhundert zu beobachtenden
Bestrebungen zur Erneuerung und Modernisierung der buddhistischen Traditionen
und Religionsgemeinschaften in Asien auch als ,buddhistische Erneuerungsbewe-
gung” oder ,buddhistische Renaissance” und in letzter Zeit auch als ,buddhisti-
schen Modernismus” (Heinz Bechert) bezeichnet — eine Benennung, der sich viele
angeschlossen haben. Modernisierungsschiibe gingen einher mit politischen und
gesellschaftlichen Veridnderungen und bewirkten in den einzelnen buddhistischen
Landern in unterschiedlicher Weise nicht selten den Verlust von Privilegien von
Einzelnen und Gruppen. In Japan nahm die Entwicklung einen besonderen Verlauf.
Dies hingt auch damit zusammen, dass sich nach der Ausbildung verschiedener
Schulen im 9. Jahrhundert das System eines esoterischen Buddhismus herausgebil-
det hatte, das als ,den Staat beschiitzend” angesehen wurde und auch tatsichlich so
fungierte. Die Lehren des Tendai-Ménches Nichiren (1222-1282), der im 13. Jahr-
hundert von einem Schiiler zum ewigen Buddha erklirt wurde, demgegeniiber der
historische Buddha nur ein Vorliufer gewesen sei, waren besonders wirkungsvoll.
Der Gestalt des Nichiren kommt deswegen eine so zentrale Rolle zu, weil er als die
Erfillung von Prophezeiungen gilt, die im Lotos-Sutra gemacht wurden, das daher
auch zum zentralen Text der gesamten Bewegung wurde. An diese , Wahre Schule

XXI



Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

des Nichiren” (Nichiren Shoshi) ankniipfend hatte der Erziehungsreformer Tsune-
saburd Makiguchi (1871-1944) die Laienorganisation Soka Gakkai (, Werteschaf-
fende Gesellschaft”) gegriindet, die vor allem in Japan, inzwischen aber auch welt-
weit agiert und die bestimmte wertbezogene Erziehungsziele verfolgt. Einer der we-
sentlichen Antriebe war die bereits bei Nichiren zu findende Uberzeugung, die
Menschen in der Spitzeit des Gesetzes oder ,Endzeit” (mappd) erretten zu kénnen.
Nach Jahren der Verfolgung hatte der Schiiler Makiguchis Josei Toda (1900-1958)
die Gesellschaft neu aufgebaut, die unter ihrem dritten Préisidenten, Daisaku Ikeda,
zu einer der grofiten buddhistischen Laienorganisationen iiberhaupt wurde. Im Mit-
telpunkt der Lehre steht das Handeln in der Gegenwart im Sinne eines sozial, poli-
tisch und kulturell verantwortlichen Handelns mit dem Ziel der Verwirklichung des
Weltfriedens.

Im Westen wurde der Buddhismus im 19. Jahrhundert vor allem als eine Lehre aus
Indien und den angrenzenden Léndern verstanden, wihrend im 20. Jahrhundert
dann Ostasien und insbesondere Japan, aber auch Tibet, welches fast mythische
Bewunderung erfihrt, als Linder des Buddhismus gesehen wurden. Die besondere
Aufmerksamkeit, die Tibet seit der Besetzung durch die Volksrepublik China im
Jahre 1959 erfihrt, als Tausende von Tibetern, einschliefSlich des Dalai Lama ins Exil
gegangen sind und Zuflucht in Indien, Nordamerika und Europa gefunden haben,
hat die bedeutenden buddhistischen Traditionen und modernen Entwicklungen in
China, Korea und Japan und die anderen buddhistischen Bewegungen Asiens in der
westlichen Wahrnehmung an den Rand geschoben. Die Geschichte des Buddhismus
und seines Erfolges war immer auch die Geschichte der gesellschaftlichen Praxis und
der Auseinandersetzung mit den sozialen und politischen Verhiltnissen. So gesehen
kann keine Berufung auf die Lehre Buddhas die Neubesinnung der Buddhisten in
den Gesellschaften Ostasiens einfach ignorieren. Denn nur so kann auch das Mit-
leiden stattfinden, das zuzulassen der Ausgangspunkt der Lehrtitigkeit des histori-
schen Buddha war. Zugleich ist die Geschichte der Wahrnehmung der Lehre
Buddhas auch im Westen seit den frithen Entdeckungsreisen und christlichen Mis-
sionierungsbemiihungen ein Teil der frithen europidischen Auseinandersetzung mit
Religionen iiberhaupt.

Nach einer bereits mit der China-Mission des Jesuitenordens im 17. Jahrhun-
dert einsetzenden Rezeption des Buddhismus im Westen, die allerdings zunachst
eher von Projektionen und Missverstindnissen gepragt war, kam es im 19. Jahrhun-
dert zu einem intensiveren Austausch, wobei Arthur Schopenhauer (1788-1860),
der in den Lehren des Buddhismus eine Bestitigung seiner eigenen Anschauungen
sah, als Wegbereiter wirkte. Gegen dessen pessimistische Sicht wandten sich bald
vor allem jene, die Zugang zu den Originalquellen hatten, aber auch eine neue Ge-
neration von Buddhismus-Anhingern, die sich in der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts international zu organisieren begann. Von solchen Organisationen ist zu-
nichst die von Helena P. Blavatsky (1831-1891) und Henry Steel Olcott (1832-
1907) im Jahre 1875 in New York gegriindete , Theosophische Gesellschaft” (Theo-

XXl



Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

sophical Society) zu nennen, die sich bald auch in Deutschland (1884) und in Oster-
reich (1897) etablierte. Die Griinder dieser Bewegung sahen im urspriinglichen
Buddhismus die Quelle aller Religionen, eine Uberzeugung, die in jener Zeit weite
Verbreitung fand. Wihrend diese Vertreter sich weitgehend auf tibetische und chi-
nesische, zum Teil auch auf pseudo-buddhistische Texte stiitzten, wurde in der Fol-
gezeit der sogenannten siidlichen Uberlieferung und dessen Pali-Texten grofere
Aufmerksamkeit zuteil. Hierzu trug die 1881 von Thomas William Rhys Davids in
London gegriindete ,Pali Text Society” bei, dann aber auch das epochemachende
Werk Hermann Oldenbergs Buddha. Sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde
(1881). Doch der eigentliche Beginn einer buddhistischen Bewegung in Deutschland
markiert der von Friedrich Zimmermann (1851-1917) unter dem Namen Subhadra
Bhikshu im Jahre 1888 publizierte ,Buddhistische Katechismus”, der auf Pali-Quel-
len basierte und in mehrere europiische und asiatische Sprachen tibersetzt wurde.

Zahlreiche Werke, von denen hier nur die Ubersetzung der Reden Buddhas von Karl
Eugen Neumann (1865-1915) genannt seien, sowie neue Gesellschaften erweiterten
die buddhistischen Aktivititen in einzelnen européischen Lindern, aber auch inter-
national. Literarisch fand der Buddhismus vielfiltige Aufnahme. Das bekannteste
Beispiel ist wohl Hermann Hesse und sein Werk Siddhartha. Eine indische Dichtung
von 1922, zu der Vorstudien in die ersten Jahre des Jahrhunderts zuriickreichen. Ein
nennenswertes Interesse fiir Spielarten des Mahayana- und des Vajrayana-Buddhis-
mus erwachte seit den 50er Jahren in Westdeutschland, angestofSen durch den von
Lama Anagarika Govinda (1898-1985, als Ernst Lothar Hoffmann in Waldheim/
Sachsen geboren) im November 1952 im indischen Safichi gegriindeten Orden “Arya
Maitreya Mandala”. Eine besondere Rolle spielte der tibetische Buddhismus, dem sich
etwa auch der erwihnte Lama Govinda nach urspriinglichen Studien der hinayanisti-
schen Tradition bereits 1931 zugewandt hatte. Aus dieser Erfahrung im Studium des
Mahayana- und des Vajrayana-Buddhismus hatte er 1956 sein Hauptwerk Die
Grundlagen der tibetischen Mystik verfasst, das zu einem Bestseller wurde.

Dem Verlangen vieler Europier nach spiritueller Weisheit entsprechend entstanden
in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts viele neue Schulungszentren, darunter
manche in landschaftlich besonders reizvoller Umgebung wie der Karmapa-Tempel
der Karma-Kagyii-Schule in der Auvergne im Herzen Frankreichs oder unweit
Hamburgs in der Liineburger Heide. Diese Karma-Kagyii-Schule kennt eine iiber
800jahrige Tradition der Inkarnationen des Karmapa, der spirituellen Autoritét die-
ser Schule. Der gegenwiirtige Karmapa ist der 17. Karmapa Trinlay Thaye Dorje. Im
Jahre 2004 unterhielt diese Schule 642 Zentren und Kloster in 51 Landern.

Anders als solche auf charismatische Lehrer-Personlichkeiten ausgerichtete re-
ligiose Deutungsangebote wirkte die Lehre des Chan-Buddhismus (Jap.: Zen), der
nicht zuletzt tiber Japan in den westlichen Landern Einzug hielt. Dabei spielten ein-
zelne Werke eine besondere Rolle, wie Eugen Herrigels Schrift Zen in der Kunst des
Bogenschieffens von 1948. Voriibergehend groflere Beachtung fand eine Gruppie-

XX



Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

rung, die durch Anst6fle aus der ganz auf Laienanhingerschaft setzenden japa-
nischen J6do-Shinsht-Bewegung (Wahre Schule des Reinen Landes) ins Leben ge-
rufen wurde. Bei dieser von Shinran Shonin im 13. Jahrhundert gegriindeten Schule
steht die Verehrung des Buddha Amitabha (Jap.: Amida) im Vordergrund.

Der Meditationsbuddhismus fand in den sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts
eine weitere Verbreitung, angeregt und begiinstigt durch die psychologische und
kulturwissenschaftliche Interpretation Daisetz Teitardo Suzukis (1870-1966). Dies
war eine Bewegung, die von manchen veréchtlich als Zen-Snobismus oder Zen-Psy-
chologisierung apostrophiert wurde. Doch neben der geschichtlichen Beschiftigung
mit dem Meditationsbuddhismus, wofiir etwa der durch die japanische Auslegungs-
tradition gepragte Jesuitenpater Heinrich Dumoulin (1905-1995) steht, gab es reli-
gios und erkenntnispraktisch orientierte Vermittler wie Hugo Makibi Enomiya-La-
salle (1898-1990) und Karlfried Graf von Diirckheim (1896-1989). Zu richtiger
Mode und weiterer Verbreitung fand ,Zen” in den Vereinigten Staaten von Ame-
rika und dort vor allem an dessen Westkiiste, von wo einzelne Impulse nach Europa
ausstrahlten. Der Meditationspraxis blieb trotz vielfaltiger modischer Schwankun-
gen ein nachhaltiges Interesse erhalten.

Bei den meisten aber, die sich dem Buddhismus zuwandten, war eine bereits im frithen
19. Jahrhundert bei manchen européischen Intellektuellen spiirbare Abkehr von der
westlichen Zivilisation, das Unbehagen an den Begleiterscheinungen der Modernisie-
rung, gelegentlich auch das Hadern mit dem Christentum das wichtigste Motiv. Dies
gilt auch fiir viele, die sich wissenschaftlich mit dem Buddhismus auseinandersetzten,
wie etwa fiir Edward Conze (1904-1979), der seine vielgerithmte Darstellung des
Buddhismus vor mehr als einem halben Jahrhundert mit dem Satz beschloss:

Je deutlicher der Bankrott unserer Zivilisation sich offenbart, desto mehr wer-
den sich auch Europier nach der Weisheit der Vergangenheit sehnen, manche
von ihnen nach der besonderen Form, die der Buddhismus entwickelt hat. Wann
und wo zuerst Europier die gelbe Robe anlegen werden, miissen wir abwarten.

Inzwischen hat sich manches geklirt und Européer haben lingst die gelbe Robe
angelegt. Doch es bleibt die Frage, wie die Menschen im 21. Jahrhundert auf die
Herausforderungen einer Lehre reagieren, die als aristokratische Riickzugs- und
Protestbewegung begann, die dann aber auf fast alle denkbaren gesellschaftlichen
Konstellationen reagiert hat, ohne sich im Kern zu diskreditieren. Dabei hat sich
gezeigt, dass neben dem Monchsstand die Laienanhingerschaft in nahezu allen Sta-
tionen die fiir den Fortbestand der Lehre entscheidende gesellschaftliche Gruppie-
rung war. Hier kniipften die Griinder der Soka Gakkai an, die einen selbstbestimm-
ten miindigen Biirger in das Zentrum ihrer Uberlegungen stellten, der aus der Ge-
wissheit der Buddhanatur in sich selbst diese zur Geltung kommen lassen miisse.
Dabei verbinden sich Autonomie und Hingabe, Gelehrsamkeit und Glaube mit dem
Vertrauen auf die Realisierbarkeit von Frieden und Harmonie in einer auf gegen-
seitige Achtung und Anerkennung aller Menschen gegriindeten Moderne.

XXIV



Einleitung

In seiner langen Entwicklungsgeschichte verdnderte sich der Buddhismus mit den
gesellschaftlichen und geistigen Umstinden der jeweiligen Weltregion, in der er
Eingang fand. Dabei entwickelte er eine reichhaltige, eigenstindige Welt- und Ge-
schichtsbetrachtung. In der Neuzeit lieferten uns Entdeckungen der Archiologie,
der Philologie und der Geschichtswissenschaften weitere Erkenntnisse. Dabei wur-
den nicht wenige Unterschiede erkennbar zwischen der traditionellen Welt- und
Geschichtsbetrachtung des Buddhismus auf der einen Seite und den objektiven his-
torischen Fakten und der allgemeinen philosophischen Entwicklung auf der anderen.
Und weitere bahnbrechende Forschungsergebnisse aus der heutigen Zeit stellen die
bisherige Forschung erneut auf den Priifstand.

Die Suche nach der Wahrheit hat im Buddhismus natiirlich eine hohe Bedeu-
tung. Weil er jedoch ein Glaube ist, der die Lebensweise des Menschen unterstiitzt,
reicht die Suche nach Wahrheit allein nicht aus.

Der Buddhismus half Menschen in verschiedenen Zeitaltern und Gesellschaften
dabei, ihre Schwierigkeiten zu iiberwinden und einen Lebenssinn zu finden. Gleich-
zeitig entwickelte er sich auf der Suche nach der jeweils besten Welt- und Ge-
schichtserklarung fiir die jeweilige historische Epoche immer weiter und legte sie
den Menschen dieser Zeit nahe. Die Lehre des Buddhismus tibersteigt die objektive
Wirklichkeit, die auf den Erkenntnissen einer positivistischen Wissenschaft beruht,
sie ist von philosophisch-existentieller Bedeutung. Oberflichlich gesehen ist die
Ausdrucksweise an das jeweilige Zeitalter und dessen Gesellschaft gebunden. Doch
das Mitgefiihl und die Weisheit, die von ihr abstrahlen, sind auch durch den Schleier
der Worte, die eine Lehre an ihrer Oberfliche bedecken, iiber alle Zeiten hinweg
wahrnehmbar und geben den Menschen Sicherheit, Hoffnung und Mut. Sie dient
als reichhaltige Quelle der Inspiration sowohl fiir den Einzelnen als auch fiir die
Gesellschaft.

Im Japan des 13. Jahrhunderts wurde Nichiren Daishonin geboren, ein Denker
und Tatmensch zugleich. Er erforschte den Buddhismus und ergriindete Shakyamu-
nis wahre Absicht. Nach einer langen, intensiven geistigen Auseinandersetzung ge-
langte er zu dieser unverginglichen Weisheit des Menschen und verkorperte diese.
In der Tiefe der Worte jeder dieser Schriften in diesem Band leuchtet das Licht der
Hoffnung, das uns, die wir im heutigen 21. Jahrhundert leben, Kraft und Energie
gibt, Schwierigkeiten zu iiberwinden und ein erfolgreiches Leben zu fiihren.

Hier geben wir — auf Grundlage der wissenschaftlichen Forschung der letzten
Jahre — einen Uberblick iiber den historischen Wandel, den der Buddhismus vollzog.
Auferdem erldutern wir den historischen Hintergrund, vor dem die Bedeutung von
Nichiren Daishonins Denken und Handeln klarer wird. Beides soll als Hilfe bei der

XXV



Einleitung

Lektiire der Schriften in diesem Band dienen, um die Weisheit erkennbar zu ma-
chen, die unter der Oberflidche der Sprache steckt.

1. Die Entstehung des Buddhismus und seine Entwicklung
Shakyamuni

Der Buddhismus begann vor 2500 Jahren in Indien mit Gautama Siddharta, der
spiter als Shakyamuni (der Heilige des Shakya-Klans) verehrt werden sollte.

Gautama wurde in eine Konigsfamilie in Nordindien geboren, wuchs in Wohl-
stand auf und konnte sich geistig wie auch korperlich bilden. Die Bedingungen, um
die mannigfaltigen Wiinsche des Menschen zu erfiillen, waren gegeben, doch Gau-
tama Siddharta empfand Widerwillen, nach der Erfiillung von verginglichen welt-
lichen Begierden zu streben, und verspiirte ein immer stirker werdendes geistiges
Unbehagen.

Um eine Antwort auf die grundlegenden Fragen des Lebens zu finden, verliefs er
den Palast und vollzog asketische Praktiken. Durch Umgang mit anderen Ausiiben-
den widmete er sich dem Fasten und anderen, oft schmerzhaften asketischen Aus-
iibungen, die jedoch keine wirkliche Antwort auf seine Fragen zum Leben boten.
Dann, wihrend seiner Meditationsiibungen, erkannte er das Gesetz, um dem grund-
legenden Leiden, dem Kreislauf von Geburt, Alter, Krankheit und Tod, zu entkom-
men. Daraufhin lebte er selbst nach diesem Gesetz und verbreitete es sein Leben
lang unter den Menschen. Shakyamuni suchte nach einem Weg, sowohl die tradi-
tionelle Schule des Brahmanismus als auch die damals neu aufstrebenden philoso-
phischen Bewegungen zu iiberwinden, und begriindete den Buddhismus.

Uber viele Jahre wanderte Shakyamuni durch Indien und vermittelte den Men-
schen das Gesetz, zu dem er erwacht war. Er lehrte in einer vollkommen freien, aber
konkreten Form, die fiir die unterschiedlichen Menschen in ihrer jeweiligen Situa-
tionen angemessen war. Er gewann zahlreiche ordinierte Schiiler und Laienglaubige
fiir seine Lehre. Unter ihnen waren Mitglieder der Konigshiuser verschiedener Re-
gionen und einflussreiche Kaufleute, die seinen Orden unterstiitzten. Shakyamunis
Schiiler verbreiteten schon bald seine Lehre in Indien und iiber die Handelsrouten
auch iber Indiens Grenzen hinweg. An vielen Orten griindeten die ordinierten
Schiiler Ordensgemeinschaften, die von gldubigen Laienhdngern unterstiitzt wur-
den. Einer dieser glaubigen Laien war Konig Ashoka aus dem Reich der Maurya.

Die Entwicklung verschiedener Schulen und ihre Verbreitung
Nach Shakyamunis Tod wurden seine Predigten, eine enorme Anzahl, in den Ordens-

gemeinschaften, die seine Schiiler vielerorts gegriindet hatten, miindlich weiter-
getragen und schlieBSlich in Form von Sutras zusammengestellt. Uberdies wurden

XXVI



Einleitung

durch ordinierte Gelehrte ausfiihrliche philosophische Theorien entwickelt, die so-
genannten Abhidharma, auf deren Grundlage zahlreiche Schulen gegriindet wurden.

Auch wurden aus Verehrung gegeniiber Shakyamuni entsprechend der in-
dischen Tradition Stupas errichtet, in denen man die Reliquien von Heiligen verehr-
te. Es wurden Biografien des Buddha geschrieben, in denen er vergsttlicht und zu
einem iibermenschlichen Wesen gemacht wurde. Dies hatte jedoch zur Folge, dass
Shakyamuni auf eine Weise verehrt wurde, die ihn von den Menschen entfremdete.
So entstand fiir einen professionellen Klerus die Gelegenheit, als Vermittler zwi-
schen einem transzendenten Buddha und den Menschen aufzutreten — und sie da-
durch auszubeuten und zu beherrschen.

Im Zuge der Invasion Indiens durch Alexander den Grofien entstand im 4. Jahr-
hundert v.u.Z. ein reger, weitreichender Austausch zwischen der Kultur des Wes-
tens und verschiedenen anderen Kulturen. Das Kuschana-Reich erlebte seine Bliite-
zeit und erstreckte sich vom Nordwesten Indiens in weitere Gegenden; der Buddhis-
mus erlebte im 2. Jahrhundert v.u.Z. unter anderem durch den Schutz von Konig
Kanishka eine Bliitezeit. Zu dieser Zeit lebte Ashvagosha, der die in der indischen
Literatur herausragenden Gedichte Buddhacarita verfasste.

Unter diesen Umstinden erfuhr der Bodhisattva-Weg etwa zu Beginn unserer
Zeitrechnung einen Aufstieg. Dieser Weg strebt an, fiir sich selbst und fiir andere
die Buddhaschaft zu verwirklichen, so wie Shakyamuni es getan hatte. Diese Lehre
nannte sich Mahayana, das ,Grofle Fahrzeug”. Doch auch beim Mahayana, dem
Bodhisattva-Weg, wurden der Buddha und die Bodhisattvas schlieSlich vergottlicht,
wodurch eine Glaubenslehre entstand, die die eigene Errettung durch einen trans-
zendenten Buddha oder Bodhisattva betonte.

In der frithen Periode des Mahayana entstand das Lotos-Sutra, das die traditio-
nelle Lehre des Theravada und die Lehre des Mahayana zu integrieren und die darin
enthaltene wahre Absicht Shakyamunis zu offenbaren versucht. Im Lotos-Sutra
wird betont, dass in allen Menschen origindr das Potenzial vorhanden ist, die
Buddhaschaft zu verwirklichen, das heif3t, die ewige Funktion des Buddha, die Auf-
gabe eines Bodhisattva zu erfiillen, namlich Schwierigkeiten zu iiberwinden und die
Menschen in einer leidvollen Zeit zu erretten.

Der Mahayana-Buddhismus entwickelte sich auf vielfiltige Weise, wobei viele
Abhandlungen geschrieben wurden. Darunter ist besonders Nagarjuna hervorzuhe-
ben, der im 2. und 3. Jahrhundert lebte und neben zahlreichen anderen Abhand-
lungen die Abhandlung iiber den Mittleren Weg verfasste. Damit begriindete er die
Theorie der Leere, auf deren Grundlage spiter die Madhyamika entstand. Dartiber
hinaus ist Vasubandhu zu erwihnen, der im 4. Jahrhundert lebte. Er gehorte zu-
nichst dem Theravada an und verfasste unter anderem die Dharma-Analyse-
Schatzkammer. Spiter wechselte er jedoch unter dem Einfluss seines élteren Bru-
ders Asanga zum Mahayana und trug zur Vervollkommnung der Nur-Bewusstsein-
Lehre bei, woraus die Nur-Bewusstsein-Yogacara-Schule entstand.

Kurz darauf erlebten die traditionellen Religionen Indiens einen Aufschwung
und eine neue Bliitezeit mit vielen Entwicklungsschiiben brach an. Auch im Bud-

XXVII



Einleitung

dhismus bildete sich die esoterische Lehre, bei der durch den Einfluss der traditio-
nellen Religionen groflen Wert auf magische Rituale und Zeremonien gelegt wird.
Die Lehren des Theravada, der Mahayana-Buddhismus sowie die frithen und mitt-
leren esoterischen Lehren wurden periodisch iiber einen langen Zeitraum hinweg
iiber die Seidenstrafien auf dem Land- und Meeresweg nach China verbreitet, sie
kamen dort in Kontakt mit dem Konfuzianismus, Taoismus und anderen Philoso-
phien und vollzogen eine eigenstindige Entwicklung.

In Indien geriet der Buddhismus, der mittlerweile mit den esoterischen Lehren
vermischt war, durch den starken Einfluss des Tantrismus innerhalb der traditionel-
len Schulen etwa ab dem 9. Jahrhundert in Vergessenheit. Dariiber hinaus gewann
dort der Islam an Einfluss, und der Buddhismus ging schlief3lich im 13. Jahrhundert
unter. In Myanmar, Sri Lanka, Thailand und anderen ostasiatischen Lindern erhol-
ten sich die Lehren des Theravada etwa ab dem 10. Jahrhundert und sind bis heute
iiberliefert. Der spite esoterische Buddhismus entwickelte sich in Tibet zu einer
neuen Form weiter, verbreitete sich unter anderem von dort in die Mongolei und
bildete in Zentral- und Nordostasien eine eigenstindige religiose Weltanschauung.
Dieser von den esoterischen Lehren geprigte Buddhismus verbreitete sich auch in
China durch die Herrschaft der Mongolen iiber die Yuan bis zu den Jurchen, die sich
spiter Mandschu nannten.

Es wird deutlich, dass der Buddhismus im asiatischen Raum nicht auf einheitli-
che Weise verbreitet wurde. Sowohl die Lehren, die vermittelt wurden, als auch die
Rezeption des Inhalts dieser Lehren waren unterschiedlich. Dariiber hinaus wandel-
te sich der Buddhismus stark, je nach Region und kulturellem, sozialem und religis-
sem Hintergrund der Menschen, die ihn annahmen.

Die Einfiithrung des Buddhismus in Japan

Von den vielfiltigen Entwicklungsformen des Buddhismus griindet sich Nichiren
Daishonin auf die ostasiatische Uberlieferung.

In China wurden seit der Einfithrung des Buddhismus viele Sutras ins Chinesi-
sche iibersetzt und zahlreiche Kommentare zu den Sutras verfasst. Jedoch sind die
buddhistischen Schulen Indiens unabhingig von der zeitlichen Reihenfolge ihrer
Entstehung in China eingefithrt worden. Auch fand die Reihenfolge der Uberset-
zung ins Chinesische nicht entsprechend ihrer Zusammenstellung in Indien statt.
Infolgedessen wurden alle Sutras als Lehren erachtet, die von Shakyamuni direkt
gelehrt wurden, ihre Lehren dann klassifiziert und Shakyamunis wahre Absicht
daraus zu ergriinden versucht. So griindeten und entwickelten sich in China ver-
schiedene Schulen, und diese entwickelten jeweils eine eigenstindige Klassifizierung
von Buddhas Lehren.

Vor diesem Hintergrund wurde eine allgemeine und umfassende Klassifizierung
der Sutras unternommen und nach derjenigen Lehre gesucht, die allen anderen
iiberlegen ist. Dabei wurde die herausragende Uberlegenheit des Lotos-Sutra, das

XXVIII



Einleitung

die Verwirklichung der Buddhaschaft aller Menschen lehrt und aufzeigt, allgemein
anerkannt und als ,Konig der Sutras” verehrt. Auch wurde die hervorragende Uber-
setzung des Lotos-Sutra von Kumarajiva, der im 4. und 5. Jahrhundert lebte, von
vielen Menschen genutzt.

Die Uberlegenheit des Lotos-Sutra wurde im 6. Jahrhundert durch den Grof3en
Lehrer Tiantai Zhizhe fest etabliert, der die Werke Die tiefgriindige Bedeutung des
Lotos-Sutra, Worte und Sitze des Lotos-Sutra und Das GrofSe Innehalten und Be-
trachten verfasste. Ebenso wurde sein Rang durch den Groflen Lehrer Miaole gefes-
tigt, der im 8. Jahrhundert entsprechende Kommentare zu den Werken Tiantais ver-
fasste.

Auf der anderen Seite brachte Xuanzang, der auf der Suche nach dem Gesetz im
7. Jahrhundert Indien bereiste, zahlreiche Sutras nach China. Er begriindete die
Dharma-Merkmale-Schule, welche die Nur-Bewusstsein-Lehre systematisierte.
Xuanzang entwickelte auch die Blumengirlanden-Schule, die auf dem Blumengir-
landen-Sutra basiert. Aulerdem wurden von Shanwuwei, Bukong, Vajrabodhi und
anderen verschiedene Sutras des esoterischen Buddhismus nach China gebracht und
dort tibersetzt.

In China erlebte der Buddhismus eine lange Bliitezeit, da die jeweiligen Kaiser
die buddhistischen Lehren schitzten. Doch die grofse Abhingigkeit vom Schutz der
kaiserlichen Dynastien und der Gebrauch der damit einhergehenden Einflussmog-
lichkeiten fithrten dazu, dass der Buddhismus degenerierte und immer wieder star-
ker Unterdriickung ausgesetzt war. Mit dem Aufstieg und Untergang der Dynastien
stieg und fiel auch der Buddhismus. Neben dem Konfuzianismus und dem Taoismus,
beides traditionelle Philosophien in China mit einer starken Ahnenverehrung, sta-
gnierte die Entwicklung des Buddhismus.

In Japan stand der Buddhismus fiir eine fortschrittliche Kultur und Zivilisation
und wurde durch Chinesen und Koreaner verbreitet, die nach Japan gezogen waren.
Er wurde offiziell im sechsten Jahrhundert tiber die koreanische Halbinsel in Japan
eingefiihrt. Es heif8t, dass Prinz Umayado no miko im Buddhismus versiert war und
sich fiir die Bekanntmachung des Buddhismus in Japan eingesetzt hat. Umayado no
miko wurde spiter als Prinz Shotoku verehrt und schon bald vergottlicht.

Der in Japan eingefiihrte Buddhismus wurde nach kurzer Zeit als staatstragende
Religion dafiir genutzt, das Reich zu vereinen und die Sicherheit der Machthaber zu
gewihrleisten. Die buddhistischen Priester sollten dem Staat dienen und waren so-
mit eine Art Beamtentum, sie erhielten eine offizielle Erlaubnis des Staates und
genossen dabei seinen Schutz, unterlagen aber auch seinen Restriktionen.

Im achten Jahrhundert wurden in den verschiedenen Regionen Japans Zweig-
tempel gegriindet, und in der Hauptstadt Nara wurden sieben Haupttempel gebaut,
darunter der Tempel Todai-ji als Haupttempel der Zweigtempel. Die Blumengirlan-
den-, Dharma-Merkmale-, Verhaltensregel- und andere Schulen florierten zu dieser
Zeit. Gleichzeitig verbreitete sich ein volksnaher Buddhismus, der den spirituellen
und materiellen Wiinschen der einfachen Menschen entgegenkam. Gyoki, der zum
Bau des Tempels Todai-ji beigetragen hatte, fand breite Unterstiitzung im Volk.

XXIX



Einleitung

Die buddhistischen Priester begannen, grofien Einfluss auf die Politik aus-
zuiiben. Doch Kaiser Kammu verlegte die Hauptstadt und versuchte, eine neue Ord-
nung herzustellen.

Kurz nachdem Kaiser Kammu die Hauptstadt nach Kyoto verlegt hatte, entstan-
den zwei neue Schulen in Japan. Im neunten Jahrhundert griindete der Ménch
Saicho, der Grofle Lehrer Dengyo, die Tendai-Lotos-Schule, nachdem er aus China
zuriickgekehrt war. Dorthin war er auf der Suche nach dem Gesetz gegangen. Er
hatte auf der Grundlage des Lotos-Sutra, das die Lehre des Einen Fahrzeugs predigt,
die drei Arten des Lernens — Regeln, Meditation und Weisheit — gemeistert und
fithrte die Ausbildung von Priestern ein, die sich der Errettung der Menschen wid-
meten. Kikai, der zur selben Zeit nach China gereist war, lehrte die systematischen
esoterischen Lehren, die gerade in China eingefiihrt worden waren, und griindete
die Wahre-Wortee-Schule. Auch von der Tendai-Schule gingen Ennin (Jikaku) und
Enchin (Chisho) nach China und studierten dort die esoterischen Lehren. Nach ihrer
Riickkehr wandte man sich in der Tendai-Schule durch ihre Vermittlung immer
mehr den esoterischen Lehren zu.

Spiter verbreitete sich der Gedanke der Spitzeit des Gesetzes, wihrend die
Adelsherrschaft sich in einer Sackgasse befand. Die Menschen glaubten, dass ab
dem Jahr 1052 die Spitzeit des Gesetzes beginnen wiirde, ein Zeitalter, in dem der
Buddhismus Shakyamunis seine Kraft verliert, dementsprechend angsterfiillt waren
sie. In dieser Zeit entstand der Glaube vom Reinen Land, der eine pessimistische
Weltsicht vertrat, und die Lehre von Honen von der alleinigen Anrufung des Na-
mens von Buddha Amida erfreute sich grofSer Beliebtheit. Da bei diesem Glauben die
Lehren der traditionellen Schulen fiir nutzlos erklart wurden, traf er auf heftige
Kritik und Angriffe von den etablierten Kriften. Doch der Nembutsu-Glaube genoss
breite Unterstiitzung von den einfachen Menschen bis hin zum Adel und verbreitete
sich im gesamten Land.

Gleichzeitig entstand eine Bewegung, die versuchte, angesichts des sittlichen
Verfalls und korrupten Verhaltens der Priester die Einhaltung der Verhaltensregeln
erneut zu etablieren. Die Zen- und Verhaltensregel-Lehren, das japanische Pendant
dieser Bewegung aus China, die Regeln zu bewahren, verbreiteten sich auch in Ja-
pan. Die Zen- und die Saidai-ji-Verhaltensregel-Schule wurden gegriindet und die
politischen Machthaber mafen ihnen grofSe Bedeutung bei, da sie auf die Ordnung
und Stabilitit der Gesellschaft Gewicht legten. Vor allem die Zen-Schule diente der
Vermittlung moderner Kultur, die von Priestern aus dem China der Song-Dynastie
eingefiihrt wurde. Sie waren von dort gefliichtet, da die Song-Dynastie durch die
Expansion der Mongolen untergegangen war.

Es war eine Zeit grofler Umwilzungen, in der die tatsichliche politische Macht
vom Adel zur Kriegerkaste iiberging und die gesamte soziale Struktur ins Wanken
geriet. In so einer Zeit sehnten sich die Menschen nach einem friedlichen Leben und
widmeten sich verschiedenen religiésen Ausiibungen. Im Zuge dessen fand auch die
religivse Verehrung von Prinz Shotoku breiten Zuspruch. Die buddhistischen Schu-

XXX



Einleitung

len versuchten an Einfluss zu gewinnen, und sowohl innerhalb des Buddhismus als
auch in der Gesellschaft als Ganzes herrschte Chaos.

Es wird deutlich, dass die Zeit Nichiren Daishonins in Japan nicht nur der Uber-
gang vom Altertum zum Mittelalter war, auch im iibrigen Ostasien wurde eine neue
Gesellschaftsstruktur erschaffen, als die Mongolen nach Untergang der Han-Dynas-
tie in China ihr Reich errichteten. Das mongolische Reich erstreckte sich von Ost-,
Zentral- und Siidasien bis hin nach Osteuropa, so dass ein neues Kapitel der
Menschheitsgeschichte begann, in der Eurasien eine gemeinsame historische Ent-
wicklung erlebte.

2. Das Leben Nichiren Daishonins

Dies waren die Umstinde, unter denen Nichiren Daishonin nach einer Lehre suchte,
mit der man das Chaos dieses Zeitalters durchbrechen und die Menschen auf grund-
legende Weise von ihrem Leid befreien kénne. Schliefllich erkannte er, dass Nam-
Mydho-Renge-Kyo, die Essenz des Lotos-Sutra, genau diese Lehre ist. Auf der
Grundlage dieses Mystischen Gesetzes, Nam-Myaha-Renge-Kyo, stellte er sich die-
sem Zeitalter voller Wirren, iibte das Lotos-Sutra in genauer Ubereinstimmung mit
den Lehren des Buddha aus, unter héchstem Einsatz und ohne Riicksicht auf sein
eigenes Wohlergehen. Nichiren Daishonin etablierte einen humanistischen Bud-
dhismus als geistige Stiitze, um die spirituelle Kraft aller Menschen auf der ganzen
Welt freizulegen und dadurch das Gliick aller Menschen sowie eine friedliche Gesell-
schaft zu verwirklichen.

Geburt, Ordinierung als Priester und Lehrjahre

Nichiren Daishonin soll am 16. Februar 1222 in einem Fischerdorf namens Kataumi
in der Provinz Awa (im Siiden der heutigen Chiba-Prifektur) geboren worden sein.
Er stammte aus einfachen Verhiltnissen und seine Eltern waren in der Fischerei
tatig. Mit zwolf Jahren trat er in den Tempel Seicho-ji der Tendai-Schule ein, der
sich in der Nihe seines Heimatortes befand. Dort begann er sein Studium. Zu dieser
Zeit legte Nichiren Daishonin den Schwur ab , der weiseste Mensch in ganz Japan zu
werden”. (Der Tripitaka-Meister Shanwuwei, S.221) Er strebte danach, die
buddhistische Weisheit zu erlangen, durch die man die grundlegenden Leiden von
Geburt und Tod iiberwinden und er dadurch auch seine Eltern und die gesamte
Menschheit erretten konnte.

Mit sechzehn Jahren wurde er mit Dozen-bo als seinem Lehrer zum Priester
ordiniert. Zu dieser Zeit erhielt er ,ein Juwel der Weisheit so glinzend wie der
Morgenstern” (Der Tripitaka-Meister Shanwuwei, S.221) und schreibt, dass ihn
dieses befdhige, ,die Hauptlehren der acht élteren buddhistischen Schulen Japans
sowie die Schulen von Zen und Nembutsu weitgehend zu meistern.” (Ebd.)

XXXI



Einleitung

Nichiren Daishonin hatte die damalige Lehre der Tendai-Schule studiert, selbst-
verstandlich auch wihrend der Jahre, die er im Tempel Seichd-ji verbracht hatte, und
war von ihr beeinflusst. Im Haupttempel der Tendai-Schule am Berg Hieizan wur-
den die jungen Priester in verschiedenen buddhistischen Schulen unterwiesen, wie
Zen, den esoterischen Lehren oder dem Nembutsu, der zum Reine-Land-Buddhis-
mus gehort. Sie konnten jedoch nicht die wahre Absicht des Begriinders des
Buddhismus, Shakyamuni, erfassen.

Deshalb verlief§ Nichiren Daishonin den Tempel Seicho-ji, den ersten Ort der
Einweisung in die Lehren, und fiihrte die Erforschung des Buddhismus in Kama-
kura, Kyoto, Nara und anderen Orten fort. Vor allem besuchte er den Tempel En-
ryaku-ji am Berg Hiei in der Nihe von Kyoto, den Tempel Kongobu-ji am Berg Koya
in der Provinz Kinokuni (in der heutigen Prifektur Wakayama), den Tempel Onjo-ji
(auch Mii-dera genannt) am Biwa-See und andere Tempel in der Region von Kyoto
und Nara. Er widmete sich mehr als zehn Jahre lang dem weiterfithrenden Studium
der buddhistischen Sutras und Abhandlungen. Dabei erfasste er die wesentlichen
Aspekte der Lehren der verschiedenen Schulen.

Seine Schlussfolgerung aus dem Studium war: Das Lotos-Sutra ist das hochste
Sutra von allen Schriften des Buddhismus und das Sutra, in dem Shakyamuni seine
wahre Absicht offenbarte. Und Nam-Mydho-Renge-Kyd, zu dem Nichiren Daisho-
nin selbst erwacht war, ist die wesentliche Lehre, die im Lotos-Sutra verborgen ist.
Er hatte sich vergewissern konnen, dass dies das Gesetz ist, mit dem man alle Men-
schen grundlegend vom Leid befreien konnte. Und er wurde sich seiner Lebensauf-
gabe tief bewusst, dieses Gesetz in der Spitzeit des Gesetzes, einem Zeitalter voller
Chaos und Leid, unter den Menschen zu verbreiten.

Begriindung seiner Lehre

Im vollen Bewusstsein, dass er mit groffen Verfolgungen rechnen musste, entschloss
sich Nichiren Daishonin, mit der Verbreitung des Mystischen Gesetzes zu beginnen.
Am 28. April 1253, ungefihr zur Mittagszeit, im Seicho-ji-Tempel, in Anwesenheit
seines fritheren Lehrers Dozen-bo und anderer Priester des Seicho-ji-Tempels, stell-
te er die Fehler anderer Schulen wie die des Nembutsu klar, rezitierte das Daimoku
Nam-Myoho-Renge-Kyo und erklirte die eine richtige Lehre, welche die Menschen
in der Spitzeit des Gesetzes erretten kann. Dies war die Begriindung seiner Lehre,
das heif3t die Festsetzung der zentralen Punkte der Lehre sowie die Bekanntmachung
derselben.

Der Verwalter dieses Gebiets, T6jo Kagenobu, war tief verdrgert dariiber, dass
Nichiren Daishonin die Nembutsu-Lehre, deren leidenschaftlicher Anhénger er war,
scharf kritisiert hatte, und versuchte, ihm Schaden zuzufiigen. Der Daishonin konn-
te jedoch mit Hilfe einiger &lterer Priester dieser Verfolgung entkommen.

Kurz darauf zog er nach Kamakura und lebte in einer kleinen Hiitte in Nagoe,
etwas entfernt vom Stadtzentrum. Von dort begann er in vollem Umfang mit der

XXXII



Einleitung

Verbreitung seiner Lehre. Zu dieser Zeit stellte er die Fehler der Nembutsu- und
Zen-Schule klar, die damals den grofiten Zuspruch in der Gesellschaft fanden, und
lehrte und verbreitete Nam-Mycho-Renge-Kya.

Man nimmt an, dass in dieser ersten Phase der Verbreitung unter anderem Toki
Jonin, Shijo Kingo (Shijo Yorimoto) und die Briider Tkegami den Glauben an Nichi-
ren Daishonins Lehre annahmen.

Einreichung der Schrift Uber das Etablieren der richtigen Lehre fiir Frieden im Land
und Verfolgungen aufgrund des Gesetzes

Als Nichiren Daishonin in Kamakura mit der Verbreitung seiner Lehre begann,
traten beinahe alljahrlich Unwetter und Erdbeben in bislang ungekanntem Ausmaf3
auf — die Folge waren immer wieder auftretende Hungersnote, Brinde und Seuchen.

Besonders das grofle Erdbeben, das sich 1257 in der Gegend von Kamakura er-
eignete, verursachte schwere Schiden, simtliche wichtigen Gebdude in Kamakura
wurden zerstort.

Der Daishonin nahm dieses Erdbeben zum Anlass, die grundlegende Ursache
fiir das Ungliick in dieser Welt klarzustellen. Um den Menschen den Weg zu zeigen,
auf dem sie dieses Ungliick beseitigen konnten, vergewisserte er sich noch einmal, in
dem er die Sutras im Tempel Jisso-ji in Iwamoto in der Provinz Suruga (mittlere
Region der heutigen Prifektur Shizuoka) konsultierte. Nach dieser Uberpriifung
der Sutra-Texte verfasste Nichiren Daishonin die Schrift Uber das Etablieren der
richtigen Lehre fiir Frieden im Land und reichte sie bei Hojo Tokiyori (1227-1263)
ein.

Hojo Tokiyori war der amtierende Regent gewesen, gab jedoch 1256 aufgrund
einer schweren Krankheit die Position des Regenten an Hojo Nagatoki (1230-1264)
ab und wurde Priester. Doch zur Zeit als Nichiren Daishonin Uber das Etablieren der
richtigen Lehre fiir Frieden im Land einreichte, hatte er sich von seiner Erkrankung
erholt und besaf3 den grofiten Einfluss innerhalb der Militérregierung von Kama-
kura, somit war er der oberste Machthaber Japans.

In der Schrift Uber das Etablieren der richtigen Lehre fiir Frieden im Land
erldutert der Daishonin, dass nach dem Sutra der Guten Konige, dem Medizinmeis-
ter-Sutra, dem Sutra der Grofien Sammlung, dem Goldglanz-Sutra und anderen
Sutras die Ursache fiir die nicht enden wollenden Ungliicke und Katastrophen die
Verleumdung des Gesetzes sei, das heift, das Festhalten an einseitigen Lehren und
die Missachtung der richtigen Lehre. Dabei erklirte er, das Grundiibel sei die Nem-
butsu-Lehre, die alleinige Anrufung von Buddha Amida, die vor allem von Honen
durch seine Schrift Die alleinige Wahl des Nembutsu verbreitet worden war. AufSer-
dem {ibe die Nembutsu-Lehre unbegriindete Kritik an der von Shakyamuni darge-
legten richtigen Lehre, dem Lotos-Sutra, und lehre, dass man es verwerfen solle.

Nichiren Daishonin appellierte an die Menschen, ihren Glauben an falsche Leh-
ren aufzugeben und an die richtige Lehre zu glauben. Dann wiirde eine friedliche

XXXII



Einleitung

und sichere Gesellschaft verwirklicht werden kénnen. Wenn man jedoch weiter an
falsche Lehren glaubte und sie anwendete, wiirden viele weitere Katastrophen wie
die Drei Ungliicke und Sieben Katastrophen geschehen, auch die beiden Katastro-
phen, die bisher noch nicht eingetreten seien: der Aufstand im eigenen Herrschafts-
gebiet und die Invasion aus dem Ausland.

Die hohen Beamten der Militirregierung ignorierten nicht nur die Warnungen
Nichiren Daishonins, sondern erlaubten heimlich einigen Nembutsu-Glaubigen,
ihm Gewalt anzutun. Unmittelbar nach Einreichung der Schrift Uber das Etablieren
der richtigen Lehre fiir Frieden im Land griffen ihn eines Nachts Anhinger des
Nembutsu in seiner Hiitte in Nagoe an, um ihn zu toten. Gliicklicherweise konnte
er entkommen und blieb daraufhin einige Zeit Kamakura fern. Dieser Angriff ist als
Matsubagayatsu-Verfolgung bekannt.

Im folgenden Jahr, am 12. Mai 1261, nahm die Militirregierung plotzlich Nichi-
ren Daishonin gefangen, der in Kamakura die Verbreitung seiner Lehre wieder auf-
genommen hatte, und verbannte ihn nach Izu in der Provinz Ito (die heutige Stadt
[t6 in der Prifektur Shizuoka). Man vermutet, dass diese Verfolgung vom amtieren-
den Regenten Hojo Nagatoki veranlasst wurde, der dem Wunsch seines Vaters Hojo
Shigetoki entsprach, einem tiefgldubigen Anhinger des Nembutsu. Kurze Zeit spi-
ter verstarben Nagatoki und Shigetoki. Im Februar 1263 wurde Nichiren Daishonin
begnadigt, und er kehrte nach Kamakura zuriick. Er selbst schreibt, dass Hojo
Tokiyori von seiner Unschuld erfuhr und ihn begnadigen liefs.

Der Daishonin wurde nicht nur von der Bevélkerung kritisiert, sondern auch
von den politischen Machthabern weiter verfolgt. In dieser Situation vergewisserte
er sich, dass dies die Zeichen sind, die mit der Verbreitung im iiblen Zeitalter nach
dem Dahinscheiden des Buddha einhergehen, so wie es das Lotos-Sutra lehrt. Er
vertiefte sein Verstindnis, selbst der Verfechter des Lotos-Sutra zu sein, der das
Lotos-Sutra in genauer Ubereinstimmung mit dem Sutra-Text ausiibt, und widmete
sich umso mehr der Verbreitung.

Im folgenden Jahr, 1264, trat er die Reise in sein Heimatdorf Awa an, um seine
schwerkranke Mutter zu besuchen. Der Verwalter Tojo Kagenobu, ein Gegner
Nichiren Daishonins, griff ihn und seine Schiiler auf ihrer Reise am 11. November
in Matsubara in der Provinz T6jo an. Bei diesem Angriff wurde der Daishonin an der
Stirn verwundet und seine linke Hand gebrochen, einige seiner Schiiler kamen dabei
um. Dieser Angriff ist als Komatsubara-Verfolgung bekannt.

Offizielles Schreiben des Mongolenreiches

1268 erhielt die Militirregierung ein besorgniserregendes Schreiben vom Herrscher
des Mongolenreiches Khublai Khan (1214-1294). Darin verlangte Khublai Khan,
dass Japan ihn als Herrscher anerkenne und Tributzahlungen leiste, ansonsten wiir-
de er nicht davor zuriickschrecken, Japan mit militdrischer Macht zu unterwerfen.
Fiir Nichiren Daishonin war dies eindeutig das Ungliick der Invasion aus dem

XXXIV



Einleitung

Ausland, das nun im Begriff war, Realitit zu werden und das er in seiner Schrift
Uber das Etablieren der richtigen Lehre fiir Frieden im Land auf Grundlage der
verschiedenen Sutras vorhergesagt hatte.

Um diese Gefahr abzuwenden, warnte er die Machthaber ein weiteres Mal.
Nichiren Daishonin schrieb insgesamt elf Briefe an fithrende Menschen der Militér-
regierung und des Klerus, in denen er die Aussagen aus seiner Schrift Uber das
Etablieren der richtigen Lehre fiir Frieden im Land nochmals bekriftigte. Auch for-
derte er, dass sich die Religionsfiithrer zu einer Debatte versammelten und in dieser
Debatte Losungsmafinahmen getroffen werden sollten.

Unter den Empfiangern dieser elf Schreiben waren der achte Regent Hojo Toki-
mune, Heino Saemon-no-jo, ein hoher Beamter der Militirregierung, sowie Ryokan
von der Wahre-Worte-Verhaltensregel-Schule und Rankei Doryt, die damals als
religiose Leitfiguren von den Menschen verehrt wurden.

Trotz Nichiren Daishonins tiefer Besorgnis angesichts der Krise gab es auf diese
Briefe weder von der Militdrregierung noch von den religidsen Fithrern eine Ant-
wort. Ganz im Gegenteil lieflen sich die hohen Beamten des Kamakura-Shogunats
von den religigsen Oberhduptern manipulieren, die Nichiren Daishonin gegeniiber
Abneigung empfanden, und so betrachteten sie seine Religionsgemeinschaft weiter-
hin mit Argwohn und planten, sie zu unterdriicken.

Zu dieser Zeit hatten die Priester der Wahre-Worte-Schule, die Gebete fiir die
Unterwerfung der Mongolen darbrachten, bereits grofSen Einfluss. Auflerdem besaf3
Ryokan-bo Ninshd vom Tempel Gokuraku-ji der Wahre-Worte-Verhaltensregel-
Schule grofie Macht, da er sich mit den zentralen Figuren der Militirregierung ver-
biindet hatte.

Die Tatsunokuchi-Verfolgung

Nichiren Daishonin wich vor diesen verschiedenen Schulen, die einen negativen
Einfluss auf die Menschen und die Gesellschaft ausiibten, nicht zuriick und fuhr
fort, deren Lehren zu widerlegen.

Als es im Jahr 1271 eine grofle Diirre gab, sollte Ryokan ein Gebet fiir Regen
verrichten. Als der Daishonin davon erfuhr, bat er um einen Wettkampf mit Ryokan.

Er lautete folgendermafSen: Sollte es Ryokan gelingen, innerhalb von sieben
Tagen Regen hervorzubringen, wiirde Nichiren Daishonin sein Schiiler werden;
sollte es ihm nicht gelingen, sollte Ryokan ein Anhianger des Lotos-Sutra werden.

Ryokan nahm diesen Wettkampf erfreut an, da er bei Regengebeten etwas auf
sich hielt. Das Ergebnis war jedoch, dass es in den ersten sieben Tagen iiberhaupt
nicht regnete, so dass Ryokan eine Verlingerung von sieben Tagen erbat. Es fiel
jedoch nicht nur kein Regen, sondern ein starkes Unwetter kam auf. Die Niederlage
Ryokans auf ganzer Linie war offensichtlich.

Doch Rydkan gestand sich seine Niederlage nicht ein. Vielmehr nahm sein Groll
gegeniiber Nichiren Daishonin zu und er klagte ihn im Namen einer seiner unterge-

XXXV



Einleitung

benen Priester unter falschen Beschuldigungen an. Zusammen mit Dorya und ande-
ren trat er an die Tochter Hoj6 Shigetokis, die die Frau von Hoj6 Tokiyori und die
Mutter von Hojo Tokimune war, und dridngte auf Repressionen gegen den Daishonin.

Am 10. September wurde Nichiren Daishonin wegen besagter Anklage vor Ge-
richt zitiert, um gegen die Anschuldigungen Stellung zu beziehen. Er wurde von
Taira no Yoritsuna, dem Magistrat des Gerichts, verhort.

Bei dieser Gelegenheit ermahnte Nichiren Daishonin ihn und lehrte ihn auf der
Grundlage der buddhistischen Prinzipien, wie ein Herrscher, der iiber ein ganzes
Land regiert, zu sein habe.

Zwei Tage spiter, am 12. September, griff Yoritsuna mit bewaffneten Soldaten
Nichiren Daishonin in seiner Hiitte an, wobei er wie ein Landesverriter festgenom-
men wurde.

Bei diesem Angriff zeigte sich Nichiren Daishonin nicht im Geringsten erschro-
cken. Er deckte die Intrigen auf und erklirte furchtlos, dass er im Recht sei. Dann
ermahnte er sie scharf, dass die beiden Ungliicke des Aufstands im eigenen Herr-
schaftsgebiet und der Invasion aus dem Ausland unweigerlich eintreten werden,
wenn sie Nichiren Daishonin, die Séule Japans, verfolgten.

Wihrend die Kamakura-Regierung sich beriet, wurde er im Anwesen von Hojo
Nobutoki, dem Gouverneur der Provinz Musashi und dem Kommandanten von Sa-
do, gefangengehalten. Doch in derselben Nacht wurde er plétzlich unter Bewachung
nach Tatsunokuchi am Stadtrand von Kamakura abgefiihrt. Taira no Yoritsuna und
andere hatten vor, ihn heimlich hinzurichten. Doch genau in dem Augenblick, da sie
ihn enthaupten wollten, erschien aus Richtung der Insel Enoshima plétzlich ein
rundes leuchtendes Objekt und durchzog den Nachthimmel von Siidosten nach
Nordwesten. Die Soldaten schauderten vor Angst, und es war unméglich, die Hin-
richtung durchzufiihren.

Dieses Ereignis stellte fiir Nichiren Daishonin einen bedeutenden Wendepunkt
dar. Er hatte aufgrund der Verbreitung der Lehre des Lotos-Sutra eine Verfolgung
erfahren, die sein Leben bedrohte, was bedeutete, dass er sein Leben fiir das Lotos-
Sutra gegeben hatte.

Durch dieses Ereignis énderte der Daishonin sein Selbstverstindnis von einem
Menschen (gewdhnlichen Sterblichen), der von Karma, Leid und Illusionen erfiillt
ist, und wurde sich bewusst, dass der Kern des Lotos-Sutra das Wesen seiner eigenen
Existenz ist. Mit anderen Worten erkannte er, dass die Seele Nichiren Daishonins,
der in der realen Gesellschaft existiert, das urspriingliche Gesetz Nam-Mydho-Ren-
ge-Kyd selbst ist. Im Menschen Nichiren ist also der Lebenszustand des ewigen
Buddha gedffnet und manifestiert worden. Nichiren Daishonin, der in seinem eige-
nen Leben das Mystische Gesetz, das alle Menschen fiir alle Ewigkeit erretten kann,
erkannt hatte, wurde sich seiner eigenen Lebensaufgabe bewusst, dieses Gesetz zu
lehren und zu verbreiten. Au3erdem verstirkte er sein Verstindnis, dass die Bodhi-
sattvas aus der Erde, die im Lotos-Sutra mit dieser Aufgabe beauftragt werden, er
selbst und seine Schiiler sind, die mit ihm zusammen das Gesetz verbreiten.

XXXVI



Einleitung

Seit diesem Ereignis schrieb er den Gohonzon von Nam-Myaho-Renge-Kyo als
Objekt des Glaubens ein.

Die Verbannung nach Sado

Direkt nach der Tatsunokuchi-Verfolgung wurde Nichiren Daishonin in das Haus
von Homma Rokuré Saemon Shigetsura gebracht, nach Echi in der Provinz Sagami
(die heutige Stadt Atsugi in der Prifektur Kanagawa). Fiir einige Zeit hiefs es, dass er
unschuldig sei und in Kiirze freigelassen werden solle, doch eine Entscheidung wur-
de durch Personen herausgezogert, die ihm feindlich gesinnt waren. Dariiber hinaus
wurden seine Schiiler filschlicherweise beschuldigt, sie hitten Feuer gelegt und
Menschen ermordet.

Letztendlich wurde beschlossen, ihn auf die Insel Sado zu verbannen. Nichiren
Daishonin verliefs am 10. Oktober Echi und kam am 1. November in Tsukahara auf
Sado an. Als Wohnstitte wurde ihm eine verfallene Hiitte namens Sammai-do in
einem Friedhof bereitgestellt. In der strengen Kilte fehlte es ihm an Kleidung und
Nahrung, auflerdem trachteten die Nembutsu-Anhinger auf Sado nach seinem Le-
ben. Dies war die Lage, in der sich Nichiren Daishonin auf Sado wiederfand.

Die Tatsunokuchi-Verfolgung hatte auch Auswirkungen auf seine Schiiler in
Kamakura und anderen Orten. Sie wurden unter anderem gefangengenommen, ver-
trieben oder ihre Lehen wurden beschlagnahmt. Dabei entwickelten viele Schiiler
Zweifel, und aus Feigheit und Selbstschutz gaben sie ihren Glauben auf.

Die Priester der Nembutsu- und anderer Schulen, die vernommen hatten, dass
Nichiren Daishonin nach Sado verbannt worden war, kamen aus Sado, Hokuriku,
Shin’etsu und anderen Orten zusammen und hielten auf Sado ein Treffen ab.

Sie verlangten von Homma Shigetsura, der fiir die Aufsicht Nichiren Daisho-
nins zustandig war, ihn zu tten. Doch Shigetsura befahl seinen Gefolgsleuten, ihn
vor Angriffen zu schiitzen und forderte die Anhédnger und Priester der verschiede-
nen Schulen auf, sich als religiose Personen einer Debatte zu stellen.

So wurde am 16. und 17. Januar 1272 eine religiose Debatte veranstaltet. Dies
war die Tsukahara-Debatte. Doch die Priester waren weitaus weniger gelehrt als
diejenigen in Kamakura und einer nach dem anderen wurde von Nichiren Daishonin
widerlegt. So gab es nicht wenige, die an Ort und Stelle Anhédnger seiner Lehre
wurden.

Zu dieser Zeit wurden das Ehepaar Abutsu-bo und Sennichi Anhinger Nichiren
Daishonins und unterstiitzten ihn, indem sie ihm unter schweren Bedingungen
heimlich Nahrungsmittel und andere Dinge zukommen liefSen.

Im Februar 1272 ereignete sich innerhalb des Hoj6-Klans ein Aufstand, und in
Kamakura und Kyoto fanden Kampfe statt (die Februar-Unruhen). In nicht einmal
hundertfiinfzig Tagen war das Ungliick des Aufstands innerhalb des eigenen Herr-
schaftsgebiets eingetreten, vor dem Nichiren Daishonin bei der Tatsunokuchi-Ver-
folgung gewarnt hatte.

XXXVII



Einleitung

Unmittelbar nach seiner Ankunft auf Sado begann er, sein inneres Erwachen
und seine spirituelle Uberzeugung, die er bei der Tatsunokuchi-Verfolgung erfahren
hatte, in einem lingeren Werk zu dokumentieren. Als es Friihling wurde und die
Verkehrsverbindung wieder hergestellt war, traf aus Kamakura ein Bote von Shijo
Kingo ein, dem er dieses Werk iibergab und es so nach Kamakura schickte. Es war die
Abhandlung Das Offnen der Augen.

Die Schrift beginnt mit den Worten: ,Es gibt drei Arten von Menschen, die ein
jeder respektieren sollte: Herrscher, Lehrer und Eltern.” (S. 270) und erkldrt dann
am Ende: ,Ich, Nichiren, bin Herrscher, Lehrer, Vater und Mutter aller Menschen in
Japan.” (S. 362) Diese Worte Nichiren Daishonins wurden auf viele Arten interpre-
tiert. Die Linie eines seiner direkten Schiiler, Nikko, deutet die Worte des Daishonin
als Ausdruck seiner Uberzeugung aufgrund der Erfahrung in Tatsunokuchi, dass er
selbst der wahre Buddha der Spitzeit des Gesetzes sei. Denn die drei Tugenden des
Herrschers, des Lehrers und der Eltern stehen fiir den tiefen Wunsch, die Menschen
zu beschiitzten (Tugend des Herrschers), sie zu lehren und zur Erleuchtung zu fiih-
ren (Tugend des Lehrers) und ihnen Unterstiitzung zu geben (Tugend der Eltern) —
und sind somit Eigenschaften des Buddha.

Im Sommer desselben Jahres wurde der Daishonin von Tsukahara nach Ichino-
sawa gebracht. Doch auch dort trachteten die Nembutsu-Anhianger und andere nach
seinem Leben, und so war er weiterhin in Gefahr.

Nichiren Daishonin begann wihrend seiner Verbannung auf Sado das Objekt
der Widmung, den ,,Gohonzon” in Form eines Schrift-Mandala an seine Schiiler
zu verleihen. Im Jahr 1273 verfasste er die Schrift Das Objekt der Widmung zum
Betrachten des eigenen Lebens, errichtet in der fiinften Fiinfhundertjahr-Periode
nach dem Dahinscheiden des So Gekommenen, in der er ausfiihrlich iiber die Be-
deutung und Verbreitung des Gohonzon von Nam-Myoho-Renge-Kya schrieb, den
die Menschen in der Spitzeit des Gesetzes zur Verwirklichung der Buddhaschaft
annehmen sollten.

1274 herrschte innerhalb der Kamakura-Regierung grofle Sorge iiber einen
moglichen Angriff der mongolischen Streitkrifte. Nichiren Daishonins Verbannung
wurde aufgehoben, und er wurde nach Kamakura zuriickgebracht. Er schreibt, dass
Hojo Tokimune eingesehen hatte, dass die Verbannung unrechtmiflig war. Am 8.
April, unmittelbar nach seiner Riickkehr nach Kamakura, wurde der Daishonin zur
Militdrregierung geladen, wo seine Meinung gehort werden sollte. Die Teilnehmer
an diesem Gesprich stellten verschiedene Fragen zum Buddhismus. Nachdem er
diese beantwortet hatte, fragte ihn wahrscheinlich Taira no Yoritsuna anstelle von
Tokimune, wann mit einem Angriff der Mongolen zu rechnen sei. Nichiren Daisho-
nin antwortete, dass die Mongolen noch im selben Jahr Japan angreifen wiirden, und
warnte gleichzeitig erneut davor, die Wahre-Worte-Lehrer mit Gebeten fiir die Nie-
derlage der Mongolen zu beauftragen.

Bei dieser Begegnung hatte die Militdrregierung gehofft, dass der Daishonin
genau wie die anderen Schulen fiir das Shogunat beten wiirde, und schlug daher vor,
Nichiren die gleiche Behandlung zukommen zu lassen und ihn zu unterstiitzen.

XXXVIII



Einleitung

Doch Nichiren Daishonin erklirte fest, dass es fiir den Frieden und die Sicherheit des
Landes unerlasslich sei, den Glauben an irrefithrende Schulen abzulegen, und nahm
das Angebot nicht an. Letzten Endes kam man seinen Warnungen nicht nach, und
das Shogunat beauftragte andere Schulen mit Mudras und Mantras fiir Regen zu
beten. Dies war Nichiren Daishonins dritte Ermahnung an die Kamakura-Regierung
angesichts der eingetretenen und bevorstehenden Ungliicke und Katastrophen ge-
wesen. Auch dieses Mal wurde sie von der Regierung ignoriert.

Lebensjahre am Berg Minobu

Da die Regierung seiner dreimaligen Ermahnung nicht Folge geleistet hatte, ent-
schloss sich Nichiren Daishonin nach alter Tradition, Kamakura zu verlassen. Im
Mai 1274 erreichte er Hakii in der Provinz Kai (heutige Prifektur Yamanashi) am
Fufle des Berges Minobu. Diese Region wurde von Hakii Sanenaga verwaltet, der
durch die Unterweisung von Nikko Schiiler des Daishonin geworden war. Nichiren
Daishonins Reise nach Minobu war gezeichnet von vielen Entbehrungen. Nach sei-
ner Ankunft in Minobu machte er sich sofort daran, wichtige Schriften wie Das
Herz des Lotos-Sutra wihlen (nicht in diesem Band enthalten) und Die Wahl der
Zeit zu verfassen. Auflerdem sandte er immer wieder Glaubensfiihrungen und Wor-
te der Ermutigung an seine Schiiler, die in vielen Orten lebten. Seine Schiiler wie-
derum besuchten ihn in Minobu oder sandten ihm durch Boten Berichte und Gaben.

Wie Nichiren Daishonin es vorhergesehen hatte, griff eine grofle mongolische
Streitmacht im Oktober dieses Jahres die Region Kytshu an. Dies bedeutete, dass
das Ungliick der Invasion aus dem Ausland Wirklichkeit geworden war.

Von der Richtigkeit seiner Aussagen iiberzeugt, verbreiteten seine Schiiler seine
Lehre umso intensiver. Doch auf der anderen Seite schlossen sich hochrangige Pries-
ter der anderen Schulen mit den Machthabern der Kamakura-Regierung zusammen,
die den Angriff der Mongolen dafiir nutzen wollten, das Land zu vereinen. Gemein-
sam planten sie verschiedene Intrigen und verfolgten die Schiiler des Daishonin.

So war die Lage, als unter den fiihrenden Schiilern Nichiren Daishonins Shijo
Kingo in die Ungunst seines Lehnsherren fiel und Tkegami Munenaka von seinem
Vater verstoflen und enterbt zu werden drohte. Der Daishonin gab seinen Schiilern
mit grof3ter Sorgfalt Filhrung im Glauben, so dass sie ermutigt und auf der Grund-
lage des Glaubens jeweils ihre schwierige Situation tiberwanden.

In der Provinz Suruga, die dem H6jo-Klan gehorte, und vor allem in der Fuji-
Region hatten viele Priester und Gliaubige der Tendai-Schule und anderer Schulen
durch die Verbreitungsaktivititen unter Fithrung von Nikko ihren alten Glauben
verworfen und sich zum Buddhismus Nichiren Daishonins bekannt. Infolgedessen
begannen die Priester und Anhinger der Tendai-Tempel dieser Region Nichiren
Daishonins Schiiler zu verfolgen, so dass ihr Leben in Gefahr war.

Am 21. September 1279 wurden einige Bauern aus Atsuhara, die Glaubige des
Daishonin waren, aufgrund falscher Beschuldigungen festgenommen und nach

XXXIX



Einleitung

Kamakura gebracht. Sie wurden im Haus von Taira no Yoritsuna verhort, was jedoch
mehr einer Folter gleichkam. Obwohl man von ihnen forderte, ihren Glauben an das
Lotos-Sutra aufzugeben, gab keiner von ihnen nach, und alle behielten ihren Glau-
ben bei.

Daraufhin wurden die drei Briider Jinshird, Yagoro und Yarokurd hingerichtet,
die siebzehn anderen wurden von ihrem Land vertrieben. Auch danach wurden die
Anhinger dieser Region verfolgt. Diese Verfolgung griff auch auf Nanjo Tokimitsu
iber, der in der Ndhe wohnte und diese Glaubensgefihrten unterstiitzt hatte.

Diese Serie von Verfolgungen wird Atsuhara-Verfolgung genannt. Aufgrund
der Haltung der Bauern, die als seine Anhinger ihr Leben nicht schonten, soll
Nichiren Daishonin erkannt haben, dass unter den Menschen ein starker Glaube
etabliert war, der groflen Verfolgungen standhielt. In der Schrift Uber Verfolgungen,
die dem Heiligen widerfahren, die er am 1. Oktober desselben Jahres verfasste, er-
kldrte er, dass er siebenundzwanzig Jahre nach Begriindung seiner Lehre, die , Ab-
sicht seines Erscheinens in dieser Welt” verwirklicht hitte.

Sterben und Tod Nichiren Daishonins

Drei Jahre spiter, am 8. September 1282, verlief3 der Daishonin auf Anraten seiner
Schiiler Minobu, um sich einer Badekur zu unterziehen. Er war durch die harten
Kampfe iiber viele Jahre hinweg gesundheitlich schwer angeschlagen. Auf dem
Weg dorthin hielt er sich auf dem Anwesen von Tkegami Munenaka auf, in Tkegami
in der Provinz Musashi (der heutige Bereich Ota in Tokio). Dort besuchten ihn seine
Schiiler aus dem ganzen Land. Am 25. September hielt Nichiren Daishonin noch
eine Vorlesung iiber seine Abhandlung Uber das Etablieren der richtigen Lehre fiir
Frieden im Land und traf verschiedene Anweisungen fiir die Zeit nach seinem Tod.
Im Beisein seiner Schiiler verstarb er am 13. Oktober im Alter von 61 Jahren.

Sein Leben war von seinem Schwur und seinem Mitgefiihl durchdrungen, dem
Ungliick auf der Welt ein Ende zu bereiten, und es allen Menschen zu erméglichen,
den Lebenszustand der Buddhaschaft in ihrem Leben zu 6ffnen. So hatte er sich sein
Leben lang der Verbreitung des Mystischen Gesetzes gewidmet. Er hatte gegen alle
iiblen Krifte gekimpft, die das Gliick der Menschen zu verhindern suchten, und sein
Leben lang eine grofle Verfolgung nach der anderen erfolglreich tiberwunden.

Komitee fiir die deutsche Ubersetzung

XL



	Outline placeholder
	Inhalt
	Vorwort zur deutschen Ausgabe der Schriften Nichiren Daishonins
	Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Der Buddhismus Nichiren Daishonins – seine Ursprünge und sein Potential für die Moderne










	Einleitung
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	1. Die Entstehung des Buddhismus und seine Entwicklung
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Shakyamuni
	Die Entwicklung verschiedener Schulen und ihre Verbreitung
	Die Einführung des Buddhismus in Japan










	2. Das Leben Nichiren Daishonins
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Geburt, Ordinierung als Priester und Lehrjahre
	Begründung seiner Lehre
	Einreichung der Schrift Über das Etablieren der richtigen Lehre für Frieden im Land und Verfolgungen aufgrund des Gesetzes
	Offizielles Schreiben des Mongolenreiches
	Die Tatsunokuchi-Verfolgung
	Die Verbannung nach Sado
	Lebensjahre am Berg Minobu
	Sterben und Tod Nichiren Daishonins




















	Anmerkungen der Übersetzer
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Weitere Anmerkungen










	Schriften


