
Nichiren (33454) / p. 3 /17.4.18

Die Schriften
Nichiren Daishonins

1. Band

Wissenschaftlicher Beirat
Professor Dr. Helwig Schmidt-Glintzer



Nichiren (33454) / p. 4 /23.5.18

Deutsche Übersetzung 2014 Soka Gakkai

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2014
www.herder.de

2., durchgesehene Auflage 2018

Das Werk ist in allen seinen Teilen urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist
ohne Zustimmung des Autors bzw. des Rechteinhabers unzulässig. Das gilt ins-
besondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen und die Einspeicherung in und
Verarbeitung durch elektronische Systeme.

Übersetzung: Armin Jäger, Marianne Acker, Katrin Engelmann, Julia Lohrmann,
Kathrin Meister

Redaktion: Yoshiharu Matsuno, Louise Shimizu, Shinji Sato, Miki Ueda,
Yoko Ikeda, Martin Weers

Umschlaggestaltung: Christian Langohr, Freiburg
Umschlagmotiv: © malkani – Fotolia

Satz: SatzWeise GmbH, Trier
Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg
Printed in Germany

ISBN 978-3-451-33454-2



Nichiren (33454) / p. 5 /17.4.18

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . XI

Geleitwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . XV

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . XXV

Anmerkungen der Übersetzer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . XLI

Schriften

1. Über die Verwirklichung der Buddhaschaft in diesem Leben . . . . . . . 3
2. Über das Etablieren der richtigen Lehre für Frieden im Land . . . . . . . 7

Nachschrift zu Über das Etablieren der richtigen Lehre für Frieden
im Land . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39

3. Ein Schiff, um das Meer des Leidens zu überqueren . . . . . . . . . . . 41
4. Die Verbannung auf Izu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
5. Der universale Salzgeschmack . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
6. Die vier Arten der Dankesschuld . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
7. Über Lehre, Kapazität, Zeit und Land . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60
8. Fragen und Antworten zum Beibehalten des Lotos-Sutra . . . . . . . . 69
9. Die Rezitation der Kapitel Hilfreiche Mittel und Lebensspanne . . . . . 85

10. Ermutigung an einen Kranken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94
11. Das Öffnen der Augen von hölzernen und gemalten Bildnissen . . . . . 105
12. Der Kern des Medizinkönig-Kapitels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
13. Gespräch zwischen einem Heiligen und einem Unerleuchteten . . . . . 122
14. Das Daimoku des Lotos-Sutra . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177
15. Antwort an Hoshina Gorō Tarō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195
16. Begründung für die Schrift Über das Etablieren der richtigen Lehre

für Frieden im Land . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203
17. Der Tripitaka-Meister Shanwuwei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209
18. Der Kern des Lebensspanne-Kapitels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 228
19. Die leichte Geburt eines Glückskindes . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232

V



Nichiren (33454) / p. 6 /17.4.18

20. Die Geburt von Tsukimaro . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 234
21. Der Ursprung der Gedenkfeier für verstorbene Ahnen . . . . . . . . . . 236
22. Brief aus Echi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 240
23. Die Tatsunokuchi-Verfolgung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 242
24. Das Abschwächen der karmischen Vergeltung . . . . . . . . . . . . . . 245
25. Die Verbannung nach Sado . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249
26. Brief an den inhaftierten Priester Nichirō . . . . . . . . . . . . . . . . 251
27. Brief aus Teradomari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253
28. Streben nach dem Buddhaland . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 262
29. Das Erbe des letztendlichen Gesetzes von Leben und Tod . . . . . . . . 265
30. Das Öffnen der Augen

Teil 1 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 270
Teil 2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317

31. Über den Juwelenstupa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 372
32. Brief aus Sado . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 375
33. Antwort an Sairen-bō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 386
34. Die Götter Gleiche Geburt und Gleicher Name . . . . . . . . . . . . . 393
35. Irdische Begierden sind Erleuchtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 396
36. Brief an die Heilige Nichimyō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 401
37. Die klare und weitreichende Stimme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 410
38. Über das Gebet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 420
39. Das Objekt der Widmung zum Betrachten des eigenen Lebens, errichtet

in der fünften Fünfhundertjahr-Periode nach dem Dahinscheiden des
So Gekommenen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 442

40. Die richtige Ansicht aller Phänomene . . . . . . . . . . . . . . . . . . 479
41. Brief an Gijō-bō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 486
42. Über die Ausübung der Lehren des Buddha . . . . . . . . . . . . . . . 489
43. Über die Prophezeiung des Buddha . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 497
44. Antwort an Hakii Saburō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 506
45. Antwort an Kyō’ō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 515
46. Über das Darbringen von Gebeten an das Mandala des

Mystischen Gesetzes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 517
47. Das Wesen des Mystischen Gesetzes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 521
48. Über das Widerlegen von Verleumdungen des Gesetzes und das

Auslöschen von Vergehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 543
49. Der Verfechter des Lotos-Sutra wird auf Verfolgungen treffen . . . . . 558
50. Die Schwerter des Guten und des Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . . 563

VI

Inhalt



Nichiren (33454) / p. 7 /17.4.18

51. Brief an Endō Saemon-no-jō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 566
52. Hölle ist das Land des ruhigen Lichts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 568
53. Ihrem Lehnsherrn diese Lehre nahebringen und das Vergehen

vermeiden, sich der Verleumdung mitschuldig zu machen . . . . . . . . 573
54. Die Einigkeit von Mann und Frau . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 576
55. Antwort an Niiama . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 580
56. Die Schwierigkeit, den Glauben beizubehalten . . . . . . . . . . . . . . 586
57. Lehre, Ausübung und Beweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 588
58. Antwort an den Laienpriester Soya . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 605
59. Der Königspalast . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 607
60. Antwort an den Laienpriester von Kō . . . . . . . . . . . . . . . . . . 611
61. Brief an die Brüder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 613
62. Brief an Hōren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 629
63. Brief an den Laienpriester Ichinosawa . . . . . . . . . . . . . . . . . . 655
64. Die Gabe eines leichten Gewandes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 663
65. Jeder Winter wird zum Frühling . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 665
66. Die Wahl der Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 668
67. Brief an die Laiennonne von Kō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 737
68. Drei Tripitaka-Meister beten für Regen . . . . . . . . . . . . . . . . . 740
69. Antwort an den Laienpriester Takahashi . . . . . . . . . . . . . . . . . 749
70. Die Überlegenheit des Gesetzes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 758
71. Körperlich verschieden, im Geiste vereint . . . . . . . . . . . . . . . . 766
72. Eine Frage, über die man Tag und Nacht nachdenken sollte . . . . . . . 769
73. Den Glauben an den Gohonzon aufrechterhalten . . . . . . . . . . . . 774
74. Die Grundfesten des Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 775
75. Die mongolischen Gesandten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 779
76. Über die Heilung karmischer Krankheit . . . . . . . . . . . . . . . . . 782
77. Die Drei Hindernisse und Vier Teufel . . . . . . . . . . . . . . . . . . 789
78. Ein Heiliger erkennt die Drei Existenzen des Lebens . . . . . . . . . . . 795
79. Über Omina . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 798
80. Brief an die Priester von Seichō-ji . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 805
81. Gute Wirkungen in diesem Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 810
82. Pfeil und Bogen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 812
83. Brief an Kōnichi-bō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 815
84. Die Wohltaten des Lotos-Sutra . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 826
85. Die Geschichte von Ōhashi no Tarō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 836
86. Glück in dieser Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 844

VII

Inhalt



Nichiren (33454) / p. 8 /17.4.18

87. Über das Weihen eines Bildnisses von Buddha Shakyamuni, hergestellt
von Shijō Kingo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 846

88. Über das Begleichen der Dankesschuld . . . . . . . . . . . . . . . . . 854
89. Wesentliches zur Verwirklichung der Buddhaschaft . . . . . . . . . . . 925
90. Brief an den Laienpriester Dōmyō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 930
91. Verbreitung durch den Weisen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 932
92. Die vierzehn Verleumdungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 935
93. Wie ein Verfechter des Lotos-Sutra handelt . . . . . . . . . . . . . . . 945
94. Über die vier Stufen des Glaubens und die fünf Stufen der Ausübung . 970
95. Die acht Winde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 983
96. Das Wirken von Brahmā und Shakra . . . . . . . . . . . . . . . . . . 987
97. Bittschrift von Yorimoto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 993
98. Über Gaben für verstorbene Ahnen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1011
99. Eine Warnung davor, seinem Lehen nachzutrauern . . . . . . . . . . . 1018

100. Antwort an Yasaburō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1022
101. Die tatsächliche Darstellung des Gohonzon . . . . . . . . . . . . . . . 1027
102. Der Held der Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1032
103. Das wunderbare Mittel zum Überwinden von Hindernissen . . . . . . 1041
104. Antwort an Matsuno . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1042
105. Ein Vater nimmt den Glauben an . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1044
106. Die drei Arten von Schätzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1048
107. Die dritte Lehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1055
108. „So habe ich gehört“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1061
109. Brief an Shōmitsu-bō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1066
110. Wie jene, die anfangen nach dem Weg zu streben, durch das

Lotos-Sutra die Buddhaschaft verwirklichen . . . . . . . . . . . . . . 1077
111. Keine Sicherheit in der Dreifachen Welt . . . . . . . . . . . . . . . . 1102
112. Brief an Misawa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1105
113. Die zwei Arten des Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1112
114. Antwort an die Anhänger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1114
115. Die Lehre für die Spätzeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1115
116. Antwort an einen Gläubigen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1118
117. Unsichtbare Tugend und sichtbare Belohnung . . . . . . . . . . . . . 1120
118. Blühen und Körner tragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1122
119. Eine Übersicht über Das Anvertrauen und weitere Kapitel . . . . . . . 1124
120. Die zwei Arten von Krankheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1134
121. Der eine wesentliche Satz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1138

VIII

Inhalt



Nichiren (33454) / p. 9 /17.4.18

122. Antwort an Tokimitsu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1142
123. Das Sutra der wahren Vergütung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1145
124. Die gute Medizin für alle Krankheiten . . . . . . . . . . . . . . . . . 1156
125. Je ferner die Quelle, desto länger der Strom . . . . . . . . . . . . . . . 1159
126. Der Erhalt neuer Lehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1165
127. Die Trommel am Donnertor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1168
128. General Steintiger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1172
129. Über die Verlängerung der eigenen Lebensspanne . . . . . . . . . . . 1175
130. Die einäugige Schildkröte und das Treibholz . . . . . . . . . . . . . . 1179
131. Verfolgung durch Schwert und Stock . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1185
132. Die Lehre, die dem Geist des Buddha entspricht . . . . . . . . . . . . . 1191
133. Die unübertroffenen Wohltaten des Gesetzes . . . . . . . . . . . . . . 1198
134. Das Errichten der vier Bodhisattvas als Objekt der Widmung . . . . . . 1202
135. Antwort an Matsunos Frau . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1208
136. König Rinda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1210
137. Brief an Jakunichi-bō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1222
138. Über Verfolgungen, die dem Heiligen widerfahren . . . . . . . . . . . 1225
139. Die Strategie des Lotos-Sutra . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1230
140. Das Drachentor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1232
141. Brief an den Laienpriester Nakaoki . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1235
142. „Dieser Mensch, in der Welt schreitend“ . . . . . . . . . . . . . . . . 1242
143. Der dritte Tag des neuen Jahres . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1244
144. Brief an Akimoto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1245
145. Brief an Niike . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1260
146. Über ehrfurchtsvolles und ehrfurchtsloses Verhalten den Eltern

gegenüber . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1269
147. Die Bedeutung des Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1273
148. Ein Vergleich des Lotos-Sutra mit anderen Sutras . . . . . . . . . . . 1274
149. Der Schatz eines seinen Eltern gegenüber ehrfurchtsvollen Kindes . . . 1278
150. Die Söhne Reine Schatzkammer und Reines Auge . . . . . . . . . . . 1287
151. Die Lehre von der Verwirklichung der Buddhaschaft in der

jetzigen Gestalt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1290
152. Weiße Pferde und weiße Schwäne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1301
153. Der Ort der Anhäufung von Wohltaten . . . . . . . . . . . . . . . . . 1310
154. Antwort an die Mutter von Ueno . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1313
155. Antwort an die Laiennonne Nichigon . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1322
156. Der Große Bodhisattva Hachiman . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1323

IX

Inhalt



Nichiren (33454) / p. 10 /17.4.18

157. Der wohlhabende Sudatta . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1330
158. Antwort an Ōnichi-nyo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1333
159. Das Geschenk von klarem Sake . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1335
160. Antwort an Jibu-bō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1338
161. Die Person und das Gesetz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1342
162. Wulong und Yilong . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1344
163. Wurzeln des Glücks . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1349
164. Antwort an die Laiennonne Myōhō . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1351
165. Der Beweis des Lotos-Sutra . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1354
166. Die Behandlung von Krankheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1357
167. Die Eigenschaften von Reis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1365
168. Großes Übel und das große Gute . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1367
169. Das Kalpa der Verringerung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1368
170. Das Reisgeschenk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1374
171. Körper und Geist von gewöhnlichen Wesen . . . . . . . . . . . . . . . 1377
172. Neujahrsbrief . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1388

Anhänge

A. Die Schriften in diesem Band und ihre japanischen Titel . . . . . . . . . 1393
B. Die Empfänger und die Schriften, die sie erhielten . . . . . . . . . . . . 1400
C. Namen in Sanskrit und ihre Entsprechungen im Japanischen . . . . . . 1404
D. Chinesische Namen und ihre japanischen Entsprechungen . . . . . . . . 1409
E. Eigennamen auf Deutsch und ihre japanischen Entsprechungen . . . . . 1415
F. Namen auf Japanisch und der entsprechende Name in Sanskrit,

Chinesisch oder Deutsch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1418
G. Dokumente, die im Text erwähnt werden, und ihre japanischen Titel . . 1430
H. Japanische Titel der Dokumente, die im Text erwähnt werden . . . . . . 1436
I. Lotos-Sutra-Kapitel und ihre abgekürzte Form . . . . . . . . . . . . . . 1442
J. Buddhistische Schulen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1444
K. Ereignisse im Leben Nichiren Daishonins . . . . . . . . . . . . . . . . 1446
L. Genealogie des Hōjō-Klans . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1454
M. Karten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1455
N. Chinesische Dynastien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1459
O. Chinesische Tierkreiszeichen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1460

Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1463

X

Inhalt



Nichiren (33454) / p. 11 /17.4.18

Vorwort zur deutschen Ausgabe der
Schriften Nichiren Daishonins

Der erste Band der Schriften Nichiren Daishonins ist nun auf Deutsch fertiggestellt,
mit 172 wichtigen Texten. Er erscheint beim Herder-Verlag, einem Haus mit einer
langen Tradition in der Herausgabe von religiösenWerken. Das ist ein großer Grund
zur Freude.

Die Herausgabe der Schriften Nichiren Daishonins auf Deutsch ist eine groß-
artige Errungenschaft, davon bin ich überzeugt. Sie öffnet den erhabenen Weg des
Dialogs zwischen dem Buddhismus Nichiren Daishonins und den Menschen in
Deutschland, Österreich, der Schweiz sowie im übrigen deutschsprachigen Raum.
Zweifellos hat sie in der Geschichte des Buddhismus und der Religionsgeschichte
weltweit eine immense Bedeutung, die weit in die Zukunft hineinstrahlt.

Darüber hinaus steckt im Weg des Dialogs, der durch diese Publikation eröffnet
wird, auch eine Bedeutung, die unsere Zivilisation als Ganzes betrifft. Denn sie för-
dert den Dialog zwischen dem Buddhismus und den zahlreichen Religionen, die in
den Ländern des deutschsprachigen Raums vertreten sind.

Wie kann man den Menschen Hoffnung machen? Wie kann man dem Leben
einen Sinn geben? Diese Fragen zu beantworten muss die grundlegende Aufgabe
aller Religionen sein. Der Seelenfrieden des Einzelnen, das Glück und der Frieden
der Menschheit ist das Ziel aller Religionen. In diesem Sinne streben alle Religionen
im Grunde ihres Wesens danach, den Menschen zu dienen und ihnen eine Lehre
anzubieten.

Für diese Gemeinsamkeit ein tiefes Bewusstsein zu entwickeln – das ist heute
die unabdingbare Voraussetzung für eine Religion in der globalisierten Welt. Auf
diesem Fundament sollten interreligiöse Dialoge stattfinden, eine Aufgabe, welche
die gesamte Zivilisation betrifft.

Natürlich hat jede religiöse Richtung ihren eigenen Charakter und ihre Eigen-
heiten. So ist zum Beispiel jede Religion unterschiedlicher Meinung darüber, was
echter Seelenfrieden ist. So zahlreich die Lehren, so zahlreich auch die Antworten:
Sei es die Liebe Gottes, das Gefühl der Abhängigkeit gegenüber einer unsichtbaren
Macht, sei es nach dem eigenen Gewissen zu handeln, Frieden im Herzen zu finden
oder die eigenen Begierden zu kontrollieren.

Die Unterschiede zwischen den verschiedenen Religionen sind durch die Ver-
schiedenartigkeit der Menschen sowie durch unterschiedliche Zeitalter, Weltregio-
nen, historische Entwicklungen und andere Faktoren entstanden, die sich in kom-
plexer Weise gegenseitig beeinflussten. Nichtsdestotrotz werfen die verschiedenen
Lehren Licht auf eine bestimmte Einsicht und Wahrheit, um das Glück der Men-
schen zu verwirklichen. Wenn man bei interreligiösen Dialogen der heutigen Zeit

XI



Nichiren (33454) / p. 12 /17.4.18

diese Unterschiede zwischen den einzelnen Religionen anerkennt und von der Ein-
sicht und der Wahrheit jeder Religion lernt – dann ist es zweifellos möglich, sich im
Sinne einer „Religion für die Menschen“ gemeinsam zu entwickeln.

Ich gehöre zu denen, die sich zutiefst wünschen, diesenWeg des Dialogs und der
gemeinsamen Entwicklung immer weiter zu verfolgen, so dass die Religionen der
Menschheit ihren individuellen Wert hervorbringen und sich im Sinne einer Religi-
on für die Menschen verbünden, wodurch sie zur größten Kraft werden, um den
Frieden auf der Welt zu verwirklichen.

Man sagt, das 20. Jahrhundert sei ein Zeitalter gewesen, in dem die verschiedenen
Religionen der Menschheit zum ersten Mal Kenntnis voneinander nahmen. Aus der
tiefen Reue aufgrund des Elends zweier Weltkriege wurde man sich im 20. Jahrhun-
dert des ursprünglichen großen Zwecks der Religion erneut bewusst: das Glück der
Menschen und der Frieden der Menschheit. Aus dieser Perspektive begannen sich
die Religionen gegenseitig wahrzunehmen. In diesem Jahrhundert, dem 21. Jahr-
hundert, bleibt die Aufgabe der Religion, diese Strömung zu einem echten Strom
zu machen.

Die Soka Gakkai wurde 1930 gegründet, in der Zeit zwischen den beiden großen
Kriegen des 20. Jahrhunderts. Die Religionen im damaligen Japan waren allesamt in
das Staatssystem eingebunden und brachten daher weder den Mut noch die Kraft
auf, den Kriegskurs der Gesellschaft zu stoppen. In dieser Situation vertrat die Soka
Gakkai den Standpunkt, dass eine Religion für das Glück der Menschen da sein
sollte. Dabei entdeckte sie die Möglichkeiten des Buddhismus Nichiren Daishonins
wieder und das Potenzial des Lotos-Sutra, worauf jener basiert. Daraus entwickelte
sie eine Glaubensausübung, um das Glück der Menschen zu verwirklichen. Dies
hatte zur Folge, dass die Soka Gakkai die volle Wucht der Unterdrückung durch die
damalige Militärregierung traf. Der erste Präsident, Tsunesaburō Makiguchi, und
der zweite Präsident, Jōsei Toda, wurden verhaftet. Der Gründungspräsident Maki-
guchi starb für seine Überzeugungen im Gefängnis.

Im Lotos-Sutra, der Kernlehre des Mahayana-Buddhismus, ist der Wunsch des
Mahayana-Bodhisattva, das „Glück für sich selbst und andere“ anzustreben, der
ursprüngliche Wunsch aller Menschen sowie aller Lebewesen. Darüber hinaus ist
es nicht nur die Aufgabe des Buddhismus, sondern die eigentliche Aufgabe aller
Religionen, diesen ursprünglichen Wunsch in allen Menschen zu wecken und das
Gute im Menschen anzuregen.

Das Lotos-Sutra lehrt, wie unzählige Bodhisattvas, die mit dieser ursprüng-
lichen Aufgabe der Religion betraut sind, in der realen Welt erscheinen. Es sind die
sogenannten „Bodhisattvas aus der Erde“. Dies zeigt etwas sehr Wichtiges: Jeder
Mensch kann zu einem Bodhisattva aus der Erde werden, wenn er zum ursprüng-
lichen Wunsch des Lebens erwacht.

Außerdem tritt im Lotos-Sutra das leuchtende Beispiel der Ausübung von Bo-
dhisattva Niemals Verachtend hervor, der jedem Menschen, dem er begegnete, mit
den Worten „ich verehre dich zutiefst“ seine Ehrerbietung ausdrückte. Obwohl er

XII

Vorwort zur deutschen Ausgabe der Schriften Nichiren Daishonins



Nichiren (33454) / p. 13 /17.4.18

Verfolgungen erlitt, hörte er nicht auf mit dieser Ausübung der Verehrung. Dieses
Beispiel verdeutlicht die Kernausübung eines Bodhisattva: an die eigene Buddhana-
tur und die der anderen zu glauben und unter allen Umständen den Menschen zu
respektieren.

Nichiren Daishonin schreibt klar und deutlich: „Das Herz aller Lehren des Bud-
dha ist das Lotos-Sutra, und das Herz der Ausübung des Lotos-Sutra findet sich im
Kapitel Niemals Verachtend. Bodhisattva Niemals Verachtend verehrte die Men-
schen zutiefst – was bedeutet seine Haltung? Der Zweck des Erscheinens von Bud-
dha Shakyamuni, dem Herrn der Lehren, in dieser Welt, liegt in seinem Verhalten
als Mensch.“ (S. 1053) Der wesentliche Aspekt der Ausübung des Lotos-Sutra und
der Kern der buddhistischen Lehre, so betont Nichiren Daishonin hier, ist das Ver-
halten von Bodhisattva Niemals Verachtend, den Menschen zu respektieren.

Nichiren Daishonin wurde im Japan des 13. Jahrhunderts geboren. Er erkannte,
dass in seiner Zeit der große Wunsch des Buddha, die Buddhaschaft aller Menschen
zu verwirklichen, immer weiter verloren ging. Das bedeutet mit anderen Worten:
Wenn man den großen Wunsch des Buddha, der das höchste Potenzial des Lebens
aufgezeigt hat, aus den Augen verliert, verfällt der Mensch dem Egoismus, und die
Drei Gifte Gier, Ärger und Torheit durchdringen wie ein schlammiger Strom das
Leben der Menschen und die Gesellschaft. So wird eine Zeit kommen, in der sich
auf ewig Unglück an Unglück und Übel an Übel aneinanderreihen.

In so einem Krisenzeitalter verkündete Nichiren Daishonin, dass man die Auf-
gabe der Bodhisattvas aus der Erde weitertragen und die Ausübung von Bodhisattva
Niemals Verachtend weiterführen müsse. Man solle diese Ausübung kraftvoll und
tiefgreifend unter den Menschen verbreiten, wenn man den großen Wunsch des
Buddha verwirklichen wolle. Um dies zu erreichen, entwickelte Nichiren Daishonin
seine Lehre in aller Freiheit und setzte sie selbst als Allererster um.

Die Worte in den Abhandlungen und Briefen Nichiren Daishonins, die in dieser
Ausgabe zu lesen sind, umarmen die Menschen manchmal wie ein sanfter Früh-
lingswind, manchmal sind sie heftig und streng. Es muss nicht erwähnt werden, dass
diese Strenge die japanische Kultur und die gesellschaftliche Situation des 13. Jahr-
hunderts widerspiegelt, in dem Nichiren Daishonin lebte. Trotzdem steckt in seinen
zahlreichen Lehren eine Allgemeingültigkeit, die Zeit und Gesellschaft überbrückt.
Er offenbart die Aufgabe und die Ausübung eines Bodhisattva, der das Glück aller
Menschen anstrebt. Er fordert die Menschen auf und ermutigt sie, sich dieser Auf-
gabe bewusst zu werden und sich der Ausübung zu widmen. Man kann herauslesen,
dass dies den Kern seiner Allgemeingültigkeit ausmacht.

Die japanische Originalausgabe, die dieser Ausgabe zugrunde liegt, wurde im April
1952 veröffentlicht, etwa ein Jahr nachdem mein Meister Jōsei Toda zum zweiten
Präsidenten ernannt wurde.

Rückblickend begann der wirkliche Fortschritt der Soka Gakkai nach dem Zwei-
ten Weltkrieg mit Jōsei Toda im Mittelpunkt eigentlich mit der Herausgabe der
Schriften Nichiren Daishonins. Seitdem haben die Mitglieder in Japan diese Ge-

XIII

Vorwort zur deutschen Ausgabe der Schriften Nichiren Daishonins



Nichiren (33454) / p. 14 /17.4.18

samtausgabe der Schriften Nichiren Daishonins zum Kern ihres Glaubens und ihres
täglichen Lebens gemacht. Das heißt, sie haben sich mit aller Kraft für den Frieden
und das Glück der Menschheit eingesetzt und sich ganz der weiten Verbreitung des
buddhistischen Gesetzes (Kōsen-rufu) gewidmet – so, wie es der Wunsch und das
Vermächtnis Nichiren Daishonins war. Darüber hinaus verwirklichten sie auf groß-
artige Weise die Lebensweise des Bodhisattva, wie sie im Lotos-Sutra beschrieben
wird.

1960 machte ich meine erste Auslandsreise nach Nord- und Südamerika, 1961
nach Asien und danach bereiste ich neun Länder in Europa, darunter Deutschland,
die Schweiz und Österreich. Dies war der Ausgangspunkt, von dem aus sich der
Buddhismus Nichiren Daishonins auf der ganzen Welt verbreitete. Die Soka Gakkai
International ist nun in 192 Ländern präsent.

In den Ländern Europas widmen sich zahlreiche werte Mitglieder der SGI dem
Glauben, der Ausübung und dem Studium des Nichiren-Buddhismus, und als gute
Bürger engagieren sie sich in den Nachbarschaften und Gemeinden ihres jeweiligen
Landes und fördern beständig unsere Aktivitäten für Frieden, Kultur und Erzie-
hung. Sie gewinnen das feste Vertrauen in ihrer Gesellschaft sowie breite Zustim-
mung für eine Philosophie des Humanismus und den Respekt vor der Würde des
Lebens. Auch ich habe Europa oft besucht und mit führenden Persönlichkeiten aus
Wissenschaft und Kultur in Deutschland, Österreich und anderen Ländern tiefe
Freundschaften geschlossen, die die Unterschiede von Nationalität, Ethnie und Re-
ligion überbrückten; mit ihnen sprach ich über den Weg zum Frieden der Mensch-
heit und zum Erreichen von beständigem Glück.

Durch diese Dialoge und den Austausch mit vielen bedeutenden Persönlichkei-
ten über viele Jahre hinweg bin ich zu der Überzeugung gelangt: Die Menschen im
deutschsprachigen Raum zeichnen sich durch eine tiefe Lebensphilosophie, eine rei-
che Spiritualität und eine offene Menschlichkeit aus, und sie streben den Weg zum
Menschheitsfrieden und zum Glück aller Menschen an. Daher wird der Buddhismus
Nichiren Daishonins, der denWeg zum „eigenen Glück und dem der anderen“ lehrt,
tiefe Zustimmung finden.

Zum Schluss möchte ich mich von Herzen bei allen bedanken, die bei der Über-
setzung und Redaktion der Schriften Nichiren Daishonins auf Deutsch mitgewirkt
haben, sowie bei Professor Dr. Helwig Schmidt-Glintzer, den ich sehr verehre und
der als wissenschaftlicher Beirat einen enormen Beitrag zu dieser Ausgabe geleistet
hat.

8. Oktober 2014 Daisaku Ikeda
Präsident der Soka Gakkai International

XIV

Vorwort zur deutschen Ausgabe der Schriften Nichiren Daishonins



Nichiren (33454) / p. 15 /17.4.18

Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

Der Buddhismus Nichiren Daishonins –
seine Ursprünge und sein Potenzial für die Moderne

Unter den zahlreichen Lehrern des Buddhismus, die sich auf Gautama Buddha und
seine Lehren berufen, gehört Nichiren Daishonin (1222–1282) in jene Tradition, die
das Lotos-Sutra in den Mittelpunkt stellt. Mit seinen Lehren antwortete er auf die
weit über die Kreise des Adels jener Zeit der Kamakura-Periode (1185–1333) hi-
nausgehende Erwartung in der Bevölkerung nach einem Weg des Heils. Die grund-
legende Lehre Buddhas, dass alles Leben Leiden sei, sollte nach seiner durch das
Studium des Lotos-Sutra gewonnenen Einsicht nicht zu Rückzug und Resignation,
sondern zu tätigem Handeln in der Welt führen, auf die sich der Mensch im Ver-
trauen auf die ihm einwohnende Buddhanatur ganz einlassen dürfe.

Mit der hier vorgelegten Ausgabe seiner Schriften in deutscher Übersetzung
soll nicht nur das Verständnis der grundlegenden Lehren der Soka Gakkai Interna-
tional (SGI) in seiner historischen Verankerung einem breiteren Leserkreis ermög-
licht werden. Denn tatsächlich müssen die Verhältnisse im Japan des 13. Jahrhun-
derts dem heutigen Menschen sehr unvertraut erscheinen. Umso wichtiger ist es,
Leben und Lehre jenes großen Erneuerers des Buddhismus aus den Umständen sei-
ner Zeit zu begreifen.

Unter Rückgriff auf die aus Indien über die chinesische Übersetzung des großen
Vermittlers und Übersetzers Kumārajīva (344–413) nach Japan gelangte Lehre des
Großen Fahrzeugs sah sich Nichiren als Fortsetzer einer Tradition, die durch den
historischen Buddha Gautama begründet und von dem chinesischen Tendai (Chin.:
Tiantai)-Lehrer Zhiyi (538–597) und dem in Japan lebenden asketischen Mönch
Saichō, der Große Lehrer Dengyō (767–822), auf dem Hieizan bei Kyoto weiterge-
führt wurde. Nichiren Daishonin betrachtete sich als „der Buddha der Spätzeit des
Gesetzes“, der „das Lotos-Sutra mit dem eigenen Leben“ las. Auf ihn und auf die
von seinen Schülern bewahrten und überlieferten „Schriften Nichiren Daishonins“
bezieht sich die Laienbewegung Soka Gakkai, welche in vielen Teilen der heutigen
Welt eine wachsende Anhängerschaft verzeichnet und in Deutschland knapp sieben-
tausend Mitglieder zählt.

Der Begründer der modernenNichiren-Anhängerschaft ist der japanische Philo-
soph und Pädagoge Tsunesaburō Makiguchi (1871–1944). Er wandte sich gegen den
seit derMeiji-Periode (1868–1912) und auch in der folgendenTaishō-Periode in Japan
vorherrschendenUntertanengeist. Bevor er 1930 zumGründer der Soka Gakkai wur-
de, hatte er sich mit seinem Schüler Jōsei Toda (1900–1958) der Lehre des Nichiren
angeschlossen. Er war über lange Jahre Leiter von Grundschulen und hatte eigene

XV



Nichiren (33454) / p. 16 /17.4.18

Gedanken über eine werteschaffende Erziehung entwickelt. Seit 1928 hatten er und
Jōsei Toda aktiv den Buddhismus der Nichiren-Lehre praktiziert. Am 18. November
1930 dann gründete er die „Werteschaffende Erziehungsgesellschaft“ (Soka Kyōiku
Gakkai), aus der die heutige Soka Gakkai International (SGI) hervorging.

Die Kritik an den politischen Verhältnissen ihrer jeweiligen Zeit und die Ab-
sicht, die Gesellschaft im Sinne der Lehre des Lotos-Sutra durch Erleuchtung des
Einzelnen zu verbessern, verband diese Männer mit Nichiren. Er erkannte bereits in
der Nichtbefolgung der im Lotos-Sutra formulierten Lehren den Niedergang seiner
Zeit, die er deswegen als „Endzeit“ bzw. als „Späte Phase des Gesetzes“ (mappō)
bezeichnete. Im Zentrum der Lehre stand die insbesondere im zweiten und im sech-
zehnten Kapitel des Lotos-Sutra formulierte Lehre, dass jedes Wesen in sich die
Buddhaschaft trage. Diese Lehre ist die tragende Säule des sogenannten „Großen
Fahrzeugs“, des Mahayana, in dem auch die Figur des Bodhisattva konzipiert wurde,
welcher trotz vollkommener Erleuchtung nicht in den Bereich des Nirvana eintritt,
sondern fortgesetzt den bedrängten und leidenden Lebewesen mit Mitleid und Zu-
wendung zur Seite steht. Zur Einsicht in die eigene Buddhanatur führt, so die Lehre,
das Gebet in Form der Rezitation der heiligen Worte „Nam-Myōhō-Renge-Kyō“
(Verehrung dem wunderbaren Gesetz des Lotos-Sutra) sowie die regelmäßige Rezi-
tation von Kapiteln aus dem Lotos-Sutra. Das Objekt der Verehrung, nicht der An-
betung, sondern als Spiegel dienend, ist ein Schrift-Mandala (Jap.: „Gohonzon“). Ihr
Anblick soll unsere Konzentration steigern, mit der wir den Blick auf unsere
Buddhaschaft richten, um so unsere Kräfte zu sammeln und Entschlüsse zu fassen.
Ähnlich wie Nichiren, der, verfolgt von den politischenMachthabern seiner Zeit, auf
eine Insel verbannt wurde, wurden die Laienanhänger der Nichiren-Lehre im 20.
Jahrhundert oft verfolgt, weil sie ihre Lehre nicht in den Dienst der nationalistischen
und militaristischen Politik ihrer Zeit stellen wollten. Als sie sich weigerten, einen
Shintō-Talisman in ihren Gebetsräumen aufzustellen, wurden sie als Staatsfeinde
verfolgt. Sie hatten während des Zweiten Weltkriegs trotz staatlicher Verbote
buddhistische Versammlungen organisiert und über das Lotos-Sutra Vorträge ge-
halten, so dass Makiguchi am 6. Juli 1943, zusammen mit Jōsei Toda, inhaftiert
wurde, sich aber dennoch nicht den Drangsalierungen beugte, sondern auf der Frei-
heit der Religionsausübung bestand. An den Folgen der Einzelhaft starb Tsune-
saburō Makiguchi am 18. November 1944 im Sugamo-Gefängnis.

Nach dem Krieg rief Jōsei Toda die Soka-Gakkai-Bewegung erneut ins Leben
und scharte rasch eine große Anhängerschaft hinter sich. Sein Nachfolger Daisaku
Ikeda erweiterte die Aktivitäten der Soka Gakkai in Japan und in anderen Teilen der
Welt. Mit mehr als 12 Millionen Mitgliedern weltweit ist die Soka Gakkai Interna-
tional inzwischen die größte buddhistische Laienbewegung. In ihren humanisti-
schen und auf Wahrung des Friedens in der Welt gerichteten Ambitionen verbindet
sich die Soka Gakkai und ihr Präsident Daisaku Ikeda regelmäßig mit ähnlich aus-
gerichteten Bewegungen, Institutionen und Persönlichkeiten, von den Vereinten
Nationen, wo die SGI seit 1983 als Nichtregierungsorganisation vertreten ist, bis
hin zu Nobelpreisträgern und ähnliche Ziele verfolgenden Politikern in aller Welt.

XVI

Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer



Nichiren (33454) / p. 17 /17.4.18

Mit Gliederungen in Nord- und Südamerika, in Europa und vielen Ländern Asiens
sowie mit der Unterstützung von Wissenschaft und Erziehung unterstreicht die
Soka Gakkai ihre humanistischen Ziele.

Die Förderung der Erforschung und Verbreitung des Lotos-Sutra ist naturge-
mäß ein Anliegen der Soka Gakkai. Damit knüpft sie an eine alte Tradition der Ver-
mittlung dieses Textes in viele Sprachen der Welt an. Dies kam in besonderer Weise
zum Ausdruck bei einer Ausstellung kostbarer alter Manuskripte aus den orienta-
listischen Sammlungen in St. Petersburg, die in der Österreichischen Nationalbi-
bliothek in Wien und anschließend im Jahre 2000 in der Herzog August Bibliothek
Wolfenbüttel gezeigt wurde.

Die Ausstellung Buddhistische Manuskripte der Großen Seidenstraße in der
Herzog August Bibliothek konnte auch als ein Beitrag zur Expo 2000 in Hannover
angesehen werden und war zugleich für das westeuropäische, zumal das deutsche
Bewusstsein im sogenannten „Gutenberg-Jahr“ ein Hinweis auf die viel ältere Ge-
schichte von Techniken des Buchdrucks in Ostasien. Damit wurde der für Europa
lange Zeit vorherrschenden mediterranen Perspektive ein Blick auf die alten Han-
dels- und Reisewege zwischen Osten und Westen zur Seite gestellt. Denn das Fest-
land Eurasiens, Ort zahlreicher Völker und ihrer Wanderungen, war nach dem Ende
der Ost-West-Konfrontation nicht nur als Region politischer Neuordnungen, son-
dern auch lange vergessener oder unterdrückter religiöser Traditionen neu ins Be-
wusstsein der Weltöffentlichkeit gerückt. Dabei kam dem Buddhismus im heutigen
Zentralasien eine neue Aufmerksamkeit zu, die man nun mit Russland teilte, wel-
ches sich seit Jahrhunderten nach Ostasien gewendet hatte. Dabei hatten sich Rei-
sende und Gelehrte stets auch mit der schriftlichen Überlieferung auseinander-
gesetzt. Seit der Bezeichnung dieser den Fernen und den Mittleren und den Nahen
Osten verbindenden und bis ins Mittelmeer reichenden Verkehrswege als „Seiden-
straße“ verbindet man weltweit mit dieser Bezeichnung die Erforschung der kultu-
rellen, wirtschaftlichen und nicht zuletzt der religiösen Verbindungen. Daher ist es
auch kein Zufall, dass die Seidenstraße als Verkehrsnetzwerk und die entlang dieser
Routen geborgenen Funde als Erbe der Menschheit seit längerem die besondere
Aufmerksamkeit der UNESCO finden.

Die von dem Oberst Koslov aus der Ruinenstadt Chara-choto, was auf mongo-
lisch so viel wie „Schwarze Stadt“ bedeutet, im Jahre 1909 nach Russland mit-
gebrachten und heute in St. Petersburg aufbewahrten Handschriften und Drucke
sowie die Werke der Bildenden Kunst sind herausragende Zeugnisse vielfältiger
über mehrere Jahrtausende lebendiger kultureller und religiöser Austauschbezie-
hungen. Vor allem die Manuskripte und Drucke in Xixia (Hsi-hsia)-Sprache und
Schrift, also in Alttangutisch, sind die „bei weitem umfangreichste Sammlung von
Tangutica in der ganzen Welt“. „Die Leningrader Sammlung“, bemerkte einmal
Herbert Franke (1914–2011), der mit Evgenij I. Kychanov auch bei Publikationen
eng zusammengearbeitet hat,1 „zählt nicht weniger als rund 8000 Einzelstücke, von

XVII

Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

1 E. I. Kychanov/H. Franke, Tangutische und chinesische Quellen zur Militärgesetzgebung



Nichiren (33454) / p. 18 /17.4.18

denen wichtige Texte durch die sowjetischen Tangutologen publiziert und übersetzt
worden sind, eine Leistung, die höchste Bewunderung verdient.“2

Dieser Bewunderung für die Petersburger Orientforschung an der Russischen
Akademie der Wissenschaften wird sich jeder anschließen, der einen Sinn für die
Authentizität der Zeugnisse buddhistischer Frömmigkeit hat, und natürlich wird er
auch die an anderen Orten aufbewahrten Zeugnisse der Überlieferung der buddhis-
tischen Lehre in seinen Blick nehmen, um deren Sicherung sich neben anderen in
besonderer Weise auch die SGI seit Jahrzehnten bemüht. Dabei kommt dem Lotos-
Sutra und seiner Überlieferung in den vielen Sprachen Zentralasiens eine besondere
Bedeutung zu. Denn die Übersetzungs- und Tradierungsakte der Vergangenheit sind
zugleich Belege für spezifische Verständnisbemühungen, die auch für die Nachwelt
aufschlussreiche Erkenntnisse bereithalten.

Die in die Eremitage gelangten Kunstwerke aus Chara-choto waren zum Teil
bereits im Winter 1935/36 in London, dann bei der großen Tibetausstellung 1977
im Grand Palais in Paris und im selben Jahr im Haus der Kunst in München zu
sehen. Doch erst ein Vierteljahrhundert später waren dann auch die kostbaren Ma-
nuskriptfunde von der Seidenstraße in Deutschland und Österreich zu sehen. Die
Texte des Lotos-Sutra, jenes herausragende Werk der Weltliteratur und zugleich
Text tiefer Weisheit, kam dabei große Beachtung zu.

Für die Herzog August Bibliothek war die Ausstellung Buddhistische Manu-
skripte der Großen Seidenstraße. Das Lotos-Sutra und seine Welt ein ganz beson-
deres Ereignis. Damit wurde erstmals wieder bewusst der Blick auf Eurasien gerich-
tet, auf die Verkehrs- und Austauschbeziehungen früherer Zeiten, die Brücken ge-
schlagen haben zwischen Japan auf der einen Seite und Westeuropa auf der anderen.

Die seit der Benennung durch den Geografen Ferdinand Freiherr von Richt-
hofen (1833–1905) als „Seidenstraße“ bezeichnete Route meinte zunächst die Han-
delswege, die von Chang’an, dem heutigen Xi’an, in China westwärts durch die
Taklamakan-Wüste bis in den Vorderen Orient reichte. Mit der Bezeichnung „Gro-
ße Seidenstraße“ wurde dann die Fortsetzung in beide Richtungen, nach Osten bis
nach Japan wie nach Westen bis nach Rom und Westeuropa, einbezogen.

Entsprechend der Lehre Nichirens stand im Mittelpunkt das Lotos-Sutra, das
Saddharma-Pundarīka-Sutra, eines der neun, nach anderer Zählung: sechs Schlüs-
selwerke des Mahayana-Buddhismus mit seiner zentralen Botschaft von der
Buddhanatur sämtlicher Lebewesen. Unter den Sutras enthält das Lotos-Sutra die
umfassendste Botschaft, und es wird daher auch „die Königin der Sutras“ genannt.
Über den in vielen Sprachen vorliegenden Text hinaus haben vor allem der chinesi-
sche Lehrer Zhiyi (538–597), der Gründer der Tiantai-Schule, sowie der japanische
Mönch Nichiren (1222–1282) die darin verkündete Lehre erläutert.

XVIII

Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer

des 11. bis 13. Jahrhunderts. München 1990 [= Bayer. Akad. d. Wissensch. Phil.-hist. Kl., Abh.
NF, Heft 104].
2 Herbert Franke, Die chinesischen Funde aus Chara-choto, in: Orientalistische Literaturzei-
tung (OLZ), 81. Jahrgang 1986 Nr. 2, Sp. 117-129, hier Sp. 119-120.



Nichiren (33454) / p. 19 /17.4.18

Die Soka Gakkai hat seit ihrem Gründer Tsunesaburō Makiguchi (1871–1944)
dieses Sutra in den Mittelpunkt ihrer Lehren gestellt, eine Tradition, die der zweite
Präsident Jōsei Toda (1900–1958) fortgesetzt hat und die unter dem dritten Prä-
sidenten Daisaku Ikeda (geb. 1928) vor allem durch die Förderung der Editions-
und Forschungstätigkeit neue Impulse erfahren hat. Für diejenige Bibliothek nörd-
lich der Alpen, die stolz darauf ist, eine der bedeutendsten Bibelsammlungen ihr
Eigen zu nennen, war es eine Ehre und eine Freude zugleich, diese alten aus dem
Wüstensand geborgenen Schätze menschlicher Geistigkeit, bei der hier das geistig-
religiös-literarische Werk des Lotos-Sutra im Mittelpunkt steht, zeigen zu dürfen.

Inzwischen wissen wir dank intensiver Forschungen viel mehr über die Bedeu-
tung, die der Buddhismus für die Kultur Japans, aber auch für viele andere Kulturen
gehabt hat. Japan war im 6. und 7. Jahrhundert eine Einwanderungsgesellschaft mit
starker maritimer Ausrichtung. Dabei waren die Verbindungen zwischen Handels-
beziehungen und der Ausbreitung des Buddhismus in Ostasien stets eng miteinan-
der verknüpft. Im Kern aber war der Buddhismus bereits in seiner Frühzeit in Ost-
asien weithin eine Laienbewegung, eine Tradition, an welche die Soka Gakkai Inter-
national bewusst anknüpft. Dazu ist das Wissen über die alten Verkehrsbeziehungen
und Begegnungsformen auch für das praktische Handeln in der Gegenwart wichtig.

Der Laienstand war seit der Frühzeit ein Element des Buddhismus, und er wurde
zeitweise fast wichtiger als der Mönchsweg selbst. Darauf hinzuweisen ist für die
SGI als eine Laienorganisation ein Anliegen. Von dem Laienanhänger wird, wie dar-
gestellt, die Einhaltung von fünf Sittenregeln (pañcaśīla) erwartet. Er verpflichtet
sich, nicht zu töten, nicht zu stehlen, keine geschlechtlichen Ausschweifungen zu
suchen, nicht zu lügen und keine Rauschmittel zu sich zu nehmen. An bestimmten
Festtagen wie den Uposatha-Feiern erlegt sich der Laienanhänger weitere Ein-
schränkungen auf. Im Mahayana trat mit dem Bodhisattva-Ideal eine Änderung
des Verhältnisses zwischen Mönchsgemeinde und Laienanhängern ein. Die Anfor-
derungen der Gebote für Laien führten zu teilweise überraschenden Formen der
Wohltätigkeit. Seit den Anfängen des Buddhismus haben die Laienanhänger also
nicht nur die Rolle der Spender und der Unterstützer des Mönchswesens gespielt,
sondern der Laienstand ist früh schon zu einem eigenen Heilsweg geworden. An
diese Tradition konnte Nichiren anknüpfen.

Wir finden Laienbewegungen im ausgehenden ersten Jahrtausend in China und
im mittelalterlichen Japan ebenso wie dann in besonderer Ausprägung in Thailand,
auch wenn dort, im Gegensatz etwa zu den mahayanistischen Traditionen in China
und Japan, dem Laien das Erreichen des Nirvana nicht zugestanden wird. Immerhin
aber gibt es auch dort die Versprechung für einen wohltätigen Laien, beim Wieder-
erscheinen des Buddha Maitreya selbst in menschlicher Gestalt wiedergeboren zu
werden und dann in dessen Gefolgschaft als Mönch den Weg ins Nirvana antreten
zu können. Über solche Verheißungen an seine Anhänger, aber auch durch engste
Verknüpfungen mit weltlicher Herrschaft hat der Buddhismus in sämtlichen Sphä-
ren gewirkt, im kulturellen und künstlerischen Bereich ebenso wie im Bereich der
Politik und der Sozialfürsorge.

XIX

Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer



Nichiren (33454) / p. 20 /17.4.18

Wichtig war auch die kulturelle Bedeutung des Laienstandes, bot er doch dem
Einzelnen die Möglichkeit, die Rolle des Familienvaters oder der Gattin mit der
Heilssuche zu verbinden. Laienvereinigungen befanden sich durchaus nicht immer
im Einklang mit dem Klerus und stellten sich gelegentlich sogar in offenen Wider-
spruch zu diesem. Heute, zu Beginn des 21. Jahrhunderts, besteht durch die moder-
nen Kommunikationstechniken die Möglichkeit, dass sich Laien grenzüberschrei-
tend verständigen und zusammenschließen. Es bleibt abzuwarten, in welchemMaße
sich die Menschen auf dem Weg zur Befreiung dieser neuen Mittel bedienen, ohne
selbst durch die Mittel wieder in neue Abhängigkeiten und Illusionen verstrickt zu
werden. Die Lehre des Buddha samt den sich daran knüpfenden Traditionen wird in
einer sich enger vernetzenden Welt zunehmende Beachtung finden und auf diese
Weise zum Dialog zwischen den Religionen und ihren Anhängern beitragen.

Es ist mir eine große Freude, dass mit der vorliegenden Ausgabe der Schriften
Nichiren Daishonins die Lehren dieses großen Lehrers des Buddhismus aus dem
13. Jahrhundert nunmehr einem breiten Leserkreis in deutscher Sprache zugänglich
werden. Mit dem Ziel, Erleuchtung und Glück in dieser Welt zu erlangen, richtet
sich die Lehre Nichirens und mit ihr die SGI an ein breites Publikum. In den Schrif-
ten nimmt der Leser Teil an den Lehren (und Leiden) Nichirens, auch wie er um des
Lotos-Sutra willen verfolgt wurde. Nichiren sah sich selbst als derjenige, der das
erhabene Gesetz, das keiner der buddhistischen Lehrer zuvor offenbarte, nunmehr
darlegt.

Dass nach langen Bemühungen zahlreicher Unterstützer und Helfer die Texte
dieses buddhistischen Lehrers und Reformators in deutscher Fassung hier vorliegen,
bereichert weit über die Anhängerschaft hinaus unser Wissen um diese buddhisti-
sche Tradition. Da hiermit diese Schriften neben dem Französischen, dem Eng-
lischen und dem Spanischen nunmehr auch in deutscher Sprache vorliegen, wird
der Austausch über die Sprachgrenzen hinweg befördert, einmal ganz zu schweigen
von der Erleichterung für Leser und Leserinnen mit Deutsch als Muttersprache.
Daher war es auch das Ziel, bei diesen Ausgaben in verschiedenen europäischen
Sprachen zwar durchaus eigenständige Einleitungen und Vorworte voranzustellen,
jedoch die Texte selbst und ihre Anordnung sowie die Erläuterungen und Anmer-
kungen entsprechend der englischen Ausgabe unangetastet zu lassen. So können
sich alle an den Schriften und Lehren Nichirens Interessierte auch über Sprachgren-
zen hinweg untereinander mühelos im Hinblick auf die Texte austauschen.

Wenn wir vom Nichiren-Buddhismus sprechen, ist zu beachten, dass der Bud-
dhismus in seiner langen Geschichte vielfältige Formen angenommen und sich bis-
weilen auch von der ursprünglichen Lehre ihres „Stifters“ entfernt hat – oder besser
von dem, was wir für den Kern der Lehre des historischen Buddha halten. Dies zeigt
sich daran, dass der Legende zufolge bereits Gautama seine Tante Mahāprajāpatī in
seinen Orden aufgenommen haben soll, nachdem er zunächst Frauen den Zugang
verwehrt hatte. Frauen wurde also bereits sehr früh der Nonnenstatus eröffnet, auch
wenn sich ihr nachrangiger Status dadurch nicht wirklich veränderte. Fünf Jahre

XX

Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer



Nichiren (33454) / p. 21 /17.4.18

nach der Erleuchtung des Buddha erlaubte dieser einer Gruppe von Frauen, seine
Lehre im hauslosen Leben verwirklichen zu können. Trotz dieser Offenheit des his-
torischen Buddha für eine neue Gleichstellung von Mann und Frau hatte in Indien
der Nonnenorden nur kurze Zeit Bestand. Während es in neuerer Zeit in den Län-
dern des Theravāda wieder Anstrengungen zur Zulassung der Frauenordination
gibt, hat diese im Bereich des Großen Fahrzeugs eine viel längere Tradition. Im
Mahayana stand die innere Haltung des Einzelnen, des Mönches wie des Laien im
Vordergrund, auch wenn die förmliche Befolgung von Regeln immer wichtig blieb.
Im Mahayana spielte der Status der Laien und nicht zuletzt der weiblichen Laien
zudem eine wichtige Rolle. Zu den spezifisch neueren Vorschriften zählten die
„Bodhisattva-Vorschriften“ (Chin.: pusajie). Natürlich verbanden sich die buddhis-
tischen Riten und Vorstellungen in jeweils besonderer Art mit den einheimischen
Traditionen.

Ganz allgemein gilt für das Verhältnis zur Sexualität, was auch für andere Ver-
botsbereiche gilt: Insbesondere in den Traditionen des Großen Fahrzeugs gab es
neben den absolut geltenden Richtlinien die übliche Praxis der Relativierung bis
hin zur Gleichsetzung von Samsāra und Nirvana. Dies galt für den Weingenuss
ebenso wie für das Töten von Lebewesen und das Verzehren von Fleisch, und im
japanischen Buddhismus war selbst die Ehe nicht hinderlich, solange sie einen nicht
in Leidenschaften verstrickte, was zu verhindern durch die Anwendung bestimmter
geistiger Techniken möglich war. Das ganze zweite nachchristliche Jahrtausend hin-
durch blieb der Buddhismus ein wichtiger kultureller Faktor in Asien, wurde aber in
den einzelnen Ländern auf sehr verschiedene Weise in die politischen und gesell-
schaftlichen Veränderungen eingebunden.

Erst die Konfrontation mit dem Westen führte zu einer vielfältigen Erneuerung
des Buddhismus. Man hat daher die seit dem 19. Jahrhundert zu beobachtenden
Bestrebungen zur Erneuerung und Modernisierung der buddhistischen Traditionen
und Religionsgemeinschaften in Asien auch als „buddhistische Erneuerungsbewe-
gung“ oder „buddhistische Renaissance“ und in letzter Zeit auch als „buddhisti-
schen Modernismus“ (Heinz Bechert) bezeichnet – eine Benennung, der sich viele
angeschlossen haben. Modernisierungsschübe gingen einher mit politischen und
gesellschaftlichen Veränderungen und bewirkten in den einzelnen buddhistischen
Ländern in unterschiedlicher Weise nicht selten den Verlust von Privilegien von
Einzelnen und Gruppen. In Japan nahm die Entwicklung einen besonderen Verlauf.
Dies hängt auch damit zusammen, dass sich nach der Ausbildung verschiedener
Schulen im 9. Jahrhundert das System eines esoterischen Buddhismus herausgebil-
det hatte, das als „den Staat beschützend“ angesehen wurde und auch tatsächlich so
fungierte. Die Lehren des Tendai-Mönches Nichiren (1222–1282), der im 13. Jahr-
hundert von einem Schüler zum ewigen Buddha erklärt wurde, demgegenüber der
historische Buddha nur ein Vorläufer gewesen sei, waren besonders wirkungsvoll.
Der Gestalt des Nichiren kommt deswegen eine so zentrale Rolle zu, weil er als die
Erfüllung von Prophezeiungen gilt, die im Lotos-Sutra gemacht wurden, das daher
auch zum zentralen Text der gesamten Bewegung wurde. An diese „Wahre Schule

XXI

Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer



Nichiren (33454) / p. 22 /17.4.18

des Nichiren“ (Nichiren Shōshū) anknüpfend hatte der Erziehungsreformer Tsune-
saburō Makiguchi (1871–1944) die Laienorganisation Soka Gakkai („Werteschaf-
fende Gesellschaft“) gegründet, die vor allem in Japan, inzwischen aber auch welt-
weit agiert und die bestimmte wertbezogene Erziehungsziele verfolgt. Einer der we-
sentlichen Antriebe war die bereits bei Nichiren zu findende Überzeugung, die
Menschen in der Spätzeit des Gesetzes oder „Endzeit“ (mappō) erretten zu können.
Nach Jahren der Verfolgung hatte der Schüler Makiguchis Jōsei Toda (1900–1958)
die Gesellschaft neu aufgebaut, die unter ihrem dritten Präsidenten, Daisaku Ikeda,
zu einer der größten buddhistischen Laienorganisationen überhaupt wurde. ImMit-
telpunkt der Lehre steht das Handeln in der Gegenwart im Sinne eines sozial, poli-
tisch und kulturell verantwortlichen Handelns mit dem Ziel der Verwirklichung des
Weltfriedens.

Im Westen wurde der Buddhismus im 19. Jahrhundert vor allem als eine Lehre aus
Indien und den angrenzenden Ländern verstanden, während im 20. Jahrhundert
dann Ostasien und insbesondere Japan, aber auch Tibet, welches fast mythische
Bewunderung erfährt, als Länder des Buddhismus gesehen wurden. Die besondere
Aufmerksamkeit, die Tibet seit der Besetzung durch die Volksrepublik China im
Jahre 1959 erfährt, als Tausende von Tibetern, einschließlich des Dalai Lama ins Exil
gegangen sind und Zuflucht in Indien, Nordamerika und Europa gefunden haben,
hat die bedeutenden buddhistischen Traditionen und modernen Entwicklungen in
China, Korea und Japan und die anderen buddhistischen Bewegungen Asiens in der
westlichen Wahrnehmung an den Rand geschoben. Die Geschichte des Buddhismus
und seines Erfolges war immer auch die Geschichte der gesellschaftlichen Praxis und
der Auseinandersetzung mit den sozialen und politischen Verhältnissen. So gesehen
kann keine Berufung auf die Lehre Buddhas die Neubesinnung der Buddhisten in
den Gesellschaften Ostasiens einfach ignorieren. Denn nur so kann auch das Mit-
leiden stattfinden, das zuzulassen der Ausgangspunkt der Lehrtätigkeit des histori-
schen Buddha war. Zugleich ist die Geschichte der Wahrnehmung der Lehre
Buddhas auch im Westen seit den frühen Entdeckungsreisen und christlichen Mis-
sionierungsbemühungen ein Teil der frühen europäischen Auseinandersetzung mit
Religionen überhaupt.

Nach einer bereits mit der China-Mission des Jesuitenordens im 17. Jahrhun-
dert einsetzenden Rezeption des Buddhismus im Westen, die allerdings zunächst
eher von Projektionen und Missverständnissen geprägt war, kam es im 19. Jahrhun-
dert zu einem intensiveren Austausch, wobei Arthur Schopenhauer (1788–1860),
der in den Lehren des Buddhismus eine Bestätigung seiner eigenen Anschauungen
sah, als Wegbereiter wirkte. Gegen dessen pessimistische Sicht wandten sich bald
vor allem jene, die Zugang zu den Originalquellen hatten, aber auch eine neue Ge-
neration von Buddhismus-Anhängern, die sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts international zu organisieren begann. Von solchen Organisationen ist zu-
nächst die von Helena P. Blavatsky (1831–1891) und Henry Steel Olcott (1832–
1907) im Jahre 1875 in New York gegründete „Theosophische Gesellschaft“ (Theo-

XXII

Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer



Nichiren (33454) / p. 23 /17.4.18

sophical Society) zu nennen, die sich bald auch in Deutschland (1884) und in Öster-
reich (1897) etablierte. Die Gründer dieser Bewegung sahen im ursprünglichen
Buddhismus die Quelle aller Religionen, eine Überzeugung, die in jener Zeit weite
Verbreitung fand. Während diese Vertreter sich weitgehend auf tibetische und chi-
nesische, zum Teil auch auf pseudo-buddhistische Texte stützten, wurde in der Fol-
gezeit der sogenannten südlichen Überlieferung und dessen Pāli-Texten größere
Aufmerksamkeit zuteil. Hierzu trug die 1881 von Thomas William Rhys Davids in
London gegründete „Pali Text Society“ bei, dann aber auch das epochemachende
Werk Hermann Oldenbergs Buddha. Sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde
(1881). Doch der eigentliche Beginn einer buddhistischen Bewegung in Deutschland
markiert der von Friedrich Zimmermann (1851–1917) unter dem Namen Subhadra
Bhikshu im Jahre 1888 publizierte „Buddhistische Katechismus“, der auf Pāli-Quel-
len basierte und in mehrere europäische und asiatische Sprachen übersetzt wurde.

Zahlreiche Werke, von denen hier nur die Übersetzung der Reden Buddhas von Karl
Eugen Neumann (1865–1915) genannt seien, sowie neue Gesellschaften erweiterten
die buddhistischen Aktivitäten in einzelnen europäischen Ländern, aber auch inter-
national. Literarisch fand der Buddhismus vielfältige Aufnahme. Das bekannteste
Beispiel ist wohl Hermann Hesse und seinWerk Siddhārtha. Eine indische Dichtung
von 1922, zu der Vorstudien in die ersten Jahre des Jahrhunderts zurückreichen. Ein
nennenswertes Interesse für Spielarten des Mahayana- und des Vajrayāna-Buddhis-
mus erwachte seit den 50er Jahren in Westdeutschland, angestoßen durch den von
Lama Anāgārika Govinda (1898–1985, als Ernst Lothar Hoffmann in Waldheim/
Sachsen geboren) imNovember 1952 im indischen Sāñchī gegründetenOrden “Ārya
MaitreyaMandala“. Eine besondereRolle spielte der tibetischeBuddhismus, demsich
etwa auch der erwähnte LamaGovinda nach ursprünglichen Studien der hinayanisti-
schen Tradition bereits 1931 zugewandt hatte. Aus dieser Erfahrung im Studium des
Mahayana- und des Vajrayāna-Buddhismus hatte er 1956 sein Hauptwerk Die
Grundlagen der tibetischen Mystik verfasst, das zu einem Bestseller wurde.

Dem Verlangen vieler Europäer nach spiritueller Weisheit entsprechend entstanden
in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts viele neue Schulungszentren, darunter
manche in landschaftlich besonders reizvoller Umgebung wie der Karmapa-Tempel
der Karma-Kagyü-Schule in der Auvergne im Herzen Frankreichs oder unweit
Hamburgs in der Lüneburger Heide. Diese Karma-Kagyü-Schule kennt eine über
800jährige Tradition der Inkarnationen des Karmapa, der spirituellen Autorität die-
ser Schule. Der gegenwärtige Karmapa ist der 17. Karmapa Trinlay Thaye Dorje. Im
Jahre 2004 unterhielt diese Schule 642 Zentren und Klöster in 51 Ländern.

Anders als solche auf charismatische Lehrer-Persönlichkeiten ausgerichtete re-
ligiöse Deutungsangebote wirkte die Lehre des Chan-Buddhismus (Jap.: Zen), der
nicht zuletzt über Japan in den westlichen Ländern Einzug hielt. Dabei spielten ein-
zelne Werke eine besondere Rolle, wie Eugen Herrigels Schrift Zen in der Kunst des
Bogenschießens von 1948. Vorübergehend größere Beachtung fand eine Gruppie-

XXIII

Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer



Nichiren (33454) / p. 24 /17.4.18

rung, die durch Anstöße aus der ganz auf Laienanhängerschaft setzenden japa-
nischen Jōdo-Shinshū-Bewegung (Wahre Schule des Reinen Landes) ins Leben ge-
rufen wurde. Bei dieser von Shinran Shōnin im 13. Jahrhundert gegründeten Schule
steht die Verehrung des Buddha Amitābha (Jap.: Amida) im Vordergrund.

Der Meditationsbuddhismus fand in den sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts
eine weitere Verbreitung, angeregt und begünstigt durch die psychologische und
kulturwissenschaftliche Interpretation Daisetz Teitarō Suzukis (1870–1966). Dies
war eine Bewegung, die von manchen verächtlich als Zen-Snobismus oder Zen-Psy-
chologisierung apostrophiert wurde. Doch neben der geschichtlichen Beschäftigung
mit dem Meditationsbuddhismus, wofür etwa der durch die japanische Auslegungs-
tradition geprägte Jesuitenpater Heinrich Dumoulin (1905–1995) steht, gab es reli-
giös und erkenntnispraktisch orientierte Vermittler wie Hugo Makibi Enomiya-La-
salle (1898–1990) und Karlfried Graf von Dürckheim (1896–1989). Zu richtiger
Mode und weiterer Verbreitung fand „Zen“ in den Vereinigten Staaten von Ame-
rika und dort vor allem an dessen Westküste, von wo einzelne Impulse nach Europa
ausstrahlten. Der Meditationspraxis blieb trotz vielfältiger modischer Schwankun-
gen ein nachhaltiges Interesse erhalten.

Bei denmeisten aber, die sich demBuddhismus zuwandten,war eine bereits im frühen
19. Jahrhundert bei manchen europäischen Intellektuellen spürbare Abkehr von der
westlichenZivilisation, dasUnbehagen an denBegleiterscheinungen derModernisie-
rung, gelegentlich auch das Hadern mit dem Christentum das wichtigste Motiv. Dies
gilt auch für viele, die sichwissenschaftlichmit demBuddhismus auseinandersetzten,
wie etwa für Edward Conze (1904-1979), der seine vielgerühmte Darstellung des
Buddhismus vor mehr als einem halben Jahrhundert mit dem Satz beschloss:

Je deutlicher der Bankrott unserer Zivilisation sich offenbart, desto mehr wer-
den sich auch Europäer nach der Weisheit der Vergangenheit sehnen, manche
von ihnen nach der besonderen Form, die der Buddhismus entwickelt hat. Wann
und wo zuerst Europäer die gelbe Robe anlegen werden, müssen wir abwarten.

Inzwischen hat sich manches geklärt und Europäer haben längst die gelbe Robe
angelegt. Doch es bleibt die Frage, wie die Menschen im 21. Jahrhundert auf die
Herausforderungen einer Lehre reagieren, die als aristokratische Rückzugs- und
Protestbewegung begann, die dann aber auf fast alle denkbaren gesellschaftlichen
Konstellationen reagiert hat, ohne sich im Kern zu diskreditieren. Dabei hat sich
gezeigt, dass neben dem Mönchsstand die Laienanhängerschaft in nahezu allen Sta-
tionen die für den Fortbestand der Lehre entscheidende gesellschaftliche Gruppie-
rung war. Hier knüpften die Gründer der Soka Gakkai an, die einen selbstbestimm-
ten mündigen Bürger in das Zentrum ihrer Überlegungen stellten, der aus der Ge-
wissheit der Buddhanatur in sich selbst diese zur Geltung kommen lassen müsse.
Dabei verbinden sich Autonomie und Hingabe, Gelehrsamkeit und Glaube mit dem
Vertrauen auf die Realisierbarkeit von Frieden und Harmonie in einer auf gegen-
seitige Achtung und Anerkennung aller Menschen gegründeten Moderne.

XXIV

Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer



Nichiren (33454) / p. 25 /17.4.18

Einleitung

In seiner langen Entwicklungsgeschichte veränderte sich der Buddhismus mit den
gesellschaftlichen und geistigen Umständen der jeweiligen Weltregion, in der er
Eingang fand. Dabei entwickelte er eine reichhaltige, eigenständige Welt- und Ge-
schichtsbetrachtung. In der Neuzeit lieferten uns Entdeckungen der Archäologie,
der Philologie und der Geschichtswissenschaften weitere Erkenntnisse. Dabei wur-
den nicht wenige Unterschiede erkennbar zwischen der traditionellen Welt- und
Geschichtsbetrachtung des Buddhismus auf der einen Seite und den objektiven his-
torischen Fakten und der allgemeinen philosophischen Entwicklung auf der anderen.
Und weitere bahnbrechende Forschungsergebnisse aus der heutigen Zeit stellen die
bisherige Forschung erneut auf den Prüfstand.

Die Suche nach der Wahrheit hat im Buddhismus natürlich eine hohe Bedeu-
tung. Weil er jedoch ein Glaube ist, der die Lebensweise des Menschen unterstützt,
reicht die Suche nach Wahrheit allein nicht aus.

Der Buddhismus half Menschen in verschiedenen Zeitaltern und Gesellschaften
dabei, ihre Schwierigkeiten zu überwinden und einen Lebenssinn zu finden. Gleich-
zeitig entwickelte er sich auf der Suche nach der jeweils besten Welt- und Ge-
schichtserklärung für die jeweilige historische Epoche immer weiter und legte sie
den Menschen dieser Zeit nahe. Die Lehre des Buddhismus übersteigt die objektive
Wirklichkeit, die auf den Erkenntnissen einer positivistischen Wissenschaft beruht,
sie ist von philosophisch-existentieller Bedeutung. Oberflächlich gesehen ist die
Ausdrucksweise an das jeweilige Zeitalter und dessen Gesellschaft gebunden. Doch
das Mitgefühl und die Weisheit, die von ihr abstrahlen, sind auch durch den Schleier
der Worte, die eine Lehre an ihrer Oberfläche bedecken, über alle Zeiten hinweg
wahrnehmbar und geben den Menschen Sicherheit, Hoffnung und Mut. Sie dient
als reichhaltige Quelle der Inspiration sowohl für den Einzelnen als auch für die
Gesellschaft.

Im Japan des 13. Jahrhunderts wurde Nichiren Daishonin geboren, ein Denker
und Tatmensch zugleich. Er erforschte den Buddhismus und ergründete Shakyamu-
nis wahre Absicht. Nach einer langen, intensiven geistigen Auseinandersetzung ge-
langte er zu dieser unvergänglichen Weisheit des Menschen und verkörperte diese.
In der Tiefe der Worte jeder dieser Schriften in diesem Band leuchtet das Licht der
Hoffnung, das uns, die wir im heutigen 21. Jahrhundert leben, Kraft und Energie
gibt, Schwierigkeiten zu überwinden und ein erfolgreiches Leben zu führen.

Hier geben wir – auf Grundlage der wissenschaftlichen Forschung der letzten
Jahre – einen Überblick über den historischen Wandel, den der Buddhismus vollzog.
Außerdem erläutern wir den historischen Hintergrund, vor dem die Bedeutung von
Nichiren Daishonins Denken und Handeln klarer wird. Beides soll als Hilfe bei der

XXV



Nichiren (33454) / p. 26 /17.4.18

Lektüre der Schriften in diesem Band dienen, um die Weisheit erkennbar zu ma-
chen, die unter der Oberfläche der Sprache steckt.

1. Die Entstehung des Buddhismus und seine Entwicklung

Shakyamuni

Der Buddhismus begann vor 2500 Jahren in Indien mit Gautama Siddharta, der
später als Shakyamuni (der Heilige des Shākya-Klans) verehrt werden sollte.

Gautama wurde in eine Königsfamilie in Nordindien geboren, wuchs in Wohl-
stand auf und konnte sich geistig wie auch körperlich bilden. Die Bedingungen, um
die mannigfaltigen Wünsche des Menschen zu erfüllen, waren gegeben, doch Gau-
tama Siddharta empfand Widerwillen, nach der Erfüllung von vergänglichen welt-
lichen Begierden zu streben, und verspürte ein immer stärker werdendes geistiges
Unbehagen.

Um eine Antwort auf die grundlegenden Fragen des Lebens zu finden, verließ er
den Palast und vollzog asketische Praktiken. Durch Umgang mit anderen Ausüben-
den widmete er sich dem Fasten und anderen, oft schmerzhaften asketischen Aus-
übungen, die jedoch keine wirkliche Antwort auf seine Fragen zum Leben boten.
Dann, während seiner Meditationsübungen, erkannte er das Gesetz, um dem grund-
legenden Leiden, dem Kreislauf von Geburt, Alter, Krankheit und Tod, zu entkom-
men. Daraufhin lebte er selbst nach diesem Gesetz und verbreitete es sein Leben
lang unter den Menschen. Shakyamuni suchte nach einem Weg, sowohl die tradi-
tionelle Schule des Brahmanismus als auch die damals neu aufstrebenden philoso-
phischen Bewegungen zu überwinden, und begründete den Buddhismus.

Über viele Jahre wanderte Shakyamuni durch Indien und vermittelte den Men-
schen das Gesetz, zu dem er erwacht war. Er lehrte in einer vollkommen freien, aber
konkreten Form, die für die unterschiedlichen Menschen in ihrer jeweiligen Situa-
tionen angemessen war. Er gewann zahlreiche ordinierte Schüler und Laiengläubige
für seine Lehre. Unter ihnen waren Mitglieder der Königshäuser verschiedener Re-
gionen und einflussreiche Kaufleute, die seinen Orden unterstützten. Shakyamunis
Schüler verbreiteten schon bald seine Lehre in Indien und über die Handelsrouten
auch über Indiens Grenzen hinweg. An vielen Orten gründeten die ordinierten
Schüler Ordensgemeinschaften, die von gläubigen Laienhängern unterstützt wur-
den. Einer dieser gläubigen Laien war König Ashoka aus dem Reich der Maurya.

Die Entwicklung verschiedener Schulen und ihre Verbreitung

NachShakyamunis Todwurden seine Predigten, eine enormeAnzahl, in denOrdens-
gemeinschaften, die seine Schüler vielerorts gegründet hatten, mündlich weiter-
getragen und schließlich in Form von Sutras zusammengestellt. Überdies wurden

XXVI

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 27 /17.4.18

durch ordinierte Gelehrte ausführliche philosophische Theorien entwickelt, die so-
genannten Abhidharma, auf deren Grundlage zahlreiche Schulen gegründet wurden.

Auch wurden aus Verehrung gegenüber Shakyamuni entsprechend der in-
dischen Tradition Stupas errichtet, in denen man die Reliquien von Heiligen verehr-
te. Es wurden Biografien des Buddha geschrieben, in denen er vergöttlicht und zu
einem übermenschlichen Wesen gemacht wurde. Dies hatte jedoch zur Folge, dass
Shakyamuni auf eine Weise verehrt wurde, die ihn von den Menschen entfremdete.
So entstand für einen professionellen Klerus die Gelegenheit, als Vermittler zwi-
schen einem transzendenten Buddha und den Menschen aufzutreten – und sie da-
durch auszubeuten und zu beherrschen.

Im Zuge der Invasion Indiens durch Alexander den Großen entstand im 4. Jahr-
hundert v.u.Z. ein reger, weitreichender Austausch zwischen der Kultur des Wes-
tens und verschiedenen anderen Kulturen. Das Kuschana-Reich erlebte seine Blüte-
zeit und erstreckte sich vom Nordwesten Indiens in weitere Gegenden; der Buddhis-
mus erlebte im 2. Jahrhundert v.u.Z. unter anderem durch den Schutz von König
Kanishka eine Blütezeit. Zu dieser Zeit lebte Ashvagosha, der die in der indischen
Literatur herausragenden Gedichte Buddhacarita verfasste.

Unter diesen Umständen erfuhr der Bodhisattva-Weg etwa zu Beginn unserer
Zeitrechnung einen Aufstieg. Dieser Weg strebt an, für sich selbst und für andere
die Buddhaschaft zu verwirklichen, so wie Shakyamuni es getan hatte. Diese Lehre
nannte sich Mahayana, das „Große Fahrzeug“. Doch auch beim Mahayana, dem
Bodhisattva-Weg, wurden der Buddha und die Bodhisattvas schließlich vergöttlicht,
wodurch eine Glaubenslehre entstand, die die eigene Errettung durch einen trans-
zendenten Buddha oder Bodhisattva betonte.

In der frühen Periode des Mahayana entstand das Lotos-Sutra, das die traditio-
nelle Lehre des Theravada und die Lehre des Mahayana zu integrieren und die darin
enthaltene wahre Absicht Shakyamunis zu offenbaren versucht. Im Lotos-Sutra
wird betont, dass in allen Menschen originär das Potenzial vorhanden ist, die
Buddhaschaft zu verwirklichen, das heißt, die ewige Funktion des Buddha, die Auf-
gabe eines Bodhisattva zu erfüllen, nämlich Schwierigkeiten zu überwinden und die
Menschen in einer leidvollen Zeit zu erretten.

Der Mahayana-Buddhismus entwickelte sich auf vielfältige Weise, wobei viele
Abhandlungen geschrieben wurden. Darunter ist besonders Nāgārjuna hervorzuhe-
ben, der im 2. und 3. Jahrhundert lebte und neben zahlreichen anderen Abhand-
lungen die Abhandlung über den Mittleren Weg verfasste. Damit begründete er die
Theorie der Leere, auf deren Grundlage später die Mādhyamika entstand. Darüber
hinaus ist Vasubandhu zu erwähnen, der im 4. Jahrhundert lebte. Er gehörte zu-
nächst dem Theravada an und verfasste unter anderem die Dharma-Analyse-
Schatzkammer. Später wechselte er jedoch unter dem Einfluss seines älteren Bru-
ders Asanga zum Mahayana und trug zur Vervollkommnung der Nur-Bewusstsein-
Lehre bei, woraus die Nur-Bewusstsein-Yogācāra-Schule entstand.

Kurz darauf erlebten die traditionellen Religionen Indiens einen Aufschwung
und eine neue Blütezeit mit vielen Entwicklungsschüben brach an. Auch im Bud-

XXVII

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 28 /17.4.18

dhismus bildete sich die esoterische Lehre, bei der durch den Einfluss der traditio-
nellen Religionen großen Wert auf magische Rituale und Zeremonien gelegt wird.
Die Lehren des Theravada, der Mahayana-Buddhismus sowie die frühen und mitt-
leren esoterischen Lehren wurden periodisch über einen langen Zeitraum hinweg
über die Seidenstraßen auf dem Land- und Meeresweg nach China verbreitet, sie
kamen dort in Kontakt mit dem Konfuzianismus, Taoismus und anderen Philoso-
phien und vollzogen eine eigenständige Entwicklung.

In Indien geriet der Buddhismus, der mittlerweile mit den esoterischen Lehren
vermischt war, durch den starken Einfluss des Tantrismus innerhalb der traditionel-
len Schulen etwa ab dem 9. Jahrhundert in Vergessenheit. Darüber hinaus gewann
dort der Islam an Einfluss, und der Buddhismus ging schließlich im 13. Jahrhundert
unter. In Myanmar, Sri Lanka, Thailand und anderen ostasiatischen Ländern erhol-
ten sich die Lehren des Theravada etwa ab dem 10. Jahrhundert und sind bis heute
überliefert. Der späte esoterische Buddhismus entwickelte sich in Tibet zu einer
neuen Form weiter, verbreitete sich unter anderem von dort in die Mongolei und
bildete in Zentral- und Nordostasien eine eigenständige religiöse Weltanschauung.
Dieser von den esoterischen Lehren geprägte Buddhismus verbreitete sich auch in
China durch die Herrschaft der Mongolen über die Yuan bis zu den Jurchen, die sich
später Mandschu nannten.

Es wird deutlich, dass der Buddhismus im asiatischen Raum nicht auf einheitli-
che Weise verbreitet wurde. Sowohl die Lehren, die vermittelt wurden, als auch die
Rezeption des Inhalts dieser Lehren waren unterschiedlich. Darüber hinaus wandel-
te sich der Buddhismus stark, je nach Region und kulturellem, sozialem und religiö-
sem Hintergrund der Menschen, die ihn annahmen.

Die Einführung des Buddhismus in Japan

Von den vielfältigen Entwicklungsformen des Buddhismus gründet sich Nichiren
Daishonin auf die ostasiatische Überlieferung.

In China wurden seit der Einführung des Buddhismus viele Sutras ins Chinesi-
sche übersetzt und zahlreiche Kommentare zu den Sutras verfasst. Jedoch sind die
buddhistischen Schulen Indiens unabhängig von der zeitlichen Reihenfolge ihrer
Entstehung in China eingeführt worden. Auch fand die Reihenfolge der Überset-
zung ins Chinesische nicht entsprechend ihrer Zusammenstellung in Indien statt.
Infolgedessen wurden alle Sutras als Lehren erachtet, die von Shakyamuni direkt
gelehrt wurden, ihre Lehren dann klassifiziert und Shakyamunis wahre Absicht
daraus zu ergründen versucht. So gründeten und entwickelten sich in China ver-
schiedene Schulen, und diese entwickelten jeweils eine eigenständige Klassifizierung
von Buddhas Lehren.

Vor diesemHintergrund wurde eine allgemeine und umfassende Klassifizierung
der Sutras unternommen und nach derjenigen Lehre gesucht, die allen anderen
überlegen ist. Dabei wurde die herausragende Überlegenheit des Lotos-Sutra, das

XXVIII

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 29 /17.4.18

die Verwirklichung der Buddhaschaft aller Menschen lehrt und aufzeigt, allgemein
anerkannt und als „König der Sutras“ verehrt. Auch wurde die hervorragende Über-
setzung des Lotos-Sutra von Kumarajīva, der im 4. und 5. Jahrhundert lebte, von
vielen Menschen genutzt.

Die Überlegenheit des Lotos-Sutra wurde im 6. Jahrhundert durch den Großen
Lehrer Tiantai Zhizhe fest etabliert, der die Werke Die tiefgründige Bedeutung des
Lotos-Sutra, Worte und Sätze des Lotos-Sutra und Das Große Innehalten und Be-
trachten verfasste. Ebenso wurde sein Rang durch den Großen Lehrer Miaole gefes-
tigt, der im 8. Jahrhundert entsprechende Kommentare zu den Werken Tiantais ver-
fasste.

Auf der anderen Seite brachte Xuanzang, der auf der Suche nach dem Gesetz im
7. Jahrhundert Indien bereiste, zahlreiche Sutras nach China. Er begründete die
Dharma-Merkmale-Schule, welche die Nur-Bewusstsein-Lehre systematisierte.
Xuanzang entwickelte auch die Blumengirlanden-Schule, die auf dem Blumengir-
landen-Sutra basiert. Außerdem wurden von Shanwuwei, Bukong, Vajrabodhi und
anderen verschiedene Sutras des esoterischen Buddhismus nach China gebracht und
dort übersetzt.

In China erlebte der Buddhismus eine lange Blütezeit, da die jeweiligen Kaiser
die buddhistischen Lehren schätzten. Doch die große Abhängigkeit vom Schutz der
kaiserlichen Dynastien und der Gebrauch der damit einhergehenden Einflussmög-
lichkeiten führten dazu, dass der Buddhismus degenerierte und immer wieder star-
ker Unterdrückung ausgesetzt war. Mit dem Aufstieg und Untergang der Dynastien
stieg und fiel auch der Buddhismus. Neben dem Konfuzianismus und dem Taoismus,
beides traditionelle Philosophien in China mit einer starken Ahnenverehrung, sta-
gnierte die Entwicklung des Buddhismus.

In Japan stand der Buddhismus für eine fortschrittliche Kultur und Zivilisation
und wurde durch Chinesen und Koreaner verbreitet, die nach Japan gezogen waren.
Er wurde offiziell im sechsten Jahrhundert über die koreanische Halbinsel in Japan
eingeführt. Es heißt, dass Prinz Umayado no miko im Buddhismus versiert war und
sich für die Bekanntmachung des Buddhismus in Japan eingesetzt hat. Umayado no
miko wurde später als Prinz Shōtoku verehrt und schon bald vergöttlicht.

Der in Japan eingeführte Buddhismus wurde nach kurzer Zeit als staatstragende
Religion dafür genutzt, das Reich zu vereinen und die Sicherheit der Machthaber zu
gewährleisten. Die buddhistischen Priester sollten dem Staat dienen und waren so-
mit eine Art Beamtentum, sie erhielten eine offizielle Erlaubnis des Staates und
genossen dabei seinen Schutz, unterlagen aber auch seinen Restriktionen.

Im achten Jahrhundert wurden in den verschiedenen Regionen Japans Zweig-
tempel gegründet, und in der Hauptstadt Nara wurden sieben Haupttempel gebaut,
darunter der Tempel Tōdai-ji als Haupttempel der Zweigtempel. Die Blumengirlan-
den-, Dharma-Merkmale-, Verhaltensregel- und andere Schulen florierten zu dieser
Zeit. Gleichzeitig verbreitete sich ein volksnaher Buddhismus, der den spirituellen
und materiellen Wünschen der einfachen Menschen entgegenkam. Gyōki, der zum
Bau des Tempels Tōdai-ji beigetragen hatte, fand breite Unterstützung im Volk.

XXIX

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 30 /17.4.18

Die buddhistischen Priester begannen, großen Einfluss auf die Politik aus-
zuüben. Doch Kaiser Kammu verlegte die Hauptstadt und versuchte, eine neue Ord-
nung herzustellen.

Kurz nachdem Kaiser Kammu die Hauptstadt nach Kyoto verlegt hatte, entstan-
den zwei neue Schulen in Japan. Im neunten Jahrhundert gründete der Mönch
Saichō, der Große Lehrer Dengyō, die Tendai-Lotos-Schule, nachdem er aus China
zurückgekehrt war. Dorthin war er auf der Suche nach dem Gesetz gegangen. Er
hatte auf der Grundlage des Lotos-Sutra, das die Lehre des Einen Fahrzeugs predigt,
die drei Arten des Lernens – Regeln, Meditation und Weisheit – gemeistert und
führte die Ausbildung von Priestern ein, die sich der Errettung der Menschen wid-
meten. Kūkai, der zur selben Zeit nach China gereist war, lehrte die systematischen
esoterischen Lehren, die gerade in China eingeführt worden waren, und gründete
die Wahre-Wortee-Schule. Auch von der Tendai-Schule gingen Ennin (Jikaku) und
Enchin (Chishō) nach China und studierten dort die esoterischen Lehren. Nach ihrer
Rückkehr wandte man sich in der Tendai-Schule durch ihre Vermittlung immer
mehr den esoterischen Lehren zu.

Später verbreitete sich der Gedanke der Spätzeit des Gesetzes, während die
Adelsherrschaft sich in einer Sackgasse befand. Die Menschen glaubten, dass ab
dem Jahr 1052 die Spätzeit des Gesetzes beginnen würde, ein Zeitalter, in dem der
Buddhismus Shakyamunis seine Kraft verliert, dementsprechend angsterfüllt waren
sie. In dieser Zeit entstand der Glaube vom Reinen Land, der eine pessimistische
Weltsicht vertrat, und die Lehre von Hōnen von der alleinigen Anrufung des Na-
mens von Buddha Amida erfreute sich großer Beliebtheit. Da bei diesemGlauben die
Lehren der traditionellen Schulen für nutzlos erklärt wurden, traf er auf heftige
Kritik und Angriffe von den etablierten Kräften. Doch der Nembutsu-Glaube genoss
breite Unterstützung von den einfachenMenschen bis hin zum Adel und verbreitete
sich im gesamten Land.

Gleichzeitig entstand eine Bewegung, die versuchte, angesichts des sittlichen
Verfalls und korrupten Verhaltens der Priester die Einhaltung der Verhaltensregeln
erneut zu etablieren. Die Zen- und Verhaltensregel-Lehren, das japanische Pendant
dieser Bewegung aus China, die Regeln zu bewahren, verbreiteten sich auch in Ja-
pan. Die Zen- und die Saidai-ji-Verhaltensregel-Schule wurden gegründet und die
politischen Machthaber maßen ihnen große Bedeutung bei, da sie auf die Ordnung
und Stabilität der Gesellschaft Gewicht legten. Vor allem die Zen-Schule diente der
Vermittlung moderner Kultur, die von Priestern aus dem China der Song-Dynastie
eingeführt wurde. Sie waren von dort geflüchtet, da die Song-Dynastie durch die
Expansion der Mongolen untergegangen war.

Es war eine Zeit großer Umwälzungen, in der die tatsächliche politische Macht
vom Adel zur Kriegerkaste überging und die gesamte soziale Struktur ins Wanken
geriet. In so einer Zeit sehnten sich die Menschen nach einem friedlichen Leben und
widmeten sich verschiedenen religiösen Ausübungen. Im Zuge dessen fand auch die
religiöse Verehrung von Prinz Shōtoku breiten Zuspruch. Die buddhistischen Schu-

XXX

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 31 /17.4.18

len versuchten an Einfluss zu gewinnen, und sowohl innerhalb des Buddhismus als
auch in der Gesellschaft als Ganzes herrschte Chaos.

Es wird deutlich, dass die Zeit Nichiren Daishonins in Japan nicht nur der Über-
gang vom Altertum zumMittelalter war, auch im übrigen Ostasien wurde eine neue
Gesellschaftsstruktur erschaffen, als die Mongolen nach Untergang der Han-Dynas-
tie in China ihr Reich errichteten. Das mongolische Reich erstreckte sich von Ost-,
Zentral- und Südasien bis hin nach Osteuropa, so dass ein neues Kapitel der
Menschheitsgeschichte begann, in der Eurasien eine gemeinsame historische Ent-
wicklung erlebte.

2. Das Leben Nichiren Daishonins

Dies waren die Umstände, unter denen Nichiren Daishonin nach einer Lehre suchte,
mit der man das Chaos dieses Zeitalters durchbrechen und die Menschen auf grund-
legende Weise von ihrem Leid befreien könne. Schließlich erkannte er, dass Nam-
Myōhō-Renge-Kyō, die Essenz des Lotos-Sutra, genau diese Lehre ist. Auf der
Grundlage dieses Mystischen Gesetzes, Nam-Myōhō-Renge-Kyō, stellte er sich die-
sem Zeitalter voller Wirren, übte das Lotos-Sutra in genauer Übereinstimmung mit
den Lehren des Buddha aus, unter höchstem Einsatz und ohne Rücksicht auf sein
eigenes Wohlergehen. Nichiren Daishonin etablierte einen humanistischen Bud-
dhismus als geistige Stütze, um die spirituelle Kraft aller Menschen auf der ganzen
Welt freizulegen und dadurch das Glück aller Menschen sowie eine friedliche Gesell-
schaft zu verwirklichen.

Geburt, Ordinierung als Priester und Lehrjahre

Nichiren Daishonin soll am 16. Februar 1222 in einem Fischerdorf namens Kataumi
in der Provinz Awa (im Süden der heutigen Chiba-Präfektur) geboren worden sein.
Er stammte aus einfachen Verhältnissen und seine Eltern waren in der Fischerei
tätig. Mit zwölf Jahren trat er in den Tempel Seichō-ji der Tendai-Schule ein, der
sich in der Nähe seines Heimatortes befand. Dort begann er sein Studium. Zu dieser
Zeit legte Nichiren Daishonin den Schwur ab „der weiseste Mensch in ganz Japan zu
werden“. (Der Tripitaka-Meister Shanwuwei, S. 221) Er strebte danach, die
buddhistische Weisheit zu erlangen, durch die man die grundlegenden Leiden von
Geburt und Tod überwinden und er dadurch auch seine Eltern und die gesamte
Menschheit erretten konnte.

Mit sechzehn Jahren wurde er mit Dōzen-bō als seinem Lehrer zum Priester
ordiniert. Zu dieser Zeit erhielt er „ein Juwel der Weisheit so glänzend wie der
Morgenstern“ (Der Tripitaka-Meister Shanwuwei, S. 221) und schreibt, dass ihn
dieses befähige, „die Hauptlehren der acht älteren buddhistischen Schulen Japans
sowie die Schulen von Zen und Nembutsu weitgehend zu meistern.“ (Ebd.)

XXXI

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 32 /17.4.18

Nichiren Daishonin hatte die damalige Lehre der Tendai-Schule studiert, selbst-
verständlich auch während der Jahre, die er im Tempel Seichō-ji verbracht hatte, und
war von ihr beeinflusst. Im Haupttempel der Tendai-Schule am Berg Hieizan wur-
den die jungen Priester in verschiedenen buddhistischen Schulen unterwiesen, wie
Zen, den esoterischen Lehren oder dem Nembutsu, der zum Reine-Land-Buddhis-
mus gehört. Sie konnten jedoch nicht die wahre Absicht des Begründers des
Buddhismus, Shakyamuni, erfassen.

Deshalb verließ Nichiren Daishonin den Tempel Seichō-ji, den ersten Ort der
Einweisung in die Lehren, und führte die Erforschung des Buddhismus in Kama-
kura, Kyoto, Nara und anderen Orten fort. Vor allem besuchte er den Tempel En-
ryaku-ji am Berg Hiei in der Nähe von Kyoto, den Tempel Kongōbu-ji am Berg Kōya
in der Provinz Kinokuni (in der heutigen Präfektur Wakayama), den Tempel Onjō-ji
(auch Mii-dera genannt) am Biwa-See und andere Tempel in der Region von Kyoto
und Nara. Er widmete sich mehr als zehn Jahre lang dem weiterführenden Studium
der buddhistischen Sutras und Abhandlungen. Dabei erfasste er die wesentlichen
Aspekte der Lehren der verschiedenen Schulen.

Seine Schlussfolgerung aus dem Studium war: Das Lotos-Sutra ist das höchste
Sutra von allen Schriften des Buddhismus und das Sutra, in dem Shakyamuni seine
wahre Absicht offenbarte. Und Nam-Myōhō-Renge-Kyō, zu dem Nichiren Daisho-
nin selbst erwacht war, ist die wesentliche Lehre, die im Lotos-Sutra verborgen ist.
Er hatte sich vergewissern können, dass dies das Gesetz ist, mit dem man alle Men-
schen grundlegend vom Leid befreien konnte. Und er wurde sich seiner Lebensauf-
gabe tief bewusst, dieses Gesetz in der Spätzeit des Gesetzes, einem Zeitalter voller
Chaos und Leid, unter den Menschen zu verbreiten.

Begründung seiner Lehre

Im vollen Bewusstsein, dass er mit großen Verfolgungen rechnen musste, entschloss
sich Nichiren Daishonin, mit der Verbreitung des Mystischen Gesetzes zu beginnen.
Am 28. April 1253, ungefähr zur Mittagszeit, im Seichō-ji-Tempel, in Anwesenheit
seines früheren Lehrers Dōzen-bō und anderer Priester des Seichō-ji-Tempels, stell-
te er die Fehler anderer Schulen wie die des Nembutsu klar, rezitierte das Daimoku
Nam-Myōhō-Renge-Kyō und erklärte die eine richtige Lehre, welche die Menschen
in der Spätzeit des Gesetzes erretten kann. Dies war die Begründung seiner Lehre,
das heißt die Festsetzung der zentralen Punkte der Lehre sowie die Bekanntmachung
derselben.

Der Verwalter dieses Gebiets, Tōjō Kagenobu, war tief verärgert darüber, dass
Nichiren Daishonin die Nembutsu-Lehre, deren leidenschaftlicher Anhänger er war,
scharf kritisiert hatte, und versuchte, ihm Schaden zuzufügen. Der Daishonin konn-
te jedoch mit Hilfe einiger älterer Priester dieser Verfolgung entkommen.

Kurz darauf zog er nach Kamakura und lebte in einer kleinen Hütte in Nagoe,
etwas entfernt vom Stadtzentrum. Von dort begann er in vollem Umfang mit der

XXXII

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 33 /17.4.18

Verbreitung seiner Lehre. Zu dieser Zeit stellte er die Fehler der Nembutsu- und
Zen-Schule klar, die damals den größten Zuspruch in der Gesellschaft fanden, und
lehrte und verbreitete Nam-Myōhō-Renge-Kyō.

Man nimmt an, dass in dieser ersten Phase der Verbreitung unter anderem Toki
Jōnin, Shijō Kingo (Shijō Yorimoto) und die Brüder Ikegami den Glauben an Nichi-
ren Daishonins Lehre annahmen.

Einreichung der Schrift Über das Etablieren der richtigen Lehre für Frieden im Land
und Verfolgungen aufgrund des Gesetzes

Als Nichiren Daishonin in Kamakura mit der Verbreitung seiner Lehre begann,
traten beinahe alljährlich Unwetter und Erdbeben in bislang ungekanntem Ausmaß
auf – die Folge waren immer wieder auftretende Hungersnöte, Brände und Seuchen.

Besonders das große Erdbeben, das sich 1257 in der Gegend von Kamakura er-
eignete, verursachte schwere Schäden, sämtliche wichtigen Gebäude in Kamakura
wurden zerstört.

Der Daishonin nahm dieses Erdbeben zum Anlass, die grundlegende Ursache
für das Unglück in dieser Welt klarzustellen. Um den Menschen den Weg zu zeigen,
auf dem sie dieses Unglück beseitigen konnten, vergewisserte er sich noch einmal, in
dem er die Sutras im Tempel Jissō-ji in Iwamoto in der Provinz Suruga (mittlere
Region der heutigen Präfektur Shizuoka) konsultierte. Nach dieser Überprüfung
der Sutra-Texte verfasste Nichiren Daishonin die Schrift Über das Etablieren der
richtigen Lehre für Frieden im Land und reichte sie bei Hōjō Tokiyori (1227–1263)
ein.

Hōjō Tokiyori war der amtierende Regent gewesen, gab jedoch 1256 aufgrund
einer schweren Krankheit die Position des Regenten an Hōjō Nagatoki (1230–1264)
ab und wurde Priester. Doch zur Zeit als Nichiren DaishoninÜber das Etablieren der
richtigen Lehre für Frieden im Land einreichte, hatte er sich von seiner Erkrankung
erholt und besaß den größten Einfluss innerhalb der Militärregierung von Kama-
kura, somit war er der oberste Machthaber Japans.

In der Schrift Über das Etablieren der richtigen Lehre für Frieden im Land
erläutert der Daishonin, dass nach dem Sutra der Guten Könige, dem Medizinmeis-
ter-Sutra, dem Sutra der Großen Sammlung, dem Goldglanz-Sutra und anderen
Sutras die Ursache für die nicht enden wollenden Unglücke und Katastrophen die
Verleumdung des Gesetzes sei, das heißt, das Festhalten an einseitigen Lehren und
die Missachtung der richtigen Lehre. Dabei erklärte er, das Grundübel sei die Nem-
butsu-Lehre, die alleinige Anrufung von Buddha Amida, die vor allem von Hōnen
durch seine Schrift Die alleinige Wahl des Nembutsu verbreitet worden war. Außer-
dem übe die Nembutsu-Lehre unbegründete Kritik an der von Shakyamuni darge-
legten richtigen Lehre, dem Lotos-Sutra, und lehre, dass man es verwerfen solle.

Nichiren Daishonin appellierte an die Menschen, ihren Glauben an falsche Leh-
ren aufzugeben und an die richtige Lehre zu glauben. Dann würde eine friedliche

XXXIII

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 34 /17.4.18

und sichere Gesellschaft verwirklicht werden können. Wenn man jedoch weiter an
falsche Lehren glaubte und sie anwendete, würden viele weitere Katastrophen wie
die Drei Unglücke und Sieben Katastrophen geschehen, auch die beiden Katastro-
phen, die bisher noch nicht eingetreten seien: der Aufstand im eigenen Herrschafts-
gebiet und die Invasion aus dem Ausland.

Die hohen Beamten der Militärregierung ignorierten nicht nur die Warnungen
Nichiren Daishonins, sondern erlaubten heimlich einigen Nembutsu-Gläubigen,
ihm Gewalt anzutun. Unmittelbar nach Einreichung der Schrift Über das Etablieren
der richtigen Lehre für Frieden im Land griffen ihn eines Nachts Anhänger des
Nembutsu in seiner Hütte in Nagoe an, um ihn zu töten. Glücklicherweise konnte
er entkommen und blieb daraufhin einige Zeit Kamakura fern. Dieser Angriff ist als
Matsubagayatsu-Verfolgung bekannt.

Im folgenden Jahr, am 12. Mai 1261, nahm die Militärregierung plötzlich Nichi-
ren Daishonin gefangen, der in Kamakura die Verbreitung seiner Lehre wieder auf-
genommen hatte, und verbannte ihn nach Izu in der Provinz Ito (die heutige Stadt
Itō in der Präfektur Shizuoka). Man vermutet, dass diese Verfolgung vom amtieren-
den Regenten Hōjō Nagatoki veranlasst wurde, der dem Wunsch seines Vaters Hōjō
Shigetoki entsprach, einem tiefgläubigen Anhänger des Nembutsu. Kurze Zeit spä-
ter verstarben Nagatoki und Shigetoki. Im Februar 1263 wurde Nichiren Daishonin
begnadigt, und er kehrte nach Kamakura zurück. Er selbst schreibt, dass Hōjō
Tokiyori von seiner Unschuld erfuhr und ihn begnadigen ließ.

Der Daishonin wurde nicht nur von der Bevölkerung kritisiert, sondern auch
von den politischen Machthabern weiter verfolgt. In dieser Situation vergewisserte
er sich, dass dies die Zeichen sind, die mit der Verbreitung im üblen Zeitalter nach
dem Dahinscheiden des Buddha einhergehen, so wie es das Lotos-Sutra lehrt. Er
vertiefte sein Verständnis, selbst der Verfechter des Lotos-Sutra zu sein, der das
Lotos-Sutra in genauer Übereinstimmung mit dem Sutra-Text ausübt, und widmete
sich umso mehr der Verbreitung.

Im folgenden Jahr, 1264, trat er die Reise in sein Heimatdorf Awa an, um seine
schwerkranke Mutter zu besuchen. Der Verwalter Tōjō Kagenobu, ein Gegner
Nichiren Daishonins, griff ihn und seine Schüler auf ihrer Reise am 11. November
inMatsubara in der Provinz Tōjō an. Bei diesem Angriff wurde der Daishonin an der
Stirn verwundet und seine linke Hand gebrochen, einige seiner Schüler kamen dabei
um. Dieser Angriff ist als Komatsubara-Verfolgung bekannt.

Offizielles Schreiben des Mongolenreiches

1268 erhielt die Militärregierung ein besorgniserregendes Schreiben vom Herrscher
des Mongolenreiches Khublai Khan (1214–1294). Darin verlangte Khublai Khan,
dass Japan ihn als Herrscher anerkenne und Tributzahlungen leiste, ansonsten wür-
de er nicht davor zurückschrecken, Japan mit militärischer Macht zu unterwerfen.

Für Nichiren Daishonin war dies eindeutig das Unglück der Invasion aus dem

XXXIV

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 35 /17.4.18

Ausland, das nun im Begriff war, Realität zu werden und das er in seiner Schrift
Über das Etablieren der richtigen Lehre für Frieden im Land auf Grundlage der
verschiedenen Sutras vorhergesagt hatte.

Um diese Gefahr abzuwenden, warnte er die Machthaber ein weiteres Mal.
Nichiren Daishonin schrieb insgesamt elf Briefe an führende Menschen der Militär-
regierung und des Klerus, in denen er die Aussagen aus seiner Schrift Über das
Etablieren der richtigen Lehre für Frieden im Land nochmals bekräftigte. Auch for-
derte er, dass sich die Religionsführer zu einer Debatte versammelten und in dieser
Debatte Lösungsmaßnahmen getroffen werden sollten.

Unter den Empfängern dieser elf Schreiben waren der achte Regent Hōjō Toki-
mune, Heino Saemon-no-jō, ein hoher Beamter der Militärregierung, sowie Ryōkan
von der Wahre-Worte-Verhaltensregel-Schule und Rankei Dōryū, die damals als
religiöse Leitfiguren von den Menschen verehrt wurden.

Trotz Nichiren Daishonins tiefer Besorgnis angesichts der Krise gab es auf diese
Briefe weder von der Militärregierung noch von den religiösen Führern eine Ant-
wort. Ganz im Gegenteil ließen sich die hohen Beamten des Kamakura-Shogunats
von den religiösen Oberhäuptern manipulieren, die Nichiren Daishonin gegenüber
Abneigung empfanden, und so betrachteten sie seine Religionsgemeinschaft weiter-
hin mit Argwohn und planten, sie zu unterdrücken.

Zu dieser Zeit hatten die Priester der Wahre-Worte-Schule, die Gebete für die
Unterwerfung der Mongolen darbrachten, bereits großen Einfluss. Außerdem besaß
Ryōkan-bō Ninshō vom Tempel Gokuraku-ji der Wahre-Worte-Verhaltensregel-
Schule große Macht, da er sich mit den zentralen Figuren der Militärregierung ver-
bündet hatte.

Die Tatsunokuchi-Verfolgung

Nichiren Daishonin wich vor diesen verschiedenen Schulen, die einen negativen
Einfluss auf die Menschen und die Gesellschaft ausübten, nicht zurück und fuhr
fort, deren Lehren zu widerlegen.

Als es im Jahr 1271 eine große Dürre gab, sollte Ryōkan ein Gebet für Regen
verrichten. Als der Daishonin davon erfuhr, bat er um einenWettkampf mit Ryōkan.

Er lautete folgendermaßen: Sollte es Ryōkan gelingen, innerhalb von sieben
Tagen Regen hervorzubringen, würde Nichiren Daishonin sein Schüler werden;
sollte es ihm nicht gelingen, sollte Ryōkan ein Anhänger des Lotos-Sutra werden.

Ryōkan nahm diesen Wettkampf erfreut an, da er bei Regengebeten etwas auf
sich hielt. Das Ergebnis war jedoch, dass es in den ersten sieben Tagen überhaupt
nicht regnete, so dass Ryōkan eine Verlängerung von sieben Tagen erbat. Es fiel
jedoch nicht nur kein Regen, sondern ein starkes Unwetter kam auf. Die Niederlage
Ryōkans auf ganzer Linie war offensichtlich.

Doch Ryōkan gestand sich seine Niederlage nicht ein. Vielmehr nahm sein Groll
gegenüber Nichiren Daishonin zu und er klagte ihn im Namen einer seiner unterge-

XXXV

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 36 /17.4.18

benen Priester unter falschen Beschuldigungen an. Zusammenmit Dōryū und ande-
ren trat er an die Tochter Hōjō Shigetokis, die die Frau von Hōjō Tokiyori und die
Mutter vonHōjō Tokimunewar, und drängte auf Repressionen gegen denDaishonin.

Am 10. September wurde Nichiren Daishonin wegen besagter Anklage vor Ge-
richt zitiert, um gegen die Anschuldigungen Stellung zu beziehen. Er wurde von
Taira no Yoritsuna, dem Magistrat des Gerichts, verhört.

Bei dieser Gelegenheit ermahnte Nichiren Daishonin ihn und lehrte ihn auf der
Grundlage der buddhistischen Prinzipien, wie ein Herrscher, der über ein ganzes
Land regiert, zu sein habe.

Zwei Tage später, am 12. September, griff Yoritsuna mit bewaffneten Soldaten
Nichiren Daishonin in seiner Hütte an, wobei er wie ein Landesverräter festgenom-
men wurde.

Bei diesem Angriff zeigte sich Nichiren Daishonin nicht im Geringsten erschro-
cken. Er deckte die Intrigen auf und erklärte furchtlos, dass er im Recht sei. Dann
ermahnte er sie scharf, dass die beiden Unglücke des Aufstands im eigenen Herr-
schaftsgebiet und der Invasion aus dem Ausland unweigerlich eintreten werden,
wenn sie Nichiren Daishonin, die Säule Japans, verfolgten.

Während die Kamakura-Regierung sich beriet, wurde er im Anwesen von Hōjō
Nobutoki, dem Gouverneur der Provinz Musashi und dem Kommandanten von Sa-
do, gefangengehalten. Doch in derselben Nacht wurde er plötzlich unter Bewachung
nach Tatsunokuchi am Stadtrand von Kamakura abgeführt. Taira no Yoritsuna und
andere hatten vor, ihn heimlich hinzurichten. Doch genau in dem Augenblick, da sie
ihn enthaupten wollten, erschien aus Richtung der Insel Enoshima plötzlich ein
rundes leuchtendes Objekt und durchzog den Nachthimmel von Südosten nach
Nordwesten. Die Soldaten schauderten vor Angst, und es war unmöglich, die Hin-
richtung durchzuführen.

Dieses Ereignis stellte für Nichiren Daishonin einen bedeutenden Wendepunkt
dar. Er hatte aufgrund der Verbreitung der Lehre des Lotos-Sutra eine Verfolgung
erfahren, die sein Leben bedrohte, was bedeutete, dass er sein Leben für das Lotos-
Sutra gegeben hatte.

Durch dieses Ereignis änderte der Daishonin sein Selbstverständnis von einem
Menschen (gewöhnlichen Sterblichen), der von Karma, Leid und Illusionen erfüllt
ist, und wurde sich bewusst, dass der Kern des Lotos-Sutra dasWesen seiner eigenen
Existenz ist. Mit anderen Worten erkannte er, dass die Seele Nichiren Daishonins,
der in der realen Gesellschaft existiert, das ursprüngliche Gesetz Nam-Myōhō-Ren-
ge-Kyō selbst ist. Im Menschen Nichiren ist also der Lebenszustand des ewigen
Buddha geöffnet und manifestiert worden. Nichiren Daishonin, der in seinem eige-
nen Leben das Mystische Gesetz, das alle Menschen für alle Ewigkeit erretten kann,
erkannt hatte, wurde sich seiner eigenen Lebensaufgabe bewusst, dieses Gesetz zu
lehren und zu verbreiten. Außerdem verstärkte er sein Verständnis, dass die Bodhi-
sattvas aus der Erde, die im Lotos-Sutra mit dieser Aufgabe beauftragt werden, er
selbst und seine Schüler sind, die mit ihm zusammen das Gesetz verbreiten.

XXXVI

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 37 /17.4.18

Seit diesem Ereignis schrieb er den Gohonzon von Nam-Myōhō-Renge-Kyō als
Objekt des Glaubens ein.

Die Verbannung nach Sado

Direkt nach der Tatsunokuchi-Verfolgung wurde Nichiren Daishonin in das Haus
von Homma Rokurō Saemon Shigetsura gebracht, nach Echi in der Provinz Sagami
(die heutige Stadt Atsugi in der Präfektur Kanagawa). Für einige Zeit hieß es, dass er
unschuldig sei und in Kürze freigelassen werden solle, doch eine Entscheidung wur-
de durch Personen herausgezögert, die ihm feindlich gesinnt waren. Darüber hinaus
wurden seine Schüler fälschlicherweise beschuldigt, sie hätten Feuer gelegt und
Menschen ermordet.

Letztendlich wurde beschlossen, ihn auf die Insel Sado zu verbannen. Nichiren
Daishonin verließ am 10. Oktober Echi und kam am 1. November in Tsukahara auf
Sado an. Als Wohnstätte wurde ihm eine verfallene Hütte namens Sammai-dō in
einem Friedhof bereitgestellt. In der strengen Kälte fehlte es ihm an Kleidung und
Nahrung, außerdem trachteten die Nembutsu-Anhänger auf Sado nach seinem Le-
ben. Dies war die Lage, in der sich Nichiren Daishonin auf Sado wiederfand.

Die Tatsunokuchi-Verfolgung hatte auch Auswirkungen auf seine Schüler in
Kamakura und anderen Orten. Sie wurden unter anderem gefangengenommen, ver-
trieben oder ihre Lehen wurden beschlagnahmt. Dabei entwickelten viele Schüler
Zweifel, und aus Feigheit und Selbstschutz gaben sie ihren Glauben auf.

Die Priester der Nembutsu- und anderer Schulen, die vernommen hatten, dass
Nichiren Daishonin nach Sado verbannt worden war, kamen aus Sado, Hokuriku,
Shin’etsu und anderen Orten zusammen und hielten auf Sado ein Treffen ab.

Sie verlangten von Homma Shigetsura, der für die Aufsicht Nichiren Daisho-
nins zuständig war, ihn zu töten. Doch Shigetsura befahl seinen Gefolgsleuten, ihn
vor Angriffen zu schützen und forderte die Anhänger und Priester der verschiede-
nen Schulen auf, sich als religiöse Personen einer Debatte zu stellen.

So wurde am 16. und 17. Januar 1272 eine religiöse Debatte veranstaltet. Dies
war die Tsukahara-Debatte. Doch die Priester waren weitaus weniger gelehrt als
diejenigen in Kamakura und einer nach dem anderen wurde von Nichiren Daishonin
widerlegt. So gab es nicht wenige, die an Ort und Stelle Anhänger seiner Lehre
wurden.

Zu dieser Zeit wurden das Ehepaar Abutsu-bō und Sennichi Anhänger Nichiren
Daishonins und unterstützten ihn, indem sie ihm unter schweren Bedingungen
heimlich Nahrungsmittel und andere Dinge zukommen ließen.

Im Februar 1272 ereignete sich innerhalb des Hōjō-Klans ein Aufstand, und in
Kamakura und Kyoto fanden Kämpfe statt (die Februar-Unruhen). In nicht einmal
hundertfünfzig Tagen war das Unglück des Aufstands innerhalb des eigenen Herr-
schaftsgebiets eingetreten, vor dem Nichiren Daishonin bei der Tatsunokuchi-Ver-
folgung gewarnt hatte.

XXXVII

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 38 /17.4.18

Unmittelbar nach seiner Ankunft auf Sado begann er, sein inneres Erwachen
und seine spirituelle Überzeugung, die er bei der Tatsunokuchi-Verfolgung erfahren
hatte, in einem längeren Werk zu dokumentieren. Als es Frühling wurde und die
Verkehrsverbindung wieder hergestellt war, traf aus Kamakura ein Bote von Shijō
Kingo ein, dem er diesesWerk übergab und es so nach Kamakura schickte. Es war die
Abhandlung Das Öffnen der Augen.

Die Schrift beginnt mit den Worten: „Es gibt drei Arten von Menschen, die ein
jeder respektieren sollte: Herrscher, Lehrer und Eltern.“ (S. 270) und erklärt dann
am Ende: „Ich, Nichiren, bin Herrscher, Lehrer, Vater und Mutter aller Menschen in
Japan.“ (S. 362) Diese Worte Nichiren Daishonins wurden auf viele Arten interpre-
tiert. Die Linie eines seiner direkten Schüler, Nikkō, deutet die Worte des Daishonin
als Ausdruck seiner Überzeugung aufgrund der Erfahrung in Tatsunokuchi, dass er
selbst der wahre Buddha der Spätzeit des Gesetzes sei. Denn die drei Tugenden des
Herrschers, des Lehrers und der Eltern stehen für den tiefen Wunsch, die Menschen
zu beschützten (Tugend des Herrschers), sie zu lehren und zur Erleuchtung zu füh-
ren (Tugend des Lehrers) und ihnen Unterstützung zu geben (Tugend der Eltern) –
und sind somit Eigenschaften des Buddha.

Im Sommer desselben Jahres wurde der Daishonin von Tsukahara nach Ichino-
sawa gebracht. Doch auch dort trachteten die Nembutsu-Anhänger und andere nach
seinem Leben, und so war er weiterhin in Gefahr.

Nichiren Daishonin begann während seiner Verbannung auf Sado das Objekt
der Widmung, den „Gohonzon“ in Form eines Schrift-Mandala an seine Schüler
zu verleihen. Im Jahr 1273 verfasste er die Schrift Das Objekt der Widmung zum
Betrachten des eigenen Lebens, errichtet in der fünften Fünfhundertjahr-Periode
nach dem Dahinscheiden des So Gekommenen, in der er ausführlich über die Be-
deutung und Verbreitung des Gohonzon von Nam-Myōhō-Renge-Kyō schrieb, den
die Menschen in der Spätzeit des Gesetzes zur Verwirklichung der Buddhaschaft
annehmen sollten.

1274 herrschte innerhalb der Kamakura-Regierung große Sorge über einen
möglichen Angriff der mongolischen Streitkräfte. Nichiren Daishonins Verbannung
wurde aufgehoben, und er wurde nach Kamakura zurückgebracht. Er schreibt, dass
Hōjō Tokimune eingesehen hatte, dass die Verbannung unrechtmäßig war. Am 8.
April, unmittelbar nach seiner Rückkehr nach Kamakura, wurde der Daishonin zur
Militärregierung geladen, wo seine Meinung gehört werden sollte. Die Teilnehmer
an diesem Gespräch stellten verschiedene Fragen zum Buddhismus. Nachdem er
diese beantwortet hatte, fragte ihn wahrscheinlich Taira no Yoritsuna anstelle von
Tokimune, wann mit einem Angriff der Mongolen zu rechnen sei. Nichiren Daisho-
nin antwortete, dass die Mongolen noch im selben Jahr Japan angreifen würden, und
warnte gleichzeitig erneut davor, die Wahre-Worte-Lehrer mit Gebeten für die Nie-
derlage der Mongolen zu beauftragen.

Bei dieser Begegnung hatte die Militärregierung gehofft, dass der Daishonin
genau wie die anderen Schulen für das Shogunat beten würde, und schlug daher vor,
Nichiren die gleiche Behandlung zukommen zu lassen und ihn zu unterstützen.

XXXVIII

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 39 /17.4.18

Doch Nichiren Daishonin erklärte fest, dass es für den Frieden und die Sicherheit des
Landes unerlässlich sei, den Glauben an irreführende Schulen abzulegen, und nahm
das Angebot nicht an. Letzten Endes kam man seinen Warnungen nicht nach, und
das Shogunat beauftragte andere Schulen mit Mudras und Mantras für Regen zu
beten. Dies war Nichiren Daishonins dritte Ermahnung an die Kamakura-Regierung
angesichts der eingetretenen und bevorstehenden Unglücke und Katastrophen ge-
wesen. Auch dieses Mal wurde sie von der Regierung ignoriert.

Lebensjahre am Berg Minobu

Da die Regierung seiner dreimaligen Ermahnung nicht Folge geleistet hatte, ent-
schloss sich Nichiren Daishonin nach alter Tradition, Kamakura zu verlassen. Im
Mai 1274 erreichte er Hakii in der Provinz Kai (heutige Präfektur Yamanashi) am
Fuße des Berges Minobu. Diese Region wurde von Hakii Sanenaga verwaltet, der
durch die Unterweisung von Nikkō Schüler des Daishonin geworden war. Nichiren
Daishonins Reise nach Minobu war gezeichnet von vielen Entbehrungen. Nach sei-
ner Ankunft in Minobu machte er sich sofort daran, wichtige Schriften wie Das
Herz des Lotos-Sutra wählen (nicht in diesem Band enthalten) und Die Wahl der
Zeit zu verfassen. Außerdem sandte er immer wieder Glaubensführungen undWor-
te der Ermutigung an seine Schüler, die in vielen Orten lebten. Seine Schüler wie-
derum besuchten ihn in Minobu oder sandten ihm durch Boten Berichte und Gaben.

Wie Nichiren Daishonin es vorhergesehen hatte, griff eine große mongolische
Streitmacht im Oktober dieses Jahres die Region Kyūshū an. Dies bedeutete, dass
das Unglück der Invasion aus dem Ausland Wirklichkeit geworden war.

Von der Richtigkeit seiner Aussagen überzeugt, verbreiteten seine Schüler seine
Lehre umso intensiver. Doch auf der anderen Seite schlossen sich hochrangige Pries-
ter der anderen Schulen mit denMachthabern der Kamakura-Regierung zusammen,
die den Angriff der Mongolen dafür nutzen wollten, das Land zu vereinen. Gemein-
sam planten sie verschiedene Intrigen und verfolgten die Schüler des Daishonin.

So war die Lage, als unter den führenden Schülern Nichiren Daishonins Shijō
Kingo in die Ungunst seines Lehnsherren fiel und Ikegami Munenaka von seinem
Vater verstoßen und enterbt zu werden drohte. Der Daishonin gab seinen Schülern
mit größter Sorgfalt Führung im Glauben, so dass sie ermutigt und auf der Grund-
lage des Glaubens jeweils ihre schwierige Situation überwanden.

In der Provinz Suruga, die dem Hōjō-Klan gehörte, und vor allem in der Fuji-
Region hatten viele Priester und Gläubige der Tendai-Schule und anderer Schulen
durch die Verbreitungsaktivitäten unter Führung von Nikkō ihren alten Glauben
verworfen und sich zum Buddhismus Nichiren Daishonins bekannt. Infolgedessen
begannen die Priester und Anhänger der Tendai-Tempel dieser Region Nichiren
Daishonins Schüler zu verfolgen, so dass ihr Leben in Gefahr war.

Am 21. September 1279 wurden einige Bauern aus Atsuhara, die Gläubige des
Daishonin waren, aufgrund falscher Beschuldigungen festgenommen und nach

XXXIX

Einleitung



Nichiren (33454) / p. 40 /17.4.18

Kamakura gebracht. Sie wurden imHaus von Taira no Yoritsuna verhört, was jedoch
mehr einer Folter gleichkam. Obwohl man von ihnen forderte, ihren Glauben an das
Lotos-Sutra aufzugeben, gab keiner von ihnen nach, und alle behielten ihren Glau-
ben bei.

Daraufhin wurden die drei Brüder Jinshirō, Yagorō und Yarokurō hingerichtet,
die siebzehn anderen wurden von ihrem Land vertrieben. Auch danach wurden die
Anhänger dieser Region verfolgt. Diese Verfolgung griff auch auf Nanjō Tokimitsu
über, der in der Nähe wohnte und diese Glaubensgefährten unterstützt hatte.

Diese Serie von Verfolgungen wird Atsuhara-Verfolgung genannt. Aufgrund
der Haltung der Bauern, die als seine Anhänger ihr Leben nicht schonten, soll
Nichiren Daishonin erkannt haben, dass unter den Menschen ein starker Glaube
etabliert war, der großen Verfolgungen standhielt. In der SchriftÜber Verfolgungen,
die dem Heiligen widerfahren, die er am 1. Oktober desselben Jahres verfasste, er-
klärte er, dass er siebenundzwanzig Jahre nach Begründung seiner Lehre, die „Ab-
sicht seines Erscheinens in dieser Welt“ verwirklicht hätte.

Sterben und Tod Nichiren Daishonins

Drei Jahre später, am 8. September 1282, verließ der Daishonin auf Anraten seiner
Schüler Minobu, um sich einer Badekur zu unterziehen. Er war durch die harten
Kämpfe über viele Jahre hinweg gesundheitlich schwer angeschlagen. Auf dem
Weg dorthin hielt er sich auf dem Anwesen von Ikegami Munenaka auf, in Ikegami
in der Provinz Musashi (der heutige Bereich Ōta in Tokio). Dort besuchten ihn seine
Schüler aus dem ganzen Land. Am 25. September hielt Nichiren Daishonin noch
eine Vorlesung über seine Abhandlung Über das Etablieren der richtigen Lehre für
Frieden im Land und traf verschiedene Anweisungen für die Zeit nach seinem Tod.
Im Beisein seiner Schüler verstarb er am 13. Oktober im Alter von 61 Jahren.

Sein Leben war von seinem Schwur und seinem Mitgefühl durchdrungen, dem
Unglück auf der Welt ein Ende zu bereiten, und es allen Menschen zu ermöglichen,
den Lebenszustand der Buddhaschaft in ihrem Leben zu öffnen. So hatte er sich sein
Leben lang der Verbreitung des Mystischen Gesetzes gewidmet. Er hatte gegen alle
üblen Kräfte gekämpft, die das Glück der Menschen zu verhindern suchten, und sein
Leben lang eine große Verfolgung nach der anderen erfolglreich überwunden.

Komitee für die deutsche Übersetzung

XL

Einleitung


	Outline placeholder
	Inhalt
	Vorwort zur deutschen Ausgabe der Schriften Nichiren Daishonins
	Geleitwort von Helwig Schmidt-Glintzer
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Der Buddhismus Nichiren Daishonins – seine Ursprünge und sein Potential für die Moderne










	Einleitung
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	1. Die Entstehung des Buddhismus und seine Entwicklung
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Shakyamuni
	Die Entwicklung verschiedener Schulen und ihre Verbreitung
	Die Einführung des Buddhismus in Japan










	2. Das Leben Nichiren Daishonins
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Geburt, Ordinierung als Priester und Lehrjahre
	Begründung seiner Lehre
	Einreichung der Schrift Über das Etablieren der richtigen Lehre für Frieden im Land und Verfolgungen aufgrund des Gesetzes
	Offizielles Schreiben des Mongolenreiches
	Die Tatsunokuchi-Verfolgung
	Die Verbannung nach Sado
	Lebensjahre am Berg Minobu
	Sterben und Tod Nichiren Daishonins




















	Anmerkungen der Übersetzer
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Outline placeholder
	Weitere Anmerkungen










	Schriften


