
Leseprobe

Sloterdijk, Peter

Die schrecklichen Kinder der Neuzeit 

© Suhrkamp Verlag

suhrkamp taschenbuch 4603

978-3-518-46603-2 

Suhrkamp Verlag



suhrkamp taschenbuch 4603



Hat die aktuelle Gesellschaftswissenschaft je das Défilé bemerkt, 
in dem »die schrecklichen Kinder der Neuzeit« von spätmittel-
alterlichen Tagen an den kommenden Jahrhunderten entgegenzo-
gen? Hat man die Tatsache berücksichtigt, wonach Europa – in der 
Folge überflügelt von seiner amerikanischen Filial-Kultur – an so 
gut wie alle anderen ethnischen Ensembles bzw. »Kulturen« der 
Erde seine paradoxeste und am wenigsten analysierte Erbschaft 
weitergab – die irrlichternde Botschaft von der Überflüssigkeit 
eines Erbes? Hat man in Rechnung gestellt, wie Europa, gemein-
sam mit seinem amerikanischen Partner, seine Wette in alle Welt 
hinaustrug, Herkunftsunsicherheit sei bei der Suche nach Zu-
kunftskompetenz nicht länger ein Makel, vielmehr eine sinnvolle 
Option, ja eine nahezu unentbehrliche Qualifikation?
	 Peter Sloterdijk, geboren 1947, ist Professor für Ästhetik und 
Philosophie an der Staatlichen Hochschule für Gestaltung in 
Karlsruhe und deren Rektor. 
	 Zuletzt erschienen im Suhrkamp Verlag: Zeilen und Tage (st 
4485), Der ästhetische Imperativ (st 4529) und Ausgewählte Über-
treibungen (st 4564).



Peter Sloterdijk
Die schrecklichen Kinder 

der Neuzeit
Über das anti-genealogische Experiment 

der Moderne

Suhrkamp



Erste Auflage 2015
suhrkamp taschenbuch 4603

© Suhrkamp Verlag 2014
Suhrkamp Taschenbuch Verlag

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung, 
des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung

durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form 

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren) 
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert 

oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Druck und Bindung: CPI – Ebner & Spiegel, Ulm█
Umschlag: Göllner, Michels

Printed in Germany
ISBN 978-3-518-46603-2



5

Inhalt

Vorbemerkung
Von Erbe, Sünde und Moderne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 9

Kapitel 1
Die permanente Flut. Über ein Bonmot der Madame 
de Pompadour . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 31

Kapitel 2
Dasein im Hiatus oder: Das moderne Fragen-Dreieck 
De Maistre –Tschernyschewski – Nietzsche  . . . . . . . . .         	 54

Kapitel 3
Dieser beunruhigende Überschuß an Wirklichkeit 
Vorausgreifende Bemerkungen zum Zivilisationsprozeß
nach dem Bruch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 75

Kapitel 4
Leçons d’histoire. Sieben Episoden aus der Geschichte 
der Drift ins Bodenlose: 1793 bis 1944/1971  . . . . . . . . .         	 95

Paris, den 22. Januar 1793, gegen acht Uhr abends  . .  	 95
Paris, den 2. Dezember 1804  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	108
Zürich, den 5. Februar 1916 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	128
Jekaterinburg, die Nacht vom 16. zum 17. Juli 1918 . 	144
Moskau, den 13. März 1938 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	163
Posen, den 4. Oktober 1943 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	179
Bretton Woods, 22. Juli 1944 / Washington 

15. August 1971  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	195



6 Inhalt

Kapitel 5
Das Über-Es: Vom Stoff, aus dem die Sukzessionen 
sind . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	222

1  Im Copy-Shop der Evolution  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	222
2  Der Patriarchengeist und die Transmissionskette  . 	242
3  Monstren-Zeugungen im Hiatus: Schimären und

Philosophenschüler . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	255
4  Der Bastard Gottes: Die Jesus-Zäsur . . . . . . . . . . .           	278

Kapitel 6
Die große Freisetzung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	312

1  Ecce homo novus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	312
2  Irreguläre Geburten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	328
3  Die Kinder des Abgrunds 

Von Mystik als antigenealogische Revolte . . . . . . .       	339
4  Die glorreichen Bastarde marschieren auf  . . . . . . .       	370
5  Kreative Diskriminierung: Legale und Illegale

Ein Triptychon  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	390
6  Von Abstammung kein Wort mehr

Voiture – de Sade – Jefferson – Emerson – 
Stirner – Marx – Deleuze/Guattari  . . . . . . . . . . . .            	424

Ausblick 
Im Delta . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	483



I grow, I prosper. 
Now, gods, stand up for bastards! 

William Shakespeare, King Lear, I, 2.





9

Vorbemerkung

Von Erbe, Sünde und Moderne

Der Mensch ist das Tier, dem man die Lage erklären muß. 
Hebt es den Kopf und blickt über den Rand des Offensicht-
lichen, wird es von Unbehagen am Offenen bedrängt. Un-
behagen ist die angemessene Antwort auf den Überschuß 
des Unerklärlichen vor dem Erschlossenen. 

Früh manifestiert sich solches Unbehagen in Erkundi-
gungen nach Anfang, Ziel und Bedeutung der menschlichen 
Situation. Griechische Philosophen haben es als »Staunen« 
(thaumazein) mystifiziert, seit sie vorgaben, diese Empfin-
dung sei intellektuell stets anregend und existentiell erhaben. 
Die Romantiker sind den Philosophen gefolgt. Sie erhoben 
das Phänomen in den Geheimniszustand. Sie wollten die 
Quelle der Poesie in ihm erkennen, als sei das Staunen die 
Reaktion der Alltäglichkeit auf das Mysterium. Erst Des
cartes hat das Staunen entzaubert, als er das estonnement als 
die erste und unangenehmste unter den »Leidenschaften der 
Seele« anführte. Sie könne immer nur von Übel sein.1 

Dem alltäglichen Empfinden war der mißliche Charakter 
des Zustands ohnedies nie auszureden. Du kennst die An-
fänge nicht, die Enden sind dunkel, irgendwo dazwischen 
hat man dich ausgesetzt. In der Welt sein heißt im unklaren 
sein. Am besten ist es, man hält sich an den Schein des Sich-
Auskennens in der näheren Umgebung, die man seit einer 

1	 »L’estonnement est un excès d’admiration, qui ne peut jamais estre que 
mauvais.« René Descartes, Die Leidenschaften der Seele (1649), Fran-
zösisch-Deutsch, herausgegeben und übersetzt von Klaus Hammacher, 
Hamburg 1996, S. 114.



10 Vorbemerkung

Weile die »Lebenswelt« nennt. Verzichtest du auf weitere 
Fragen, bist du vorläufig in Sicherheit. 

Nicht das Wort war am Anfang, sondern das Unbehagen, 
das nach Worten sucht. Dem Mythos fiel die Aufgabe zu, 
Wege aus der ersten Unklarheit anzuzeigen. Wovon man 
nicht schweigen konnte, davon mußte man erzählen. Erzäh-
len heißt, so zu tun, als wäre man am Anfang dabeigewesen. 
Erzähler spiegeln gerne vor, sie könnten mit dichten Gefä-
ßen an langen Seilen aus dem Brunnen der Vergangenheit 
schöpfen. Öfters wurde die Behauptung, höhere Erzähl-
macht zu besitzen, von der Suggestion begleitet, man habe 
aus gewöhnlich gut unterrichteten Jenseitskreisen bevor-
zugte Einsichten in die näheren Umstände des Endes erhal-
ten.

Durch den Erfolg des Christentums hat sich in der westli-
chen Zivilisationssphäre die biblische Auslegung des Unbe-
hagens am In-der-Welt-Sein durchgesetzt. Die übermittelt 
mittels einer kurzen Erzählung eine einleuchtende, obgleich 
düstere Lektion: Fühlen wir uns vom Befund unseres Da-
seins nicht selten befremdet, so aus einem begreiflichen 
Grund. Wir sind Vertriebene, fast von Anfang an. Wir alle 
haben eine Heimat gegen ein Exil getauscht. Sind wir hier in 
der Welt, so weil wir nicht würdig waren, an einem besseren 
Ort zu bleiben. 

Im Licht des mächtigsten Mythos des Westens sind die 
Post-Adamiten Wesen, an denen eine Bestrafung ihre Spu-
ren hinterlassen hat, unverbüßlich, irreversibel, in jeder Ge-
neration von neuem. Er handelt von der fortbestehenden 
Vertreibung, die uns aus der paradiesischen Situation in die 
jetzige Verlegenheit versetzt hat. Die Lage des Menschen ist 
Sündenfolge. 

Der Mythos hebt das Unbehagen nicht auf, er macht es 
erträglich, indem er es erläutert. Die Grundregel der My-



11Von Erbe, Sünde und Moderne

thodynamik besagt: Jede Geschichte ist besser als keine Ge-
schichte. Auch ein dunkler Mythos erhellt die Lage, indem 
er dem Unbehagen eine Fassung gibt. Oft unterdrückt er 
sogar das Aufsteigen des Unbehagens, indem die Erklärung 
der Empfindung zuvorkommt. 

Jedoch kann aufgrund paradoxer Nebeneffekte bei der 
Auslegung des Unbehagens am In-der-Welt-Sein der Effekt 
auftreten, daß das schwer Erträgliche in gesteigerter Form 
wiederkehrt: dann nämlich, wenn die unklare Lage infolge 
der Auslegungen des Mythos noch um vieles schlimmer er-
scheint als die anfängliche Irritation, zu deren Behebung die 
Erzählung in Gang gesetzt wurde. 

Für eine solche Übersteigerung des Unbehagens durch 
seine Erklärung bietet die Ideengeschichte Alteuropas kein 
stärkeres Beispiel als die Auslegung der biblischen Erzäh-
lung von der Vertreibung der menschlichen Ureltern aus 
dem Paradies bei Aurelius Augustinus (354-430).1 Aufgrund 
seiner Intervention wurde aus dem Unbehagen Bestürzung. 
Anfängliche Konfusion wandelte sich in Perplexität. Der 
Bischof von Hippo hatte den Weg vom Mythos zum Logos 
mit jener Folgerichtigkeit zurückgelegt, die die Wesensver-
wandtschaft von Theologie und Extremismus ahnen läßt. 
Sie macht bis heute schaudern, sollte man sich noch einmal 
der Mühe unterziehen, den Vorgang aus den Akten aufzu-
rollen. Es war der Übergang von einem Ursprungsmärchen 
voll symbolischer Bezüge und archetypischer Obertöne in 
eine Katastrophendoktrin von primärmasochistischer Ein-
dringlichkeit.

1	 Die kritischen Passagen finden sich vor allem in den Genesis-Kommen-
taren Augustinus’ und in den Büchern XII bis XIV des Werks über den 
Gottesstaat. Analoge Verdunkelungen zeigen sich im iranischen Dualis-
mus, in manchen Varianten des Hinduismus und in einigen Versionen der 
spätantiken Gnosis.



12 Vorbemerkung

Die Steigerung des vagen Unbehagens zum metaphysischen 
Debakel bewirkte die Lehre vom peccatum originale – ei-
nem theologischen terminus technicus, den man im Deut-
schen seit dem 13. Jahrhundert mit dem sachlich völlig an-
gemessenen Begriff »Erbsünde« wiedergibt. Sie resultierte 
aus der unnachgiebigen Rationalisierung der biblischen 
Erzählung von der Vertreibung der Menscheneltern durch 
den – mit Origines und dem Pseudo-Areopagiten – ambi-
tioniertesten Gottes-Logiker des ersten nach-christlichen 
Jahrtausends. Das Judentum, dem die Urheberrechte an 
dem Vertreibungsmärchen gehörten, hatte sich in der Re-
gel damit begnügt, den Aufenthalt der Menschen in einer 
suboptimalen Welt recht und schlecht zu motivieren, indem 
es die in nach-babylonischer Zeit kolportierte Geschichte 
zusammen mit dem übrigen Hausvorrat erbauender und 
ermahnender Überlieferungen von Generation zu Gene-
ration weitertrug. Die jüdischen Rezipienten konnten den 
psychischen Gewinn aus der mythischen Erklärung verbu-
chen, da sie nun immerhin wissen durften, woran sie waren. 
In ihre so erklärte Lage fanden sie sich mit dem mutigen 
Realismus, der ihrer Weisheitstradition von alters her eigen  
war. 

Augustinus hingegen löste mit seiner verschärften Sün-
den-Doktrin eine Verdüsterung aus, von der sich die west
liche Welt bis zum heutigen Tag nur zögernd erholt. Er 
wollte sich nicht damit zufriedengeben, den außerparadie-
sischen status quo der Menschen demütig zur Kenntnis zu 
nehmen. Er drängte darauf, den Fall tiefer zu motivieren, in-
dem er ihn zu einem Entfremdungsdrama zwischen Mensch 
und Gott überhöhte, bei dem die Rolle des böse lachenden 
Dritten dem Satan zufiel, dem selbstverliebten Anführer der 
aufrührerischen Engel. Der nordafrikanische Bischof, Ex-
Manichäer und Platoniker, der der weltlichen Weisheit ab-
geschworen hatte, erwies sich einmal mehr als die Diva der 



13Von Erbe, Sünde und Moderne

Theologie: Eine Arie vorzutragen, ohne ihre eigene Note in 
sie zu legen, kam für sie nicht in Frage. Dem Hysteriker von 
Hippo, aufgrund seiner Begabung für Schuldgefühle zu hö-
heren kirchlichen Aufgaben prädestiniert, schien es geboten, 
den kritischen Vorgang aus der mythischen Vergangenheit 
herauszulösen, um ihn im Leben jedes einzelnen zu reak-
tualisieren. 

Man könnte das Manöver zunächst für eine Sache der 
nachzureichenden Plausibilität halten: Die Idee der Gerech-
tigkeit Gottes gerät ja leicht in ein bedenkliches Licht, wenn 
die Nachkommen Adams ausnahmslos für eine einzige, 
in ferner Vorzeit begangene Sünde eines ansonsten profil-
schwachen Vorfahren büßen müssen, ohne in eigener Sache 
Schuld auf sich geladen zu haben. Hatte schon der Mythos 
in seiner schlichten Gestalt das Risiko mit sich gebracht, 
daß die gewöhnliche Vernunft nach der Verhältnismäßigkeit 
zwischen Fehltritt und Strafe fragen könnte – denn Tod, 
Not und Krankheit, eines wie das andere im Paradies unbe-
kannte Übel, sollen nach der Aussage des Apostels Paulus 
als die gerechten Folgen der Urelternsünde gelten –, stellt 
sich hinsichtlich der ferneren Nachkommen um so mehr das 
Problem, warum auch sie, Jahrtausende post eventum, noch 
immer für die Verfehlung der Vorfahren büßen sollten. 

Es lohnt sich, auf die augustinischen Antworten und ihre 
Ausarbeitungen durch die Theologie des folgenden Jahrtau-
sends einen Blick zu werfen, wäre es auch nur, weil man auf 
diese Weise Einsicht in die Fabrikation der alteuropäischen 
Psyche und einige ihrer bestimmenden Komplexe gewinnt. 

Die klassische Erbsünden-Lehre läßt sich in einen logi-
schen und einen moralisch-sexualpathologischen Teil auf-
gliedern. Welcher von beiden für modernes Empfinden 
und Argumentieren befremdlicher ist, wäre nicht leicht zu 
sagen. Der logische Aspekt der Lehre vom peccatum origi-



14 Vorbemerkung

nale mutet dem zeitgenössischen Interessenten die Aufgabe 
zu, sich auf den Standpunkt antiker Ursprungsphilosophie 
und ihrer mittelalterlichen Überarbeitungen zurückzuver-
setzen. Ihr zufolge wäre alles Entsprungene »auf gewisse 
Weise« im »Ursprung« (arché, principium) enthalten und 
verkörpere nur dessen zeitlich und phänomenal versetzte 
»Entfaltung«. Alle später lebenden Menschen wären also 
»im Samen Adams« mit-präsent gewesen, da gemäß dieser 
inzwischen außer Dienst gestellten Logik noch die fernste 
Folge im ersten Beginn angelegt ist. Es gibt nichts Neues 
in der Welt, nur die Entfaltung präformierter Substanzen. 
Hat Adam, der Ursprungs-Mann, seine bei der Schöpfung 
intakte Substanz durch erste Sünde korrumpiert, geht die 
Korruption auf die Nachkommen über, da diese »in ihm« 
mitenthalten sind. Nicht bloß die ursprünglich heile Sub-
stanz soll teilbar und dennoch in jedem ihrer Teile in Gänze 
anwesend sein. Für die Korruption der Substanz gilt das 
Gesetz der Anwesenheit des Ursprungs im nachgeordneten 
Glied wie das der Anfangsmacht in der Folgeerscheinung 
in gleicher Weise. Jeder Nachkomme Adams ist darum »in 
Adam« mitkorrupt. 

Hat die zeitgenössische Vernunft schon einige Mühe mit 
der bizarren Mengenlehre des Ursprungs-Denkens, so wird 
sie durch den moralischen und sexualpathologischen Teil des 
Erbsündendogmas erst recht heftig vor den Kopf gestoßen. 
Mit ihm wird die Doktrin psychologisch invasiv und mo-
ralisch zudringlich. Sie gibt vor, eine Phänomenologie der 
Sünde zu liefern, die zu zeigen vermöge, wie das erste Fehl-
verhalten sich in jedem einzelnen der Adamskinder spon-
tan reaktualisiert. Der Tatbestand des peccatum originale 
gilt als erfüllt, wenn sich die Erbverfehlung des Vorfahren 
in der eigenen Verfehlung des Nachgeborenen wiederholt. 
Der Erbsündenprozeß darf sich nicht nur als passive Über-
nahme einer alten Last vollziehen, obschon das Gewicht der 



15Von Erbe, Sünde und Moderne

Passivität in der außerparadiesischen Verfassung des Men-
schen schwer genug wiegt. Zusätzlich ist zu erweisen, wie 
das Wiederaufflammen der Sünde im einzelnen zustande 
kommt, damit sie ihm auch als persönliche Tat zugerechnet 
werden kann. Nicht bloß als Erbe des adamitischen Makels 
ist der Nachkomme zur Sünde disponiert; er wird zum Sün-
der aus eigener Intensität. 

Allein dieses moralisch-theologische Arrangement 
schützt die Gerechtigkeit Gottes gegen den Vorwurf, sie 
antworte auf Adams Fehltritt mit einer Überreaktion. Die 
Nachkommen haben das peccatum originale auf eigene 
Rechnung erneut zu begehen, um ihre Verdammnis – ge-
nauer ihre Verdammnis zur Verdammnis – zu verdienen. 
Und sie begehen es unfehlbar, weil sie mit dem Makel des 
Sündigenmüssens ins Leben treten. Das ist es, was Augusti-
nus’ listige und zudringliche Wendung vom non posse non 
peccare als letzte Wahrheit der natürlichen conditio humana 
nach den Fall besagt. Die Korruption ist dem Menschen 
zuvorgekommen. Der Mensch ist das Lebewesen, das nicht 
nicht sündigen kann, solange nicht die Gnade einigen Weni-
gen einen Weg der Rückkehr in die Integrität aufzeigt. Daß 
es wenige sind, die zu den Erwählten rechnen werden, steht 
für Augustinus außer Zweifel. Am Hof Gottes sind ja nur 
die beim Aufruhr der Engel freigewordenen Plätze nachzu-
besetzen. An einem darüber hinausgehenden Kontingent an 
Kandidaten der Erlösung besteht im Jenseits weder Bedarf 
noch Interesse. Für sentimentalen Universalismus gibt es in 
der vera religio von der ersten Minute an keinen Raum, was 
auch immer spätere, universalistisch überventilierte Apostel 
und deren philosophischer Nachtrab hierzu sagen werden. 
Das authentische Christentum, wie es von Paulus bis Au-
gustinus kodifiziert wurde, bleibt als strikte Erwählungs- 
und Gnaden-Religion eine Sache der Wenigsten, einiger 
erratischer verbaler Gesten »an alle« und pro multis un‑ 



16 Vorbemerkung

geachtet.1 Seine heilige Schrift, recht verstanden, ist eher ein 
Buch für keinen als für alle. 

Den Hebelpunkt für seine Lehre von der anhaftenden 
Erblichkeit der Sünde findet Augustinus im Generations-
prozeß: Wie das zweigeschlechtliche Leben als solches ist 
die Sünde eine sexuell übertragbare Krankheit. Mehr noch: 
Der Modus der Übertragung, der Geschlechtsakt, beinhaltet 
die Wiederholung der ersten Sünde, weil er nicht ohne su-
perbia, das heißt nicht ohne die überhebliche Selbstbevorzu-
gung des Geschöpfs vor seinem Schöpfer, zustande kommt. 
Der sexuelle Höhepunkt ist die Spur des teuflischen Hoch-
muts, in dem sich die Kreatur von ihrem Ursprung abwen-
det, um sich selber an die erste Stelle zu rücken.2 Wären die 
Menschen fähig geblieben, sich fortzupflanzen, ohne ihren 
sinnlichen Aufruhr zu genießen, wären sie dem Heil näher 
geblieben. Doch im postlapsarischen Zustand haben sie den 
Stachel des Strebens nach selbstbezüglicher Lust im Fleisch. 
Die sinnliche Wollust, sofern sie die Wendung zum Vorrang 
des Ich vollzieht, verwirkt die Ewigkeit. 

In modernen Kontexten würde man das augustinische 
Argument in die These kleiden, wonach sich in der Lust an 
der Lust die »narzißtische« Disposition der Psyche geltend 
macht: Diese freilich ist, um zur religiösen und metaphy-
sischen Diktion zurückzukehren, mit der Einordnung des 
Geschöpfs in die kosmischen Hierarchien nicht verträglich. 
Die Verkehrungstendenz haftet den Sterblichen aufgrund 
ihrer primären Libido-Orientierung unauslöschlich an. 
Im Stand der Korruption ist der Mensch zur Selbstbevor-

1	 Namentlich Apostelgeschichte 3,21. Die in jüngerer Zeit geführte Aus-
einandersetzung über die Differenz von pro omnibus oder pro multis 
in den Einsetzungsworten des Abendmahls ist eine Scheindebatte, weil 
beide Wendungen die ursprüngliche Adressierung des Christentums an 
die wenigen Erwählten aller Kategorien unsichtbar machen.

2	 Vgl.: De Civitate Dei, 14. Buch, Abschnitt 15: »Der Hochmut der Über-
tretung ist schlimmer als die Übertretung selbst.«



17Von Erbe, Sünde und Moderne

zugung verdammt. Der Wille der Eigenmacht wohnt dem 
Nachkommen Adams allzu tief inne, als daß er ihn aus eige-
nem Entschluß abstreifen könnte. Die Liebes-Ordnung ist 
bei ihm von Grund auf verdreht. Er instrumentalisiert das 
Absolute und vergöttlicht die Instrumente. Obendrein ist er 
dazu verurteilt, seine Verfassung vor sich selbst zu verber-
gen – die Verkehrung hat die Unaufrichtigkeit zur ständi-
gen Begleiterin. Die Geschichte der Selbstbevorzugung, die 
zugleich die halbbewußte mauvaise foi ist, führt in »Gott-
ferne«, Aufstand, Abfall, Irre, Sünde, Perversion und wie 
die großen Titel der Verfehlung sonst heißen. An ein Ende 
gelangte sie nur, wenn dem Menschen gezeigt wird, wie er 
sich anzustellen hätte, wollte er dem Schöpfer wieder den 
Vortritt lassen. Dies könne ausschließlich das Hören auf das 
Evangelium leisten. Es allein solle zum posse non peccare der 
wirklichen Gläubigen und zum non posse peccare der Ver-
klärten zurückführen.1 

Damit wird der Sturz in die Erbsünde immerhin für einige 
Erwählte reversibel. Die augustinische Rekonstruktion der 
menschlichen Geschichte nach dem Fall läßt deutlich wer-
den, wie sehr das Christentum der Bemühung entsprang, die 
ursprüngliche Überreaktion Gottes gegen Adams Verfeh-
lung durch ein Erlösungswerk zu kompensieren, das dem 
Menschen eine geringe Heilschance zurückgab, ohne daß 
der im Zorn zu weit gegangene Gott das Gesicht verlieren 
mußte. Die Schriften Augustinus’ sind von der Einstimmung 
in das Klima der Überbestrafung durchzogen: Es kann für 
den strengen Bischof von Hippo kein irdisches Elend geben, 
an dem der Mensch nicht letztlich selber schuld wäre. 

Es gehört zu Augustinus’ problematischen Verdiensten, 
wenn die westliche Zivilisation durch seine Anregungen ei-

1	 Gläubig ist, wer die Fähigkeit, nicht zu sündigen, wiedergewinnt, ver-
klärt, wer zum Stand des Nicht-mehr-sündigen-Könnens aufsteigt.



18 Vorbemerkung

nen Gedanken der Erblichkeit von Schuld, Sünde und Kor-
ruption zu entwickeln vermochte, der es mit dem indischen 
Konzept des Karma von ferne aufnehmen konnte. Indem 
Augustinus alle spontanen Intuitionen der moralischen All-
tagsvernunft auf den Kopf stellte, konzipierte er eine Form 
von Sündigkeit, die durch die Tatsachen der Fortpflanzung 
unmittelbar auf sämtliche Nachkommen Adams überging – 
einzig den jungfräulich empfangenen Erlöser ausgenom-
men. Mit Hilfe seines Erbsünde-Konzepts gelang dem me-
lancholischen Bischof die Konstruktion eines Kontinuums 
irdischer Geschichte, das ganz im Zeichen der zugleich an-
geborenen und immer spontan erneuerten Auflehnung der 
Einzelnen gegen Gott stünde. Die civitas terrena ist nichts 
als ein langes Défilé von Aufständen, Anmaßungen und Ver-
brechen, das von den Bemühungen einiger redlicher Herr-
scher und Richter um die irdische iustitia nur unzulänglich 
eskortiert wird. Aufstand ist das Wesen des Menschen: Der 
Mensch wird wie Gott, indem er dessen Privileg, nein sa-
gen zu können, auf Gott selbst anwendet. Als Albert Camus 
im Jahr 1951 seinen Großessay Der Mensch in der Revolte 
publizierte, hatte er noch immer kaum mehr anzubieten als 
eine um aktuelle Beispiele bereicherte Paraphrase der Leh-
ren seines Landsmanns Augustinus. 

Man darf von der tiefsinnig-heimtückischen Konstruk-
tion der ersten menschlichen Verfehlung und ihrer unver-
meidlichen Weitergabe durch den Akt der Fortpflanzung 
ohne Zorn und Eifer behaupten, sie habe aus psychohistori-
scher Sicht über die Entwicklung des Westens einen Schatten 
geworfen, dessen Aufhellung durch philosophische, theolo-
gische, psychologische, soziologische und literarische Auf-
klärung bis heute nicht als abgeschlossen gelten kann. Nach 
wie vor sind die Einprägungen des metaphysischen Maso-
chismus augustinischer Herkunft mitsamt seiner Fracht 
an politischer Phobokratie und existentieller Körperfeind-



19Von Erbe, Sünde und Moderne

schaft in den Archipelen des Christentums spürbar1 – zwei 
Grundübel, zu denen sich Inquietismus, Erwählungspanik, 
Kulpabilismus, sexualneurotische Befangenheit und Kult 
des Elends gesellen. Kein harmloser Befund, bedenkt man, 
daß das Christentum mit über zwei Milliarden nominellen 
Gläubigen bis auf weiteres die numerisch größte, zudem 
theologisch intensivste Religionsmacht der Welt darstellt, 
mögen auch die düsteren Erbsachen heute fast überall in die 
unauffälligen Dialekte von Empathie, Sozialarbeit und Soli-
darität umcodiert worden sein. 

Auch für die Nachdunkelung des Berichts von der Vertrei-
bung aus dem Paradies durch die augustinische Erfindung 
der Erbsünde gilt das mythodynamische Grundgesetz, das 
im Feld des primären Unbehagens regiert: Jede Erzählung 
ist besser als keine Erzählung. Keine dunkle Erzählung kann 
sich jedoch den Wirkungen von Aufklärung entziehen, die 
alte Geschichten unter neue Beleuchtungen stellt. Je düste-
rer die Redaktion einer alten Geschichte ausfiel, desto hef-
tiger manifestiert sich später das Bedürfnis, die Erzählung 
durch Umerzählung aufzuhellen. 

Diese Beobachtung läßt sich an den Schicksalen der Erb-
sündenlehre in moderner Zeit erläutern. Schon Rousseau 
lieferte eine weltliche Umschreibung der Doktrin, indem er 
die Vertreibung aus dem Paradies der Eigentumslosigkeit als 
den Gründungsakt der bürgerlichen Gesellschaft auslegte: 
An die Stelle der Erbsünde tritt die erste Regung des Sinns 
für Privatbesitz: Mit dem Satz: Ceci est à moi! – »dies gehört 
mir« beginnt die Geschichte der bürgerlichen Gesellschaft, 
die nach Rousseau eine einzige Sequenz von Entfremdun-
gen und Verkünstlichungen darstellt. Betrachtet Rousseau 

1	 Ein positiveres Resümee bietet Erich Przywara, Augustinisch. Ur-Hal-
tung des Geistes, Einsiedeln 1970, S. 77 f. Kap. VIII. Augustinus in unse-
rem Jahrhundert.



20 Vorbemerkung

das Eigentum auch als den Ursprung zahlreicher zivilisato-
rischer Übel, streitet er die Unvermeidlichkeit dieser Erfin-
dung nicht ab. Er hatte – wie nach ihm Bismarck1 – begrif-
fen, daß alle Legitimität letztlich auf einer verjährten Illegi-
timität beruht. Mit seiner Neudeutung der Urkatastrophe 
vollzieht er den Schritt, der die künftigen Stellungnahmen 
der Modernen zur Frage nach dem ersten Übel vorzeichnet: 
Er enttheologisiert das Böse und verlagert die Quelle der 
Korruption auf das Feld des Sozialen. 

Immanuel Kant, der Bewunderer Rousseaus, löst die 
Geschichte des Sündenfalls vollends aus dem religiösen 
Kontext und versetzt sie in eine zivilisationsgeschichtliche 
Perspektive: Es begründet in seinen Augen die Ehre des 
Menschengeschlechts, aus dem Paradies vertrieben worden 
zu sein, da es nur so auf den Weg der Vernunft und des Fort-
schritts gebracht werden konnte.2 Indem die Ureltern ihre 
Bequemlichkeit verloren, wurden ihre Nachkommen zu 
Agenten der Sittlichkeit und der immer strebenden Bemü-
hung. Das bürgerliche Dasein beginnt, wo die paradiesische 
Faulheit endet. 

Bei Friedrich Schiller findet man schließlich die vollstän-
dige Umwertung der Vertreibungsgeschichte: Er läßt den 
Prozeß der menschlichen Freiheit geradewegs mit dem Sün-
denfall beginnen, ja, er zelebriert diesen als »die glücklichste 
und größte Begebenheit in der Menschengeschichte«. Sie 
eröffnete die Bahn der Selbsttätigkeit. Weit davon entfernt, 
eine Erbschuld zu begründen, gibt der ursprüngliche Unge-
horsam gegen Gott unter dem Baum der Erkenntnis die er-
ste Probe der erwachenden Vernunftkräfte. Mit einem ihrer 
unwürdigen, trägen Paradies im Rücken blickt die Mensch-

1	 Otto von Bismarck, Gedanken und Erinnerungen, Kapitel VIII.
2	 Immanuel Kant, Muthmaßlicher Anfang der Menschheitsgeschichte, 

1786. Vgl. Kurt Flasch, Eva und Adam. Wandlungen eines Mythos, Mün-
chen 2005, S. 86.


