Suhrkamp Verlag

Leseprobe

Sloterdijk, Peter
Die schrecklichen Kinder der Neuzeit

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch 4603
978-3-518-46603-2



suhrkamp taschenbuch 4603



Hat die aktuelle Gesellschaftswissenschaft je das Défilé bemerkt,
in dem »die schrecklichen Kinder der Neuzeit« von spatmittel-
alterlichen Tagen an den kommenden Jahrhunderten entgegenzo-
gen? Hat man die Tatsache berticksichtigt, wonach Europa —in der
Folge tiberfliigelt von seiner amerikanischen Filial-Kultur — an so
gut wie alle anderen ethnischen Ensembles bzw. »Kulturen« der
Erde seine paradoxeste und am wenigsten analysierte Erbschaft
weitergab — die irrlichternde Botschaft von der Uberfliissigkeit
eines Erbes? Hat man in Rechnung gestellt, wie Europa, gemein-
sam mit seinem amerikanischen Partner, seine Wette in alle Welt
hinaustrug, Herkunftsunsicherheit sei bei der Suche nach Zu-
kunftskompetenz nicht linger ein Makel, vielmehr eine sinnvolle
Option, ja eine nahezu unentbehrliche Qualifikation?

Peter Sloterdijk, geboren 1947, ist Professor fiir Asthetik und
Philosophie an der Staatlichen Hochschule fiir Gestaltung in
Karlsruhe und deren Rektor.

Zuletzt erschienen im Suhrkamp Verlag: Zeilen und Tage (st
4485), Der dsthetische Imperativ (st 4529) und Ausgewdblte Uber-
treibungen (st 4564).



Peter Sloterdijk
Die schrecklichen Kinder
der Neuzeit

Uber das anti-genealogische Experiment
der Moderne

Suhrkamp



Erste Auflage 2015
suhrkamp taschenbuch 4603
© Suhrkamp Verlag 2014
Suhrkamp Taschenbuch Verlag
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des 6ffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Druck und Bindung: CPI — Ebner & Spiegel, Ulm
Umschlag: Gollner, Michels
Printed in Germany
ISBN 978-3-518-46603-2



Inhalt
Vorbemerkung
Von Erbe, Stinde und Moderne. . ................... 9
Kapitel 1
Die permanente Flut. Uber ein Bonmot der Madame
de Pompadour ........ ... oo 31
Kapitel 2
Dasein im Hiatus oder: Das moderne Fragen-Dreieck
De Maistre —~Tschernyschewski — Nietzsche ......... 54
Kapitel 3

Dieser beunruhigende Uberschuf§ an Wirklichkeit
Vorausgreifende Bemerkungen zum Zivilisationsprozef§

nachdemBruch........ ... ... ... . L 75

Kapitel 4

Legons d’histoire. Sieben Episoden aus der Geschichte

der Drift ins Bodenlose: 1793 bis 1944/1971.......... 95
Paris, den 22. Januar 1793, gegen acht Uhr abends .. 95
Paris, den 2. Dezember 1804 .................... 108
Zirich, den 5. Februar 1916 . ............. ... ..., 128
Jekaterinburg, die Nacht vom 16. zum 17. Juli 1918 . 144
Moskau, den 13. Marz 1938 ..................... 163
Posen, den 4. Oktober 1943 ..................... 179

Bretton Woods, 22. Juli 1944 / Washington
I5. AUGUSE IO7T ¢ v uvv ettt 195



6 Inhalt

Kapitel 5

Das Uber-Es: Vom Stoff, aus dem die Sukzessionen

SINA + et e
1 Im Copy-Shop der Evolution .................
2 Der Patriarchengeist und die Transmissionskette .
3 Monstren-Zeugungen im Hiatus: Schimiren und

Philosophenschiler............. ... ... . ...,

4 Der Bastard Gottes: Die Jesus-Zasur............

Kapitel 6
Die grofle Freisetzung . . . ... ooovvviiieiinn...
1 Eccehomonovus ............ ... oo L
2 Irregulire Geburten..........................
3 Die Kinder des Abgrunds
Von Mystik als antigenealogische Revolte . ... ...
4 Die glorreichen Bastarde marschieren auf .......
5 Kreative Diskriminierung: Legale und Illegale
Ein Triptychon ..... ... .. ... . .. oL
6 Von Abstammung kein Wort mehr
Voiture — de Sade — Jefferson — Emerson —
Stirner — Marx — Deleuze/Guattari .............

Ausblick
ImDelta ..o



I grow, I prosper.
Now, gods, stand up for bastards!
William Shakespeare, King Lear, I, 2.






Vorbemerkung

Von Erbe, Siinde und Moderne

Der Mensch ist das Tier, dem man die Lage erkliren muf3.
Hebt es den Kopf und blickt iiber den Rand des Offensicht-
lichen, wird es von Unbehagen am Offenen bedringt. Un-
behagen ist die angemessene Antwort auf den Uberschufl
des Unerklarlichen vor dem Erschlossenen.

Frith manifestiert sich solches Unbehagen in Erkundi-
gungen nach Anfang, Ziel und Bedeutung der menschlichen
Situation. Griechische Philosophen haben es als »Staunen«
(thaumazein) mystifiziert, seit sie vorgaben, diese Empfin-
dung sei intellektuell stets anregend und existentiell erhaben.
Die Romantiker sind den Philosophen gefolgt. Sie erhoben
das Phinomen in den Geheimniszustand. Sie wollten die
Quelle der Poesie in ihm erkennen, als sei das Staunen die
Reaktion der Alltaglichkeit auf das Mysterium. Erst Des-
cartes hat das Staunen entzaubert, als er das estonnement als
die erste und unangenehmste unter den »Leidenschaften der
Seele« anfiihrte. Sie kénne immer nur von Ubel sein.!

Dem alltdglichen Empfinden war der mif8liche Charakter
des Zustands ohnedies nie auszureden. Du kennst die An-
finge nicht, die Enden sind dunkel, irgendwo dazwischen
hat man dich ausgesetzt. In der Welt sein heifSt im unklaren
sein. Am besten ist es, man hilt sich an den Schein des Sich-
Auskennens in der niheren Umgebung, die man seit einer

1 »Lestonnement est un exceés d’admiration, qui ne peut jamais estre que
mauvais.« René Descartes, Die Leidenschaften der Seele (1649), Fran-
zosisch-Deutsch, herausgegeben und tbersetzt von Klaus Hammacher,
Hamburg 1996, S. 114.



10 Vorbemerkung

Weile die »Lebenswelt« nennt. Verzichtest du auf weitere
Fragen, bist du vorldufig in Sicherheit.

Nicht das Wort war am Anfang, sondern das Unbehagen,
das nach Worten sucht. Dem Mythos fiel die Aufgabe zu,
Wege aus der ersten Unklarheit anzuzeigen. Wovon man
nicht schweigen konnte, davon mufite man erzihlen. Erzih-
len heifit, so zu tun, als wire man am Anfang dabeigewesen.
Erzahler spiegeln gerne vor, sie konnten mit dichten Gefa-
en an langen Seilen aus dem Brunnen der Vergangenheit
schopfen. Ofters wurde die Behauptung, hohere Erzihl-
macht zu besitzen, von der Suggestion begleitet, man habe
aus gewohnlich gut unterrichteten Jenseitskreisen bevor-
zugte Einsichten in die niheren Umstinde des Endes erhal-
ten.

Durch den Erfolg des Christentums hat sich in der westli-
chen Zivilisationssphire die biblische Auslegung des Unbe-
hagens am In-der-Welt-Sein durchgesetzt. Die tibermittelt
mittels einer kurzen Erzdhlung eine einleuchtende, obgleich
diistere Lektion: Fithlen wir uns vom Befund unseres Da-
seins nicht selten befremdet, so aus einem begreiflichen
Grund. Wir sind Vertriebene, fast von Anfang an. Wir alle
haben eine Heimat gegen ein Exil getauscht. Sind wir hier in
der Welt, so weil wir nicht wiirdig waren, an einem besseren
Ort zu bleiben.

Im Licht des machtigsten Mythos des Westens sind die
Post-Adamiten Wesen, an denen eine Bestrafung ihre Spu-
ren hinterlassen hat, unverbufilich, irreversibel, in jeder Ge-
neration von neuem. Er handelt von der fortbestehenden
Vertreibung, die uns aus der paradiesischen Situation in die
jetzige Verlegenheit versetzt hat. Die Lage des Menschen ist
Stindenfolge.

Der Mythos hebt das Unbehagen nicht auf, er macht es
ertraglich, indem er es erliutert. Die Grundregel der My-



Von Erbe, Siinde und Moderne II

thodynamik besagt: Jede Geschichte ist besser als keine Ge-
schichte. Auch ein dunkler Mythos erhellt die Lage, indem
er dem Unbehagen eine Fassung gibt. Oft unterdriickt er
sogar das Aufsteigen des Unbehagens, indem die Erklirung
der Empfindung zuvorkommt.

Jedoch kann aufgrund paradoxer Nebeneffekte bei der
Auslegung des Unbehagens am In-der-Welt-Sein der Effekt
auftreten, dafl das schwer Ertrigliche in gesteigerter Form
wiederkehrt: dann niamlich, wenn die unklare Lage infolge
der Auslegungen des Mythos noch um vieles schlimmer er-
scheint als die anfangliche Irritation, zu deren Behebung die
Erzihlung in Gang gesetzt wurde.

Fiir eine solche Ubersteigerung des Unbehagens durch
seine Erklirung bietet die Ideengeschichte Alteuropas kein
stirkeres Beispiel als die Auslegung der biblischen Erzih-
lung von der Vertreibung der menschlichen Ureltern aus
dem Paradies bei Aurelius Augustinus (3 54-430).! Aufgrund
seiner Intervention wurde aus dem Unbehagen Bestiirzung.
Anfingliche Konfusion wandelte sich in Perplexitit. Der
Bischof von Hippo hatte den Weg vom Mythos zum Logos
mit jener Folgerichtigkeit zuriickgelegt, die die Wesensver-
wandtschaft von Theologie und Extremismus ahnen lifit.
Sie macht bis heute schaudern, sollte man sich noch einmal
der Mihe unterziehen, den Vorgang aus den Akten aufzu-
rollen. Es war der Ubergang von einem Ursprungsmirchen
voll symbolischer Beziige und archetypischer Obertone in
eine Katastrophendoktrin von primirmasochistischer Ein-
dringlichkeit.

1 Die kritischen Passagen finden sich vor allem in den Genesis-Kommen-
taren Augustinus’ und in den Biichern XII bis XIV des Werks tiber den
Gottesstaat. Analoge Verdunkelungen zeigen sich im iranischen Dualis-
mus, in manchen Varianten des Hinduismus und in einigen Versionen der
spatantiken Gnosis.



12 Vorbemerkung

Die Steigerung des vagen Unbehagens zum metaphysischen
Debakel bewirkte die Lehre vom peccatum originale — ei-
nem theologischen terminus technicus, den man im Deut-
schen seit dem 13. Jahrhundert mit dem sachlich vollig an-
gemessenen Begriff »Erbstinde« wiedergibt. Sie resultierte
aus der unnachgiebigen Rationalisierung der biblischen
Erzihlung von der Vertreibung der Menscheneltern durch
den — mit Origines und dem Pseudo-Areopagiten — ambi-
tioniertesten Gottes-Logiker des ersten nach-christlichen
Jahrtausends. Das Judentum, dem die Urheberrechte an
dem Vertreibungsmirchen gehorten, hatte sich in der Re-
gel damit begniigt, den Aufenthalt der Menschen in einer
suboptimalen Welt recht und schlecht zu motivieren, indem
es die in nach-babylonischer Zeit kolportierte Geschichte
zusammen mit dem Ubrigen Hausvorrat erbauender und
ermahnender Uberlieferungen von Generation zu Gene-
ration weitertrug. Die jiidischen Rezipienten konnten den
psychischen Gewinn aus der mythischen Erklarung verbu-
chen, da sie nun immerhin wissen durften, woran sie waren.
In ihre so erklirte Lage fanden sie sich mit dem mutigen
Realismus, der ihrer Weisheitstradition von alters her eigen
war.

Augustinus hingegen 1ste mit seiner verschirften Siin-
den-Doktrin eine Verdiisterung aus, von der sich die west-
liche Welt bis zum heutigen Tag nur zogernd erholt. Er
wollte sich nicht damit zufriedengeben, den aulerparadie-
sischen status quo der Menschen demiutig zur Kenntnis zu
nehmen. Er dringte darauf, den Fall tiefer zu motivieren, in-
dem er ihn zu einem Entfremdungsdrama zwischen Mensch
und Gott tiberhohte, bei dem die Rolle des bose lachenden
Dritten dem Satan zufiel, dem selbstverliebten Anfiithrer der
aufrithrerischen Engel. Der nordafrikanische Bischof, Ex-
Manichier und Platoniker, der der weltlichen Weisheit ab-
geschworen hatte, erwies sich einmal mehr als die Diva der



Von Erbe, Stinde und Moderne 13

Theologie: Eine Arie vorzutragen, ohne ihre eigene Note in
sie zu legen, kam fiir sie nicht in Frage. Dem Hysteriker von
Hippo, aufgrund seiner Begabung fiir Schuldgefiihle zu ho-
heren kirchlichen Aufgaben pridestiniert, schien es geboten,
den kritischen Vorgang aus der mythischen Vergangenheit
herauszulosen, um ihn im Leben jedes einzelnen zu reak-
tualisieren.

Man konnte das Mandver zunichst fiir eine Sache der
nachzureichenden Plausibilitit halten: Die Idee der Gerech-
tigkeit Gottes gerit ja leicht in ein bedenkliches Licht, wenn
die Nachkommen Adams ausnahmslos fir eine einzige,
in ferner Vorzeit begangene Stinde eines ansonsten profil-
schwachen Vorfahren biflen miissen, ohne in eigener Sache
Schuld auf sich geladen zu haben. Hatte schon der Mythos
in seiner schlichten Gestalt das Risiko mit sich gebracht,
dafl die gewohnliche Vernunft nach der Verhiltnismafigkeit
zwischen Fehltritt und Strafe fragen konnte — denn Tod,
Not und Krankheit, eines wie das andere im Paradies unbe-
kannte Ubel, sollen nach der Aussage des Apostels Paulus
als die gerechten Folgen der Urelternsiinde gelten —, stellt
sich hinsichtlich der ferneren Nachkommen um so mehr das
Problem, warum auch sie, Jahrtausende post eventum, noch
immer fiir die Verfehlung der Vorfahren biiflen sollten.

Es lohnt sich, auf die augustinischen Antworten und ihre
Ausarbeitungen durch die Theologie des folgenden Jahrtau-
sends einen Blick zu werfen, wire es auch nur, weil man auf
diese Weise Einsicht in die Fabrikation der alteuropaischen
Psyche und einige ihrer bestimmenden Komplexe gewinnt.

Die klassische Erbstinden-Lehre 1aflt sich in einen logi-
schen und einen moralisch-sexualpathologischen Teil auf-
gliedern. Welcher von beiden fiir modernes Empfinden
und Argumentieren befremdlicher ist, wire nicht leicht zu
sagen. Der logische Aspekt der Lehre vom peccatum origi-



14 Vorbemerkung

nale mutet dem zeitgenossischen Interessenten die Aufgabe
zu, sich auf den Standpunkt antiker Ursprungsphilosophie
und ihrer mittelalterlichen Uberarbeitungen zuriickzuver-
setzen. Thr zufolge wire alles Entsprungene »auf gewisse
Weise« im »Ursprung« (arché, principium) enthalten und
verkorpere nur dessen zeitlich und phinomenal versetzte
»Entfaltung«. Alle spiter lebenden Menschen wiren also
»im Samen Adams« mit-prisent gewesen, da gemaf} dieser
inzwischen aufler Dienst gestellten Logik noch die fernste
Folge im ersten Beginn angelegt ist. Es gibt nichts Neues
in der Welt, nur die Entfaltung priformierter Substanzen.
Hat Adam, der Ursprungs-Mann, seine bei der Schépfung
intakte Substanz durch erste Siinde korrumpiert, geht die
Korruption auf die Nachkommen tber, da diese »in ihm«
mitenthalten sind. Nicht blof§ die urspriinglich heile Sub-
stanz soll teilbar und dennoch in jedem ihrer Teile in Ginze
anwesend sein. Fir die Korruption der Substanz gilt das
Gesetz der Anwesenheit des Ursprungs im nachgeordneten
Glied wie das der Anfangsmacht in der Folgeerscheinung
in gleicher Weise. Jeder Nachkomme Adams ist darum »in
Adam« mitkorrupt.

Hat die zeitgendssische Vernunft schon einige Mithe mit
der bizarren Mengenlehre des Ursprungs-Denkens, so wird
sie durch den moralischen und sexualpathologischen Teil des
Erbstindendogmas erst recht heftig vor den Kopf gestofien.
Mit ihm wird die Doktrin psychologisch invasiv und mo-
ralisch zudringlich. Sie gibt vor, eine Phinomenologie der
Stinde zu liefern, die zu zeigen verméoge, wie das erste Fehl-
verhalten sich in jedem einzelnen der Adamskinder spon-
tan reaktualisiert. Der Tatbestand des peccatum originale
gilt als erfillt, wenn sich die Erbverfehlung des Vorfahren
in der eigenen Verfehlung des Nachgeborenen wiederholt.
Der Erbsiindenprozef} darf sich nicht nur als passive Uber-
nahme einer alten Last vollziehen, obschon das Gewicht der



Von Erbe, Stinde und Moderne I

Passivitat in der auflerparadiesischen Verfassung des Men-
schen schwer genug wiegt. Zusitzlich ist zu erweisen, wie
das Wiederaufflammen der Siinde im einzelnen zustande
kommt, damit sie thm auch als personliche Tat zugerechnet
werden kann. Nicht blof§ als Erbe des adamitischen Makels
ist der Nachkomme zur Stinde disponiert; er wird zum Siin-
der aus eigener Intensitit.

Allein  dieses moralisch-theologische Arrangement
schiitzt die Gerechtigkeit Gottes gegen den Vorwurf, sie
antworte auf Adams Fehltritt mit einer Uberreaktion. Die
Nachkommen haben das peccatum originale auf eigene
Rechnung erneut zu begehen, um ihre Verdammnis — ge-
nauer ihre Verdammnis zur Verdammnis — zu verdienen.
Und sie begehen es unfehlbar, weil sie mit dem Makel des
Stindigenmiissens ins Leben treten. Das ist es, was Augusti-
nus’ listige und zudringliche Wendung vom non posse non
peccare als letzte Wahrheit der natiirlichen conditio humana
nach den Fall besagt. Die Korruption ist dem Menschen
zuvorgekommen. Der Mensch ist das Lebewesen, das nicht
nicht stindigen kann, solange nicht die Gnade einigen Weni-
gen einen Weg der Riickkehr in die Integritat aufzeigt. Daf}
es wenige sind, die zu den Erwihlten rechnen werden, steht
fir Augustinus aufler Zweifel. Am Hof Gottes sind ja nur
die beim Aufruhr der Engel freigewordenen Plitze nachzu-
besetzen. An einem dariiber hinausgehenden Kontingent an
Kandidaten der Erlosung besteht im Jenseits weder Bedarf
noch Interesse. Fiir sentimentalen Universalismus gibt es in
der vera religio von der ersten Minute an keinen Raum, was
auch immer spitere, universalistisch tiberventilierte Apostel
und deren philosophischer Nachtrab hierzu sagen werden.
Das authentische Christentum, wie es von Paulus bis Au-
gustinus kodifiziert wurde, bleibt als strikte Erwihlungs-
und Gnaden-Religion eine Sache der Wenigsten, einiger
erratischer verbaler Gesten »an alle« und pro multis un-



16 Vorbemerkung

geachtet.! Seine heilige Schrift, recht verstanden, ist eher ein
Buch fiir keinen als fiir alle.

Den Hebelpunkt fir seine Lehre von der anhaftenden
Erblichkeit der Siinde findet Augustinus im Generations-
prozefy: Wie das zweigeschlechtliche Leben als solches ist
die Stinde eine sexuell tibertragbare Krankheit. Mehr noch:
Der Modus der Ubertragung, der Geschlechtsakt, beinhaltet
die Wiederholung der ersten Siinde, weil er nicht ohne sx-
perbia, das heifit nicht ohne die tiberhebliche Selbstbevorzu-
gung des Geschopfs vor seinem Schopfer, zustande kommit.
Der sexuelle Hohepunkt ist die Spur des teuflischen Hoch-
muts, in dem sich die Kreatur von ithrem Ursprung abwen-
det, um sich selber an die erste Stelle zu riicken.? Wiaren die
Menschen fihig geblieben, sich fortzupflanzen, ohne ihren
sinnlichen Aufruhr zu genieflen, wiren sie dem Heil niher
geblieben. Doch im postlapsarischen Zustand haben sie den
Stachel des Strebens nach selbstbeziiglicher Lust im Fleisch.
Die sinnliche Wollust, sofern sie die Wendung zum Vorrang
des Ich vollzieht, verwirkt die Ewigkeit.

In modernen Kontexten wiirde man das augustinische
Argument in die These kleiden, wonach sich in der Lust an
der Lust die »narzifitische« Disposition der Psyche geltend
macht: Diese freilich ist, um zur religiosen und metaphy-
sischen Diktion zurtickzukehren, mit der Einordnung des
Geschopfs in die kosmischen Hierarchien nicht vertriglich.
Die Verkehrungstendenz haftet den Sterblichen aufgrund
ithrer primiren Libido-Orientierung unausloschlich an.
Im Stand der Korruption ist der Mensch zur Selbstbevor-

1 Namentlich Apostelgeschichte 3,21. Die in jungerer Zeit gefiithrte Aus-
einandersetzung tber die Differenz von pro omnibus oder pro multis
in den Einsetzungsworten des Abendmahls ist eine Scheindebatte, weil
beide Wendungen die urspriingliche Adressierung des Christentums an
die wenigen Erwihlten aller Kategorien unsichtbar machen.

2 Vgl.: De Civitate Dei, 14. Buch, Abschnitt 15: »Der Hochmut der Uber-

tretung ist schlimmer als die Ubertretung selbst.«



Von Erbe, Stinde und Moderne 17

zugung verdammt. Der Wille der Eigenmacht wohnt dem
Nachkommen Adams allzu tief inne, als dafl er ithn aus eige-
nem Entschluf§ abstreifen konnte. Die Liebes-Ordnung ist
bei ihm von Grund auf verdreht. Er instrumentalisiert das
Absolute und vergottlicht die Instrumente. Obendrein ist er
dazu verurteilt, seine Verfassung vor sich selbst zu verber-
gen — die Verkehrung hat die Unaufrichtigkeit zur stindi-
gen Begleiterin. Die Geschichte der Selbstbevorzugung, die
zugleich die halbbewufite manvaise foi ist, fithrt in »Gott-
ferne«, Aufstand, Abfall, Irre, Siinde, Perversion und wie
die groflen Titel der Verfehlung sonst heiflen. An ein Ende
gelangte sie nur, wenn dem Menschen gezeigt wird, wie er
sich anzustellen hitte, wollte er dem Schopfer wieder den
Vortritt lassen. Dies konne ausschliefllich das Horen auf das
Evangelium leisten. Es allein solle zum posse non peccare der
wirklichen Glaubigen und zum non posse peccare der Ver-
klirten zuriickfihren.!

Damit wird der Sturz in die Erbsiinde immerhin fiir einige
Erwihlte reversibel. Die augustinische Rekonstruktion der
menschlichen Geschichte nach dem Fall 1af8t deutlich wer-
den, wie sehr das Christentum der Bemiihung entsprang, die
urspriingliche Uberreaktion Gottes gegen Adams Verfeh-
lung durch ein Erlosungswerk zu kompensieren, das dem
Menschen eine geringe Heilschance zurtickgab, ohne dafl
der im Zorn zu weit gegangene Gott das Gesicht verlieren
mufite. Die Schriften Augustinus’ sind von der Einstimmung
in das Klima der Uberbestrafung durchzogen: Es kann fiir
den strengen Bischof von Hippo kein irdisches Elend geben,
an dem der Mensch nicht letztlich selber schuld wire.

Es gehort zu Augustinus” problematischen Verdiensten,
wenn die westliche Zivilisation durch seine Anregungen ei-

1 Glaubig ist, wer die Fihigkeit, nicht zu stindigen, wiedergewinnt, ver-
klart, wer zum Stand des Nicht-mehr-siindigen-Konnens aufsteigt.



18 Vorbemerkung

nen Gedanken der Erblichkeit von Schuld, Siinde und Kor-
ruption zu entwickeln vermochte, der es mit dem indischen
Konzept des Karma von ferne aufnehmen konnte. Indem
Augustinus alle spontanen Intuitionen der moralischen All-
tagsvernunft auf den Kopf stellte, konzipierte er eine Form
von Stindigkeit, die durch die Tatsachen der Fortpflanzung
unmittelbar auf simtliche Nachkommen Adams tiberging —
einzig den jungfriulich empfangenen Erloser ausgenom-
men. Mit Hilfe seines Erbsiinde-Konzepts gelang dem me-
lancholischen Bischof die Konstruktion eines Kontinuums
irdischer Geschichte, das ganz im Zeichen der zugleich an-
geborenen und immer spontan erneuerten Auflehnung der
Einzelnen gegen Gott stiinde. Die civitas terrena ist nichts
als ein langes Défilé von Aufstinden, Anmaflungen und Ver-
brechen, das von den Bemiithungen einiger redlicher Herr-
scher und Richter um die irdische iustitia nur unzulinglich
eskortiert wird. Aufstand ist das Wesen des Menschen: Der
Mensch wird wie Gott, indem er dessen Privileg, nein sa-
gen zu konnen, auf Gott selbst anwendet. Als Albert Camus
im Jahr 1951 seinen Grofessay Der Mensch in der Revolte
publizierte, hatte er noch immer kaum mehr anzubieten als
eine um aktuelle Beispiele bereicherte Paraphrase der Leh-
ren seines Landsmanns Augustinus.

Man darf von der tiefsinnig-heimtiickischen Konstruk-
tion der ersten menschlichen Verfehlung und ihrer unver-
meidlichen Weitergabe durch den Akt der Fortpflanzung
ohne Zorn und Eifer behaupten, sie habe aus psychohistori-
scher Sicht tiber die Entwicklung des Westens einen Schatten
geworfen, dessen Authellung durch philosophische, theolo-
gische, psychologische, soziologische und literarische Auf-
klarung bis heute nicht als abgeschlossen gelten kann. Nach
wie vor sind die Einprigungen des metaphysischen Maso-
chismus augustinischer Herkunft mitsamt seiner Fracht
an politischer Phobokratie und existentieller Korperfeind-



Von Erbe, Stinde und Moderne 19

schaft in den Archipelen des Christentums spiirbar! — zwei
Grundiibel, zu denen sich Inquietismus, Erwihlungspanik,
Kulpabilismus, sexualneurotische Befangenheit und Kult
des Elends gesellen. Kein harmloser Befund, bedenkt man,
dafl das Christentum mit iiber zwei Milliarden nominellen
Gldubigen bis auf weiteres die numerisch grofite, zudem
theologisch intensivste Religionsmacht der Welt darstellt,
mogen auch die diisteren Erbsachen heute fast iiberall in die
unauffilligen Dialekte von Empathie, Sozialarbeit und Soli-
daritit umcodiert worden sein.

Auch fur die Nachdunkelung des Berichts von der Vertrei-
bung aus dem Paradies durch die augustinische Erfindung
der Erbstinde gilt das mythodynamische Grundgesetz, das
im Feld des primdren Unbehagens regiert: Jede Erzihlung
ist besser als keine Erzidhlung. Keine dunkle Erzahlung kann
sich jedoch den Wirkungen von Aufklirung entzichen, die
alte Geschichten unter neue Beleuchtungen stellt. Je duste-
rer die Redaktion einer alten Geschichte ausfiel, desto hef-
tiger manifestiert sich spiter das Bediirfnis, die Erzihlung
durch Umerzihlung aufzuhellen.

Diese Beobachtung 143t sich an den Schicksalen der Erb-
stindenlehre in moderner Zeit erldutern. Schon Rousseau
lieferte eine weltliche Umschreibung der Doktrin, indem er
die Vertreibung aus dem Paradies der Eigentumslosigkeit als
den Griindungsakt der biirgerlichen Gesellschaft auslegte:
An die Stelle der Erbsiinde tritt die erste Regung des Sinns
fir Privatbesitz: Mit dem Satz: Ceci est a moi! — »dies gehort
mir« beginnt die Geschichte der biirgerlichen Gesellschaft,
die nach Rousseau eine einzige Sequenz von Entfremdun-
gen und Verkiinstlichungen darstellt. Betrachtet Rousseau

1 Ein positiveres Restimee bietet Erich Przywara, Augustinisch. Ur-Hal-
tung des Geistes, Einsiedeln 1970, S. 77{. Kap. VIII. Augustinus in unse-
rem Jahrhundert.



20 Vorbemerkung

das Eigentum auch als den Ursprung zahlreicher zivilisato-
rischer Ubel, streitet er die Unvermeidlichkeit dieser Erfin-
dung nicht ab. Er hatte — wie nach ihm Bismarck' — begrif-
fen, daf} alle Legitimitit letztlich auf einer verjahrten Illegi-
timitdt beruht. Mit seiner Neudeutung der Urkatastrophe
vollzieht er den Schritt, der die kiinftigen Stellungnahmen
der Modernen zur Frage nach dem ersten Ubel vorzeichnet:
Er enttheologisiert das Bose und verlagert die Quelle der
Korruption auf das Feld des Sozialen.

Immanuel Kant, der Bewunderer Rousseaus, 16st die
Geschichte des Siindenfalls vollends aus dem religiésen
Kontext und versetzt sie in eine zivilisationsgeschichtliche
Perspektive: Es begriindet in seinen Augen die Ehre des
Menschengeschlechts, aus dem Paradies vertrieben worden
zu sein, da es nur so auf den Weg der Vernunft und des Fort-
schritts gebracht werden konnte.? Indem die Ureltern ihre
Bequemlichkeit verloren, wurden ihre Nachkommen zu
Agenten der Sittlichkeit und der immer strebenden Bemu-
hung. Das biirgerliche Dasein beginnt, wo die paradiesische
Faulheit endet.

Bei Friedrich Schiller findet man schlief8lich die vollstian-
dige Umwertung der Vertreibungsgeschichte: Er 1af8t den
Prozef} der menschlichen Freiheit geradewegs mit dem Siin-
denfall beginnen, ja, er zelebriert diesen als »die gliicklichste
und grofite Begebenheit in der Menschengeschichte«. Sie
eroffnete die Bahn der Selbsttitigkeit. Weit davon entfernt,
eine Erbschuld zu begriinden, gibt der urspriingliche Unge-
horsam gegen Gott unter dem Baum der Erkenntnis die er-
ste Probe der erwachenden Vernunftkrifte. Mit einem ihrer
unwiirdigen, trigen Paradies im Riicken blickt die Mensch-

1 Otto von Bismarck, Gedanken und Erinnerungen, Kapitel VIIIL.

2 Immanuel Kant, Muthmafllicher Anfang der Menschheitsgeschichte,
1786. Vgl. Kurt Flasch, Eva und Adam. Wandlungen eines Mythos, Miin-
chen 2005, S. 86.



