


Hanshan

Gedichte vom Kalten Berg

Das Lob des Lebens im Geist des Zen

Aus dem Chinesischen
ibersetzt und kommentiert
von Stephan Schuhmacher

ayroor

Arbor Verlag
Freiburg im Breisgau



Widmung

Den drei Wolken gewidmet,
neben denen ich fiir eine kleine Weile
durch das weite Firmament ziechen durfte:
Yasutani Hakuun Roshi, die ,, Weifle Wolke®,
Yamada Kéun Réshi, die ,,Beackernde Wolke*
und Brigitte D’Ortschy Kéun-an Chiko,
die ,,Leuchtende Wolke von strahlender Weisheit®.

STEPHAN SCHUHMACHER

Copyright © der deutschen Ausgabe:
2001 by Arbor Verlag, Freiamt

1. Auflage 2015
Die Ausgabe ist identisch mit der 5. Auflage 2005
(ISBN 3-924195-71-4)

Frontispiz: ,Hanshan®,

Kalligraphie des japanischen Zen-Meisters
Yamada Kéun Réshi (20. Jh.) fiir diese Ubersetzung.
Druck und Verarbeitung: Westermann, Zwickau
Alle Rechte vorbehalten

www.arbor-verlag.de

ISBN 978-3-86781-163-7



Einfiihrung

Ich wobne auf dem Berg,
Niemand der mich kennt.
Zwischen Weifsen Wolken
Bin ich immer allein.

HaNsHAN

»Niemand weif3, woher Hanshan kam.“ Mit diesen lapidaren
Worten beginnt das chinesische Vorwort zum Hanshan shi.
Die ,,Gedichte vom Kalten Berg®, ihr Autor sowie der angebli-
che Herausgeber und Verfasser des Vorwortes sind von einem
Nebel historischer Ungewiftheit, inhaltlicher Widerspriiche
und populirer Legendenbildung umgeben.

Die Gedichte des Hanshan haben keine Uberschriften,
welche Hinweise auf Ort und Zeit ihrer Entstehung geben.
Und auch der Inhalt selbst der autobiographischen Gedichte
laf8t nicht mehr als eine recht grobe Lokalisierung in Zeit und
Raum zu. Es hat den Anschein, als halte der Dichter seine
Herkunft und die niheren Umstinde seines Lebens absichtlich
im Dunkel, um mit solch oberflichlichen und rein privaten
Details nicht die Allgemeingiiltigkeit und Zeitlosigkeit seiner
Verse zu verschleiern. Denn auch wenn Hanshan, vor allem in
den frithen Gedichten, fast ausschliefflich mit den Héhen und
Tiefen seines eigenen Lebenswegs beschiftigt ist, sind diese
Gedichte doch immer auch Ausdruck eines Schicksals, dessen
Grundstrukturen nicht nur fiir das Leben mancher Zeitgenos-
sen des Hanshan, sondern auch fiir das zahlloser nach Wahr-
heit Suchender durch die Jahrhunderte charakteristisch sind.

Das Vorwort zum Hanshan shi ist, entgegen der chine-
sischen Gepflogenheit, undatiert. Sein Autor nennt sich Lii
Qiuyin und schmiickt sich mit dem Titel eines ,Prifekten
von Taizhou®. Der wortreiche und oft unbeholfene Stil des
Vorworts i3t jedoch kaum einen studierten und literarisch
geschulten héheren Beamten als Autor vermuten. Es gab zwar



einen chinesischen Prifekten (von Lizhou!) namens Lii Qiuyin,
doch dieser ist mit groffer Wahrscheinlichkeit nicht der Ver-
fasser des Vorwortes zu den Gedichten vom Kalten Berg.

Die verschiedenen Ausgaben des Hanshan shi enthalten
etwa dreihundertsechzig Gedichte, von denen gut dreihundert
dem Hanshan zugeschrieben werden, etwa fiinfzig Shide und
zwei Gedichte einem Zen-Meister namens Fenggan.

Manche der Shide zugeschriebenen Gedichte sind ein zum
Teil wortliches Echo der Gedichte von Hanshan und kénnten
spitere Imitationen sein. Das Vorwort modelliert die Personen
an einigen Stellen auffillig nach ,legendiren® Vorbildern, so
etwa wenn der Zen-Meister Fenggan durch die Angabe, er habe
»in der Kiiche Reis gestampft®, in die Nihe des Sechsten Patri-
archen des Zen geriickt wird, von dem die Legende berichtet,
er habe eben dies im Kloster des Fiinften Patriarchen getan.
Zudem finden sich auffallende wortliche Ubereinstimmungen
zwischen dem Vorwort und den Gedichten von Fenggan und
Shide. Die Frage allerdings, ob das Vorwort im nachhinein
unter Verwendung von Informationen aus den Gedichten
und legendiren Elementen geschrieben wurde, oder ob einige
der Gedichte spitere Variationen iiber Themen des Vorwortes
sind, ist wohl genauso miif$ig wie die beriihmte Frage, ob nun
das Ei oder das Huhn zuerst dagewesen sei.

Die Gedichte des Hanshan selbst enthalten gewisse Wider-
spriiche. Manche der Gedichte, die nach der Biographie, wel-
che aus dem groflen Ganzen des Hanshan shi zu erschlieflen
ist, einer ,frithen Periode zugeordnet werden miissen, zeigen
den Dichter bereits als weif$haarigen Greis. Es mag sich hier-
bei um poetische Variationen des ,frithen Hanshan iiber das
in der chinesischen Dichtung so beliebte Thema der Kiirze
und Verginglichkeit des Menschenlebens handeln. Es gibt
in der chinesischen Dichtung nimlich ,idiomatische Bilder®
und symboltrichtige Stereotypen, die oft nur ein bestimmtes
Lebensgefiihl zum Ausdruck bringen sollen und nicht wort-
lich zu nehmen sind. So war zum Beispiel die ,strohgedeckte
Hiitte®, in der manche das einfache Leben preisende Dichter

6



in ihren Gedichten leben, in Realitit ein recht stattliches
Haus. Solche Widerspriiche und die Unvertriglichkeit man-
cher zweifelnder, verbitterter oder hedonistischer Gedichte
mit einem idealisierten Hanshan-Bild haben manche Kiri-
tiker dazu gefithrt, im Hanshan shi das Werk einer Schule
von Dichtern vom Kalten Berg zu sehen oder manche der
Gedichte fiir spitere Imitationen und Hinzufiigungen zu
halten.

Wenn einige der Gedichte des Hanshan shi auch Imita-
tionen sein mogen, so ist es doch, auch aus philologischer
Sicht, zu vermuten, dafl der grofite Teil der Gedichte vom
Kalten Berg von einem Verfasser stammt, der sich irgendwann
zwischen Ende des 6. und Ende des 9. Jahrhunderts, wahr-
scheinlich in der Mitte des 7. Jahrhunderts, aus der ,Welt
des Staubs“ auf einen Gipfel des Tiantai-Gebirges zuriickzog,
welcher Kalte Klippe oder Kalter Berg genannt wurde, und
dort das Dichterpseudonym Hanshan, , Kalter Berg®, annahm.
Hanshan steht seitdem fiir den Ort, fiir den Dichter und fiir
seinen Lebensstil und wurde zu einer Chiffre, die den Berg,
den Poeten und seine Suche nach letzter Wahrheit in eins
verschmilzt.

Alle Spekulationen iiber biographische Details des Lebens
des Hanshan basieren letztlich auf einer Tatsache: der Exi-
stenz des Hanshan shi, einer mit einem Vorwort iiberlieferten
Sammlung von iiber dreihundert Gedichten. Trotz eifriger
Bemiihungen vieler Generationen von Philologen, den Nebel
um den Kalten Berg zu lichten, weif8 bis heute niemand, was
fir ein Mensch dieser Hanshan war, wann er gelebt hat und
ob es iiberhaupt eine historische Personlichkeit mit dem Dich-
terpseudonym ,Hanshan“ gegeben hat.

,Niemand weif}, woher Hanshan kam® ... wer er war und
wohin er ging. Niemand, aufler den Liebhabern der Gedichte
vom Kalten Berg. Der gewundene und steinige Weg der Suche
nach dem eigenen Wahren Wesen, der sich durch das Hanshan
shi zieht, fithre hin zu dem einzig ,wirklichen Hanshan, an
dessen Existenz es keine Zweifel gibt:



Den Mann vom Kalten Berg
Wird es fiir immer geben.

Er ganz alleine lebt

Obne Geburt und Tod.

Aber auch von der ,Phantomerscheinung®, in der sich der
Mann vom Kalten Berg einst manifestierte, haben die Freunde
seiner Gedichte seit iiber tausend Jahren ein recht einheitliches
Bild. Dieses Bild ist in zahlreichen Legenden gespiegelt, die
sich um die Gestalt des Hanshan und seiner beiden Freunde
und Gesinnungsgenossen — den Findling Shide und den Zen-
Meister Fenggan — ranken, sowie in vielen Hunderten von
Tuschemalereien.

Dort begegnen wir einer verwilderten Gestalt mit wiistem
Haarschopf und in zerlumpter Kleidung, die durch nebelver-
hangene Berglandschaften strolcht, Gedichte an Biume und
Felswinde pinselt, in schriftlose Schriftrollen vertieft ist oder
grinsend, lachend und gestikulierend mit den ebenso wilden
Gestalten des Shide und Fenggan die tiefen Geheimnisse der
Lehren des Buddhismus und des Daoismus diskutiert.

Vor allem bei Anhingern des Zen (chin.: Chan) hat sich
das Hanshan shi immer grofler Beliebtheit erfreut. Die mei-
sten der Tuschebilder, welche Hanshan, Shide und Fenggan
mit seinem Tiger, einem Symbol der Kraft des gesammelten
Geistes, zum Thema haben, wurden von Zen-Ménchen
gemalt. Auch die chinesischen und japanischen Kommentare
zu den Gedichten vom Kalten Berg stammen meist von Zen-
Buddhisten. So hat zum Beispiel der beriihmte japanische
Zen-Meister Hakuin Zenji einen Kommentar zum Hanshan
shi geschrieben, in dem die Gedichte des Hanshan wie Zen-
Kb6an behandelt werden.

Die Zeit, in der die Gedichte vom Kalten Berg entstanden
sind, war die Bliitezeit des Chan in China. In den Gedichten
zeichnet sich eine deutliche Entwicklung ab: Der belesene Scho-
lar, dessen Lieblingsschriftsteller offenbar die beiden grofen
Daoisten Laozi und Zhuangzi sind, beginnt auf dem Kalten



Berg mit der Ubung zen-buddhistischer Versenkung, des ,,Sit-
zens” in Versunkenheit. Der Tenor seiner Gedichte verschiebt
sich: vom Hadern mit einem personlichen Schicksal immer
mehr hin zu allgemein buddhistischen Themen und schlieSlich
zum unmittelbaren Ausdruck der eigenen Zen-Erfahrung. Die
Gesellschaftskritik des Hanshan verliert ihre anfingliche Bitter-
keit und zeigt nun mit ironischer Distanz den Menschen, die
,in Dunkelheit und Staub® leben, den Wahn-Sinn eines Lebens
auf, das sich von den Spielregeln der Gesellschaft nicht befreien
kann — einer Gesellschaft, in der die Menschen, von den ,,Drei
Giften Arger, Gier und Torheit vergiftet, nur nach Reichtum,
Macht und ,eitlem Ruhm® streben.

Der Zen-Gehalt der spiten Hanshan-Gedichte und die
Schilderungen des Vorwortes lielen Hanshan in der popu-
liren Imagination schlieflich zum Prototypen des erleuchte-
ten Zen-Laien werden, der ganz auf sich gestellt, ohne einer
bestimmten Schulrichtung anzuhingen und ohne sich der
strengen Disziplin des Ménchslebens zu unterwerfen, den
Weg der Nachfolge Buddhas beschreitet und dessen heitere
Gelassenheit und unorthodoxe Lebensweise Ausdruck der
unerschiitterlichen Sicherheit ist, die die Verwurzelung in der
Erfahrung des eigenen Wahren Wesens verleiht.

Als solcher hat Hanshan noch vor wenigen Jahrzehnten
auf die abendlindische Jugend und die Entstehung einer
jugendlichen Subkultur im Westen gewirkt. Die Viter der
sich der biirgerlichen Welt der Squares (,Vierecke®) verwei-
gernden amerikanischen Beat-Generation, aus der nach einer
Akzentverschiebung dann die Hippie-Bewegung entstand,
Jack Kerouac, Gary Snyder, Allan Ginsberg und andere
Schriftsteller und Poeten, feierten Hanshan als ,,dbarma bum*
als Zen-Gammler und Urahnen ihrer geschlagenen/gliickseli-
gen (beat/beatific) Generation. Und viele der von Hermann
Hesse inspirierten deutschsprachigen Morgenlandfahrer, die
sich in den Siebziger und frithen Achtziger Jahren — von der
Bourgeoisie ebenso enttiuscht wie von den linken ,Revo-
lutiondren® der 68er-Generation — als Suchende gen Osten



aufmachten, hatte die erste Ausgabe der hier in tiberarbeiteter
Form neu vorgelegten deutschen Ubersetzung der Gedichte
vom Kalten Berg als einziges Buch in ihrem Rucksack. Sie alle
fanden, daf$ die Kritik, welche jener Zen-Schrat vor mehr als
tausend Jahren am Lebensstil seiner Zeitgenossen iibte, auch
die Grundiibel der Gesellschaft traf, mit der sie selbst sich
nicht mehr identifizieren wollten.

Auf der Suche nach einem Lebensstil auflerhalb dieser
Gesellschaft orientierten sich jene Jugendliche an einem Bild
eines hedonistischen Zen-Gammlers, dem Hanshan in dieser
Einseitigkeit sicher nie entsprochen hat. Die Adepten jenes
wBeat-Zen*, der vor allem das Unbekiimmerte und Unortho-
doxe an Hanshan betonte sowie seine Kritik am Establishment
und an blofer Buchgelehrsamkeit, glaubten nur zu oft, Alko-
hol, Cannabis oder LSD statt Meditation als Schliissel zur
sErleuchtung® benutzen zu kénnen, und iibersahen nur zu
leicht die Mahnungen zu strenger Selbstdisziplin des spiten,
des ,sehenden® Hanshan.

Bei aller Freiheit von reinem Formalismus und oberflichli-
cher Konvention und im Gegensatz zur betonten Leichtebigkeit
mancher frither Gedichte, hat Hanshan am eigenen Leibe erfah-
ren und hilt seinen Lesern immer wieder vor Augen, daf} vollige
Selbstbeherrschung und ein ,felsenfester Sinn“ unabdingbar
sind fiir jeden, der den schweren Weg der Aufdeckung des eige-
nen Wahren Wesens gehen will. Aber auch wenn der erhobene
Zeigefinger in vielen der Gedichte vom Kalten Berg uniiberseh-
bar ist, so soll er doch nur auf Umstinde hinweisen, die der nach
Wahrheit Suchende zu iiberwinden hat. Rezepte fiir ein besseres
Leben will Hanshan nicht geben. Neugierige, die nach solchen
Rezepten suchen, nach Wegweisern zum Wolkenpfad, und die
beginnen, einem Hanshan-Weg nachzuforschen, werden durch
mysteridse Spriiche und schockierendes Verhalten verunsichert,
und ehe sie sich noch von ihrer Uberraschung erholt haben, ist
Hanshan schon wieder im Nebel verschwunden.

Nur die Worte hallen nach: ,Ein jeder muf§ es fiir sich
selbst finden!®

10



Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit

Als der Ubersetzer, der bald darauf selbst zu den Morgenland-
fahrern der frithen Siebziger Jahre des letzten Jahrhunderts
gehoren sollte, als junger Sinologiestudent auf die englische
Ubersetzung von einhundert Gedichten des Hanshan von
Burton Watson stief und nach der Lektiire einige Tage in
einem Freudentaumel verbrachte, beschlof§ er, eine deutsche
Ubertragung der Gedichte vom Kalten Berg aus dem Chine-
sischen zu wagen — in der Hoffnung, mit manchen deutschen
Lesern etwas von der Freude an diesen Gedichten und von
ihrer Inspiration teilen zu kénnen. Die in den folgenden
Jahren in der ,Klause des Verriickten Drachen® in der Nihe
eines japanischen Zen-Klosters entstandene Ubertragung ist
bestimmt durch diese Absicht wie auch durch die Erfahrung
der ersten Schritte auf einem Weg geistiger Schulung, den vor
tiber tausend Jahren auch der Dichter Hanshan eingeschlagen
hat: den der Praxis zen-buddhistischer Versenkung.

Da die Absicht war, Freude zu bereiten, hat bei der Uber-
tragung in Zweifelsfillen die Poesie vor akademischer Akribie
den Vorrang erhalten — eine Einstellung zur Poesie, die der
Ubersetzer wohl mit Hanshan teilt (siche Gedicht Nr. 90).
Das heiflt allerdings nicht, daf8 nicht bei jeder Ubertragung
versucht wurde, grofitmégliche Originaltreue mit einem
Ausdruck zu vereinen, der auch im Deutschen noch als ein
Gedicht zu lesen ist.

Ist die Ubersetzung von Poesie immer schon eine heikle
Angelegenheit, so ist der Ausspruch von Harry De Forest
Smith: ,A translation is like a stewed strawberry® (,Eine Uber-
setzung ist wie Erdbeerpiiree) besonders fiir die Ubertra-
gungen chinesischer Gedichte zutreffend. Vom isthetischen
Genufl der Form — und das ist bei chinesischen Gedichten
nicht nur die Musik aus Sprachmelodie und Rhythmus des
Versmafles, sondern auch das Spiel des Dichters mit den pik-
tographischen Qualititen des chinesischen Schriftzeichens —
bleibt in der Ubersetzung nichts. Selbst der Versuch mancher

11



Ubersetzer chinesischer Poesie, wenigstens den Endreim bei-
zubehalten (die geradzahligen Zeilen der Gedichtformen, die
Hanshan benutzt, haben einen Endreim), ist heute nicht mehr
legitim. Der Reim wirkt auf den modernen Leser eher etwas
komisch, ein Effeket, den er im Original sicher nicht hatte. Da
es im Chinesischen zudem sehr viele gleichlautende Schrift-
zeichen gibt und der Reim sehr viel leichter zu erreichen ist
als im Deutschen, wiirde die Beibehaltung eines Endreims
in der deutschen Ubersetzung oft zu Vergewaltigungen des
Sinngehaltes zwingen, der, bei der vélligen Vernachlissigung
der Form des Originals, wenigstens so nuanciert wie moglich
wiedergegeben werden sollte.

Die einzige Anniherung an die Form des Originals ist in
dieser Ubertragung die Entsprechung: Eine Zeile Original =
eine Zeile Ubersetzung — sowie Versuch, jeder Zeile der
Ubersetzung so viele Betonungen zu geben, wie die Original-
zeile Schriftzeichen enthilt, das aber auch nur dort, wo es die
optimale Ubertragung des Sinngehaltes erlaubte.

Die Eigenarten der chinesischen Sprache und Schrift und
die Einbezichung der gesamten literarischen Tradition durch
oft nur fiir den klassisch gebildeten Chinesen erkennbare
Anspielungen erméglichen dem chinesischen Poeten eine
duflerste Verdichtung des Ausdruckes, die so weitgehend wohl
in kaum einer anderen Sprache méglich ist. Eine Ubersetzung
des gesamten Sinngehalts eines solch vielschichtigen chinesi-
schen Gedichts wiirde in vielen Fillen einen riesigen Apparat
von Anmerkungen und einbettenden Kommentaren, philolo-
gischer, psychologischer, kulturgeschichtlicher Art verlangen,
um sich schliefSlich dann doch als unméglich zu erweisen.

Eine Ubersetzung, die wenigstens die oben erwihnte mini-
male Anniherung an die Form des Originals versucht — mit
einem dem Leser zumutbaren Umfang der Anmerkungen —,
mufl aus dem Bedeutungsraum, den das Original eréffnet,
eine Auswahl treffen, die zwangsliufig auch den Geschmack
des ,Erdbeerpiirees” reduziert und verindert. Dafiir zwei
Beispicle, die nur einige der mannigfaltigen Aspekte dessen

12



illustrieren, was Bert Brecht (wenn auch in einem ganz ande-
ren Zusammenhang) als ,,Schwierigkeiten beim Schreiben der
Wahrheit® bezeichnet hat.

Die zweite Zeile des Gedichts Nr. 88 lautet (in der Pinyin-
Umschrift des Chinesischen): ,niao dao jue ren ji“. Das sicht
dann in meiner Ubersetzungsmatrix etwa folgendermafien aus:

Vogel Dao, Weg  abschneiden Mensch  Spur(en)
Vogel Strafle, Pfad unterbrechen Menschen Fuflspur(en)

Lehre trennen nachspiiren
Grundsatz ~ hemmen aufspiiren
Verfahren ohne, fehlen entdecken
Mittel und Weg

verschlungene Pfade
sich windender Weg

Fiir diese Zeile ist die Ubertragung gegeben: ,,Ein Vogel-Weg,
kein Mensch spiirt mir hier nach.”

Eine andere mogliche Ubersetzung wire: ,,Verschlungene
Pfade, ohne menschliche Fu8spuren.”

Die Ubersetzung von ,niao dao“ als idiomatischer Aus-
druck mit der Bedeutung ,sich windender Weg®“ wiirde zu
viele der impliziten Assoziationen vernachlissigen. Denn
alle Assoziationen zum Aufschwung des Vogelflugs sind hier
sicherlich beabsichtigt. In Verbindung von #izo = Vogel mit
dao = WEG, einem Begriff den Hanshan, der so tief vom Dao-
ismus beeinfluflt war, nie ohne ,Hintergedanken® benutzt,
ergibt sich noch folgende Assoziationskette:

Vogel - Kranich =  Phoénix —  Dao
(Vogelflug) (Loslosung von  (Erleuchtung) ~ WEc
der Welt,
Nicht-Anhaften)

daoistischer Unsterblicher

13



Das ,,mir hier” von ,kein Mensch spiirt mir hier nach® ergibt
sich aus der ersten Zeile, wo Hanshan anhebt, seinen Wohnort
zu beschreiben, und der Tatsache, daf$ erste und zweite Zeile
in dieser Gedichtform sinngemif stets eng verbunden sind.

Aus den diversen Moglichkeiten fiir den zweiten Teil der
Zeile, die der Leser selbst der Ubersetzungsmatrix entnehmen
kann, wurde als grofiter gemeinsamer Nenner ,kein Mensch
spiirt mir hier nach® ausgewihlt.

In diesem Fall geht es hauptsichlich um das Spiel mit den
Assoziationen zu einem Wort oder Schriftzeichen und mit
der Mehrdeutigkeit von Schriftzeichen, die bei vielen Zeichen
noch wesentlich vielfiltiger ist als in diesem Beispiel.

Einer anderen Schwierigkeit begegnen wir in der 7. Zeile
des selben Gedichtes: ,,ji yu zhong ding jia“ist tibersetzt:

»Bestellt den Leuten, die in Pomp und Reichtum leben®

»Ji yu“, ,eine Nachricht senden, Bestellung, bestellen® ist
kein Problem. Dann aber heifit es:

zhong ding Jjia
Glocke Opfergefifs Haus, Heim
Familie(n)

Zhong ding beschwort hierbei das Bild der in ,besseren Krei-
sen“ gepflegten Sitte herauf, sich erst auf ein Glockenzeichen
hin zum Essen zu versammeln und sich dann, nachdem
das Opfergefify mit Delikatessen iiberladen wurde, an reich
gedecktem Tisch niederzulassen. Zhong ding steht hier fiir
yzeremonielles Gepringe®; die ,Familien mit zeremoniellem
Gepringe® das sind die ,Leute die in Pomp und Reichtum
leben®.

In diesem Fall geht es darum, den Sinngehalt der Zeile zu
erfassen, und, da die entsprechenden deutschen Worter beim
Leser nicht notwendig die gleichen Assoziationen hervorrufen,
eine zwar dem Sinngehalt, aber nicht mehr dem , Wortlaut®
entsprechende Ubertragung zu geben.

14



Die Auswahl, die der Ubersetzer trifft, ist schlieflich nicht
nur von den Gesetzmifligkeiten und Moglichkeiten der Sprache
bestimmt, in die er iibersetzt. Sie ist, wie zum Beispiel die Bele-
bung einer Sonate von Beethoven durch einen Solisten, immer
auch Ausdruck seiner Interpretation des Werkes und seiner eige-
nen Personlichkeit. Das Wunderbare und Unauschéptbare der
fernéstlichen Dichtung besteht darin, dafl sie in ihrer duflersten
Verdichtung, der Vieldeutigkeit der Schriftzeichen und dem
Reichtum an Andeutungen und Anspielungen den Dichter im
Leser selbst fordert. Er (oder sie) mufd beim Lesen oder Horen
des Gedichts sein eigenes Gedicht schopfen — die spirlichen
Worte sind nur die Grundbestandteile, aus denen in einem
geheimnisvollen alchemistischen Prozef§ zwischen dem Geist
des Dichters und dem des Lesers jeweils ein ganz einzigartiges
und subjektives Kunstwerk entsteht.

Die vorliegende Ubertragung ist also nur eine der vielen
méglichen Interpretationen der Gedichte vom Kalten Berg. Sie
ist eine Spiegelung des Originals im Bewuftsein des Ubersetzers,
sprachlicher Ausdruck der Reaktionen, welche die Stimuli des
Originaltextes im Sein (= Bewuf3tsein) eines Menschen hervor-
riefen, dessen Welt (= BewufStsein) eine vollkommen andere ist
als die des Dichters. Im Idealfall des Lesers, der des Chinesischen
michtig ist, wird es so viele Interpretationen geben wie Leser.

Von den etwa dreithundert Gedichten, die Hanshan
zugeschrieben werden, sind fiir den vorliegenden Band einhun-
dertfiinfzig ausgewihlt. Je ein Beispiel der Gedichte von Feng-
gan und Shide ist hinzugefugt. Die vorliegende Auswahl kann
als reprisentativ fiir das Werk des Hanshan angesehen werden.
Die Grundthemen des Hanshan shi tauchen in den Gedichten
in immer neuen Variationen auf; manche Gedichte sind thema-
tisch so dhnlich, dafl eine Wiedergabe des gesamten Hanshan
shi auf den ungeduldigen Leser leicht ermiidend wirken wiirde.

Da die Gedichte vom Kalten Berg offenbar keine festge-
legte Reihenfolge haben, hat der Ubersetzer eine Anordnung
vorgenommen, die nach seinem Empfinden der Entwicklung
des Lebensweges von Hanshan entspricht. Die spirituelle

15



Entwicklung war bei der Abwigung des ,Friither oder Spiter®
auch jener Gedichte, die vage Anspielungen auf das Lebensal-
ter enthalten, das ausschlaggebende Indiz. Trotz allen ach-so-
menschlichen Schwankens zwischen himmelhoch jauchzend
und zu Tode betriibt und trotz der in einem frithen Stadium
des spirituellen Weges wohl unvermeidlichen Riickfille in
Verzweiflung, sind die grundlegenden Stadien des Weges
charakteristisch und irreversibel und machen daher oft eine
Unterscheidung von ,frithen und ,spiten® Gedichten mog-
lich. Bei der Auswahl wurden solche Gedichte zuriickgestellt,
die nur durch einen Wald von Anmerkungen verstindlich
wiirden. Von den vielen Anspielungen und literarischen
Anleihen, die in den vorliegenden Gedichten enthalten sind,
wurden — soweit die Quelle tiberhaupt aufspiirbar war — nur
jene in die Anmerkungen aufgenommen, die zum Verstindnis
des Sinnes notwendig sind und die Wesentliches zum Erfassen
der Atmosphire eines Gedichtes beitragen.

Drei Begriffe sind im Text dieser Ubertragung durch Schrei-
bung in Kapitilchen hervorgehoben. Es handelt sich dabei um
Begriffe, die in diesem Zusammenhang als Formel stehen fiir
etwas, das von der ,wortlichen® Bedeutung, welche diese Begriffe
sowohl im chinesischen als auch im deutschen Sprachgebrauch
haben, nicht erfalt wird. Es sind dies die Grundbegriffe des
Daoismus Dao = wortl.: ,Weg“, De = wortl.: ,,Tugend und ein
Begriff fiir die zentrale Ubung des Chan/Zen-Buddhismus, das
Zuochan (jap.: Zazen), oft einfach nur ,Sitzen“ genannt.

,Das Dao, das auszusprechen ist, ist nicht das dauernde
Dao*, sagt Laozi. Doch wenn er versucht, von jenem Unnenn-
baren und seinen Manifestationen zu sprechen, muf§ er ihm
einen Namen geben: ,Nicht wissend seinen Namen, benenne
ich es mit dem Wort Dao.“

Dieses Dao, dessen urspriingliche Bedeutung im Chinesi-
schen ,Weg“ ist, steht hier als Chiffre fiir die begrifflich unfaf3-
bare Einheit der essentiellen Welt. So ist Dao gleichbedeutend
mit den buddhistischen Formeln fiir die eine ungeteilte Wahr-
heit — Buddha-Wesen, Selbst-Wesen, Wahres-Wesen usw. —

16






und wird bei Hanshan und im chinesischen und japanischen
Buddhismus allgemein als Synonym fiir diese verwendet.

De steht fiir etwas, das ebenso unnennbar ist, Es ist die
gestaltende Kraft, mit der sich das Dao in der phinomenalen
Welt manifestiert, die Reprisentation der einen Wahrheit in
der unendlichen Vielfalt der Erscheinungen.

Dafd Laozi als Chiffre fiir diese beiden ,Unnennbaren®
Begriffe wihlt, deren Bedeutung im Sprachgebrauch ,Weg*
bzw. ,Tugend ist, darf man allerdings nicht iiberschen.
»Tugend® ist hierbei keine moralische Kategorie sondern eine
Wirkkraft jenseits von Gut und Bése. Diese Bedeutung hat
das Wort auch im Deutschen, wenn wir davon sprechen, daf§
etwas ,,Kraft und Tugend® von etwas anderem geschieht. Die
Zwiespiltigkeit von Dao und De, die einerseits als reine Chiffre
gebraucht werden, andererseits jedoch die Bedeutungen und
Assoziationen des Wortes im Sprachgebrauch beibehalten,
ist in dieser Ubertragung durch die Schreibweise ,Weg“ und
»Tugend® ausgedriickt. Vor allem die Ambivalenz des Wortes
Dao benutzt Hanshan in seinen Gedichten immer wieder.

Die Gleichsetzung des chinesischen tso = ,sitzen® in dieser
Ubertragung der Gedichte vom Kalten Berg mit einem Begriff
fiir das im Zen-Buddhismus geiibte ,Sitzen in Versenkung®
ist nicht nur Ausdruck einer ,bemiiht“ zen-buddhistischen
Interpretation, wie Burton Watson in der Einleitung zu
seiner Ubersetzung vermutet. Der erste Patriarch des Zen-
Buddhismus in China, Bodhidharma, soll nach seiner Ankunft
in China neun Jahre lang vor einer Felswand in Versenkung
ygesessen haben. Das , Sitzen® vor der Felswand taucht hiufig
genug bei Hanshan auf, und auch in den Gedichten, die keine
dermaflen direkte Anspielung auf die Ubungsmethode des
Zen-Buddhismus enthalten, zeigt der Kontext doch unmif3-
verstindlich, daf hier mit dem ,Sitzen“ nur das ,Sitzen in
Versenkung® gemeint sein kann.

Das deutsche Wort ,,Versenkung“ kommt der Bedeutung
von Zazen am nichsten. Meditation bezeichnet im allgemei-
nen eine Praxis, bei der der menschliche Geist ,,denkt”, die

18



Gedanken allerdings auf ein bestimmtes Objekt beschrinke
sind. Im Zustand der Versenkung, des Sitzens, ist der Geist
gedankenleer; die Trennung von Subjekt und Objekt, welche
erst durch die gedankliche Unterscheidung entsteht, ist aufge-
hoben (vergleiche z.B. Gedicht Nr. 135).

In Gedichten und Anmerkungen wurde in der Neuaus-
gabe die inzwischen zum internationalen Standard gewor-
dene Umschrift des Chinesischen verwendet, die sogenannte
,Pinyin-Umschrift®, aufler in den wenigen Fillen, wo sich
eine andere Schreibweise im Deutschen eingebiirgert hat (z. B.
,Yangtsekiang“) und in Zitaten aus den Ubersetzungen von
Richard Wilhelm, der eine eigene Umschrift verwendet. Die
Zitate der Ubersetzungen von Richard Wilhelm sind durch
<R. W.> kenntlich gemacht.

Das chinesische Xin, das Herz, Geist, Gemiit, Sinn,
Bewufltsein usw. heiflen kann, wurde hier manchmal mit
»Herz“, meist jedoch mit ,Sinn®“ (,Sinn“ nicht wie in ,der
Sinn des Lebens®, sondern wie in ,ich habe nur die Geliebte
im Sinn®) iibersetzt.

Zu guter Letzt méchte der Ubersetzer seinen Dank ausspre-
chen fiir die vielen direkten und indirekten Hilfestellungen,
die das Zustandekommen dieses Buches ermdéglichten. Die
Ubertragung der Gedichte wurde mir durch die Kommentare
zu zwei japanischen Ubersetzungen der Gedichte vom Kalten
Berg wesentlich erleichtert, das Verstindnis mancher For-
mulierungen der tangzeitlichen Umgangssprache durch diese
Arbeiten erst erméglicht. Es handelt sich um die Ubersetzun-
gen von 126 Gedichten des Hanshan shi durch Yoshitaka Iriya
(Chugoku Shijin Senshu, Bd. 5, Tokyd 1958) und die Uber-
tragung des gesamten Hanshan shi durch Sensuke Iritani und
Takashi Matsumura (Zen no Goroku, Bd. 13, Tokyd 1970).
Ein Teil des Materials der Anmerkungen basiert auf den
Anmerkungen und Kommentaren zu diesen beiden Arbeiten.

Mein besonderer Dank gilt meinem ersten Meister und
Fithrer auf dem Zen-Weg, Yamada Kéun Roéshi, der die

19



