
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Pippin, Robert B.
Die Aktualität des Deutschen Idealismus

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2184

978-3-518-29784-1



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 2184



Die in diesem Band versammelten Aufsätze verbinden zwei Behauptungen. 
Die erste ist, dass die begrifflichen Neuerungen, die die großen Figuren der 
deutschen philosophischen Tradition, allen voran Kant und Hegel, entwi-
ckelt haben – Begriffe wie Selbstbewusstsein, Freiheit, Subjektivität, Logik, 
Geist und philosophische Methode –, nach wie vor von herausragendem 
philosophischem Interesse sind, also keineswegs als bloß historische Be-
stände betrachtet werden dürfen. Die zweite Behauptung lautet, dass eine 
Reihe klassischer Deutungen dieser Begriffe weder deren Radikalität noch 
deren philosophisches Potenzial in den Blick bekommt. Dieses Manko 
präzise zu benennen und zu beheben – und dabei die Aktualität des Deut-
schen Idealismus zu belegen –, ist das Ziel dieses Bandes.

Robert B. Pippin ist Professor für Philosophie an der Universität Chicago 
sowie Mitglied des dortigen Committee on Social Thought. Im Suhrkamp 
Verlag erschien zuletzt: Kunst als Philosophie. Hegel und die moderne Bild-
kunst (2012).



Robert B. Pippin
Die Aktualität  

des Deutschen Idealismus

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2184
Erste Auflage 2016

© Suhrkamp Verlag Berlin 2016
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,  

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung  
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form  
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)  

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert  
oder unter Verwendung elektronischer Systeme  
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlag nach Entwürfen  
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29784-1



Inhalt

Analytischer Deutscher Idealismus Vorwort zur Buchreihe
von James Conant und Andrea Kern  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 7

Die Aktualität des Deutschen Idealismus

Einleitung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	   13

I. Vernunft und Subjektivität

	 1.	Die Form der Vernunft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	   27
	 2.	Über Selbstgesetzgebung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	   52
	 3.	Die Freiheit als Schicksal: 

Verwirklichung und Geschichte bei Hegel  . . . . . . . . . . .            	   85
	 4.	Moralität: Die subjektive Seite der Sittlichkeit?  . . . . . . .        	   97
	 5.	Zu Hegels Behauptung, Selbstbewusstsein 

sei »Begierde überhaupt«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	   114
	 6.	Hegel über die politische Bedeutung  

kollektiver Selbsttäuschung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	   138

II. Logik und Subjektivität

	 7.	Logik und Metaphysik 
Hegels ›Reich der Schatten‹  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	   163

	 8.	Die Logik der Negation bei Hegel  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	   191
	 9.	Eine Logik der Erfahrung? 

Über Hegels Phänomenologie des Geistes  . . . . . . . . . . . . . .               	   220
	10.	Brandoms Hegel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   245
	11.	McDowells Idealisten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	   290

III. Moderne und Subjektivität

	12.	Der Status der Literatur in Hegels  
Phänomenologie des Geistes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	   329

	13.	Ästhetik ohne Ästhetik 
Zu Hegels Philosophie der Kunst  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	   350



	14.	Selbstüberwindung, Versöhnung und  
Modernität bei Nietzsche und Hegel   . . . . . . . . . . . . . . . .                	   383

	15.	Zurück zu Hegel?
		 Slavoj Žižek: Weniger als nichts. Hegel und  

der Schatten des dialektischen Materialismus   . . . . . . . . . . .           	 403

Textnachweise   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	   437
Namenregister   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	   439



7

James Conant und Andrea Kern
Analytischer Deutscher Idealismus 

Vorwort zur Buchreihe

Die Philosophie des Deutschen Idealismus – und damit meinen 
wir die Philosophie von Kant bis Hegel – scheint vielen durch die 
analytische Philosophie überholt. Nicht selten wird sie als Gegen-
projekt zu dieser Tradition der Philosophie verstanden. Mit der 
Buchreihe »Analytischer Deutscher Idealismus« wollen wir sicht-
bar machen, dass die Philosophie des Deutschen Idealismus keinen 
Gegensatz zur analytischen Philosophie darstellt, sondern umge-
kehrt ihr Maßstab und Fluchtpunkt ist.

Die Reihe antwortet auf eine intellektuelle und gesellschaftliche 
Herausforderung, die durch die Renaissance des Naturalismus in 
den Wissenschaften erneut ins Zentrum der Aufmerksamkeit ge-
rückt ist. Sie liegt in der für uns grundlegenden Frage, wie wir es 
verstehen können, dass wir geistbegabte Tiere sind, die einerseits 
das, was sie tun, aus Freiheit tun, deren Leben aber andererseits 
durch Gesetzmäßigkeiten bestimmt ist, die sie nicht selbst her-
vorgebracht haben. Es ist offenkundig, dass man diese Frage nicht 
beantworten kann, indem man ihre eine Seite – die Freiheit des 
Menschen – leugnet. Eine Naturalisierung des Geistes, die leug-
net, dass all das, was das menschliche Leben ausmacht – Denken, 
Sprechen, Handeln, soziale Institutionen, religiöser Glaube, poli-
tische Ordnungen, Kunstwerke etc. –, Gegenstände sind, die, um 
mit Kant zu sprechen, dem Reich der Freiheit angehören, löst das 
Problem nicht, sondern kapituliert vor ihm. Doch auch wenn jeder 
sieht, dass diese Leugnung, die der Szientismus unablässig predigt, 
nicht das Resultat einer Erkenntnis sein kann, sondern vielmehr 
Ausdruck einer intellektuellen Hilflosigkeit ist, führt uns diese 
Reaktion ebenso vor Augen, dass die Frage nach der Einheit von 
Geist und Natur eine echte Frage ist, bei deren Beantwortung unser 
Selbstverständnis als geistige Wesen auf dem Spiel steht.

Die beschriebene Situation ist indes nicht neu. Blicken wir ins 
18. Jahrhundert zurück, erkennen wir eine ähnliche intellektuelle 
Lage. Auch damals war es der Fortschritt der modernen Natur-
wissenschaften, der unser Selbstverständnis als geistbegabte Tiere 



8

herausgefordert hat. Der Deutsche Idealismus antwortet auf diese 
Herausforderung, indem er die Philosophie explizit durch die Fra-
ge nach der Einheit von Geist und Natur definiert. Im Angesicht 
der modernen Naturwissenschaft ringt die Philosophie von Kant 
bis Hegel darum, die zwei Seiten des Menschen zusammenzu-
bringen: dass er ein Tier ist und doch ein geistiges Wesen, dass er 
Natur ist und doch Gesetzen unterliegt, die von anderer Art sind 
als die Gesetze der Natur: Gesetzen der Freiheit. Die Philosophie 
des Deutschen Idealismus ist von dem Bewusstsein durchdrungen, 
dass das Begreifen dieses Verhältnisses – des Verhältnisses von Geist 
und Natur, wie Hegel es zu Anfang seiner Enzyklopädie der philoso-
phischen Wissenschaften formuliert – die bestimmende Aufgabe der 
Philosophie ist. Wenn wir daher mit der Buchreihe »Analytischer 
Deutscher Idealismus« die Philosophie des Deutschen Idealismus 
stärken wollen, dann weil wir meinen, dass der Deutsche Idealis-
mus für die intellektuelle Herausforderung, der wir uns gegenüber-
sehen, die maßgebliche Orientierung ist. Der Deutsche Idealismus 
liegt nicht hinter uns, sondern vor uns. Damit meinen wir, dass die 
Art und Weise, wie der Deutsche Idealismus seine grundlegenden 
Begriffe und Ideen, allen voran die Begriffe der Freiheit, der Ver-
nunft und der Selbstbestimmung, entwickelt und artikuliert, dem 
gegenwärtigen philosophischen Bewusstsein vielfach unbekannt 
und verstellt ist. Das liegt teilweise daran, wie die Philosophie in 
Westdeutschland nach 1945 mit diesem philosophischen Erbe um-
gegangen ist. Sie hat ihre durch den Nationalsozialismus verursach-
te Verstümmelung viel zu wenig als solche erfasst und zu heilen 
gesucht. Damit hat sie sich in eine Lage gebracht, in der sie aus sich 
heraus nicht mehr die Mittel schöpfen konnte, um die Begriffe und 
Ideen, in denen sie zu Recht ihre Bedeutung sah, so zu artikulieren, 
dass sie als Maßstab der systematischen Arbeit erscheinen konnten. 
Für einen großen Teil der Jüngeren wurde dieser Maßstab stattdes-
sen die analytische Philosophie angloamerikanischer Prägung.

So wichtig diese Erneuerung der Philosophie war, so entstand 
dadurch doch der falsche Eindruck, die analytische Philosophie 
und die Philosophie des Deutschen Idealismus seien Gegensät-
ze, nämlich Orientierungen und Vorgehensweisen, die nicht nur 
nichts miteinander zu tun haben, sondern einander ausschließen. 
Die Bücher dieser Reihe möchten darum auch sichtbar machen, 
dass der Deutsche Idealismus von Kant bis Hegel nicht nur kein 



9

Gegensatz zur analytischen Philosophie ist, sondern eine Form, 
und zwar eine maßgebliche Form, der analytischen Philosophie. 
Der Deutsche Idealismus, als analytische Philosophie, ist eine 
Reflexion auf elementare Formen des Denkens und damit auf 
die Quelle unserer grundlegenden Begriffe, die diese Begriffe zu-
gleich als notwendig ausweist. Philosophie ist, so sagt es Hegel, 
der Versuch, das Denken aus sich selbst zu begreifen. Sie ist ein 
Begreifen des Denkens, das von keinen »Voraussetzungen und Ver-
sicherungen« abhängt, wie er sagt, eine radikal voraussetzungslose 
Untersuchung der Voraussetzungen des Denkens. Darin liegt der 
gemeinsame Zug der Philosophie des Deutschen Idealismus: dass 
die Begriffe, die sie durcharbeitet, von nirgendwo her – von keiner 
Wissenschaft und keinem Common Sense – übernommen werden, 
sondern diese Begriffe nur so weit verwendet werden, wie sie als 
notwendig für das Denken erkannt werden. Diese Einsicht, dass 
die Philosophie ihre Begriffe nur aus dem Denken selbst nehmen 
kann, macht den radikalen Anspruch des Deutschen Idealismus 
aus. Und so ist die Idee der analytischen Philosophie, die Idee der 
Philosophie als logischer Analyse der grundlegenden Formen des 
Denkens und der Aussage, nirgends so streng durchgeführt worden 
wie im Deutschen Idealismus.

Unter dem Label »Analytischer Deutscher Idealismus« versam-
melt die Buchreihe Texte und Bücher, die auf exemplarische Weise 
Philosophie als analytische Aufklärung verstehen, im Geist und mit 
den Begriffen des Deutschen Idealismus. Die analytische Philoso-
phie kommt erst da zu sich selbst, wo sie sich nicht von der ide-
alistischen Philosophie abwendet, sondern auf diese ausgerichtet 
ist: in ihren Grundbegriffen und in der Radikalität ihrer Methode. 
Das mag manchen als provokante These anmuten, doch es gibt 
viele Beispiele, die ihr entsprechen. Gottlob Freges Begriffsschrift, 
die vielen als Gründungsdokument der analytischen Philosophie 
gilt, ist kein Gegenprojekt zum Deutschen Idealismus, sondern 
eine Weiterführung der kritischen Philosophie Kants. Und wenn 
wir uns zwei andere große Werke der analytischen Philosophie 
vergegenwärtigen, Wilfrid Sellars’ Empiricism and the Philosophy 
of Mind (dt.: Der Empirismus und die Philosophie des Geistes) und 
Peter Strawsons The Bounds of Sense (dt.: Die Grenzen des Sinns), 
sehen wir, dass sich die herausragenden Repräsentanten der analyti-
schen Philosophie niemals vom Deutschen Idealismus abgewendet, 



10

sondern stets dessen Nähe gesucht haben. Das offizielle Selbstver-
ständnis der analytischen Philosophie, in dem sie sich dem Empi-
rismus verschreibt und sich damit dem Deutschen Idealismus ent-
gegensetzt, ist ein Selbstmissverständnis. Der Empirismus, der sich 
für aufgeklärt hält, weil er die empirischen Wissenschaften zum 
Maß der Erkenntnis erklärt, ist in Wahrheit der Widersacher der 
analytischen Philosophie, nämlich der radikalen, der grundlegen-
den Analyse der Formen unseres Denkens und Verstehens. Soweit 
der Empirismus die analytische Philosophie dominiert, verdeckt er 
deren eigentliche Orientierung, die dieselbe ist wie die des Deut-
schen Idealismus.

Der vorliegende Band von Robert B. Pippin, Die Aktualität 
des Deutschen Idealismus, ist der dritte Band dieser Buchreihe, an 
deren vorangehende Bände, Wiedererinnerter Idealismus von Ro-
bert B. Brandom und Die Welt im Blick von John McDowell, er 
nahtlos und kommentierend anschließt. Robert B. Pippin ist Pro-
fessor für Philosophie an der Universität Chicago sowie Mitglied 
des dortigen Committee on Social Thought. In dem vorliegenden 
Band hat Robert B. Pippin Aufsätze zum Deutschen Idealismus 
versammelt, deren gemeinsame Absicht es ist, die Radikalität der 
begrifflichen Neuerungen, die die großen Figuren der modernen 
deutschen philosophischen Tradition entwickelt haben – in Begrif-
fen wie Selbstbewusstsein, Freiheit, Subjektivität, Logik, Geist und 
philosophische Methode –, zur Geltung zu bringen und deren phi-
losophisches Potenzial aufzuzeigen.

Die Buchreihe wird von einem internationalen Forschungs-
zentrum getragen, dem Forschungskolleg Analytic German Idealism 
(FAGI), das 2012 an der Universität Leipzig gegründet wurde und 
dessen Arbeit durch ein international besetztes Gremium unter-
stützt wird (siehe 〈http://www.sozphil.uni-leipzig.de/cm/fagi/〉). 
Ziel des FAGI ist es auch, die Stimme des Analytischen Deutschen 
Idealismus in die außerakademische Öffentlichkeit hineinzutragen 
und ihr Gewicht in den Debatten über unser Selbstverständnis zu 
stärken.



Die Aktualität des Deutschen Idealismus





13

Einleitung

I.

Die hier versammelten Aufsätze stellen einen Versuch dar, die 
ungebrochene philosophische Bedeutung der Positionen in der 
theoretischen und praktischen Philosophie sowie in der Ästhetik 
aufzuzeigen, welche in der philosophischen Strömung verteidigt 
wurden, die heute als »Deutscher Idealismus« (beziehungsweise als 
»Post-Kantianische Deutsche Philosophie« oder – nach dem bril-
lanten Titel von Eckart Förster – als »Die 25 Jahre der Philosophie«) 
bekannt ist.1 Zum größten Teil (mit einer Ausnahme) in den letz-
ten etwa fünfzehn Jahren geschrieben, beziehen sie sich zugleich 
auf frühere Arbeiten von mir und auf andere publizierte Diskussio-
nen und beschäftigen sich überwiegend mit Kant und Hegel sowie 
der Beziehung zwischen beiden. Es gibt Kontroversen, die mit den 
grundlegenden Positionen verbunden sind, die hier eingenommen 
werden. Viele hängen mit interpretatorischen Fragen zusammen 
und einige auch mit der philosophischen Adäquatheit der Positi-
onen selbst. Ich möchte hier versuchen, den allgemeinen Kontext 
für diese Kontroversen zu bestimmen, um diese Elemente so als 
Teile eines allgemeinen Projekts einzuführen.

Im Jahr 1989 habe ich ein Buch mit dem Titel Hegel’s Idealism: 
The Satisfactions of Self-Consciousness veröffentlicht.2 Aufgrund die-
ses Buches wurde ich bekannt als Verteidiger einer »kantianischen« 
Interpretation von Hegels Idealismus und einer »nicht-« oder »anti-
metaphysischen« Lesart von Hegels grundlegender Position in der 
Phänomenologie des Geistes und der Wissenschaft der Logik. Es hat 
sich jedoch herausgestellt, dass dies sehr irreführende Zuschreibun-
gen sind, wie ich zu zeigen versuchen werde. Das »kantianische« La-
bel (oder der Vorwurf ) rührte von meinem Versuch her, zu zeigen, 
dass für Hegel einige brillante kritische Einsichten in der Kritik der 
reinen Vernunft enthalten waren, deren Radikalität und Implikati-
onen Kant nicht gesehen hatte (auch wenn Hegel oft betonte, dass 

1 � Vgl. Eckart Förster, Die 25 Jahre der Philosophie. Eine systematische Rekonstruktion, 
Frankfurt/M. 2010.

2 � Vgl. Robert B. Pippin, Hegel’s Idealism: The Satisfactions of Self-Consciousness, 
Cambridge 1989.



14

es Kants eigene Einsichten waren). Eine Einsicht betraf die Natur 
einer der beiden Fähigkeiten – Verstand und sinnliche Anschau-
ung  –, die nach Kant zusammen notwendig sind für Erfahrung 
und für die Erkenntnis, die in Erfahrung gründet. Das Vermögen 
des Verstandes, so Kant, ist in keiner Weise ein rezeptives, anschau-
liches oder sinnliches Vermögen. Es ist ausschließlich Spontaneität*, 
ein schöpferisches oder produktives Vermögen, sowohl in seinem 
Verhältnis zu den Inhalten der sinnlichen Mannigfaltigkeit als auch 
in seiner von dieser Mannigfaltigkeit unabhängigen Ausübung, als 
»Vernunft«, ein Vermögen, das Kant eine »zweckmäßige Tätigkeit«* 
nannte. Kant hatte gesehen, dass, wenn er damit recht hat, die ge-
samte rationalistische und empiristische philosophische Traditi-
on als unhaltbar zurückgewiesen werden muss. Hegel folgte ihm 
begeistert bei dieser Neuausrichtung (obwohl er eher sagen wür-
de, dass »sie neu interpretiert«, anstatt »zurückgewiesen« werden 
muss). Er versuchte, die Implikationen dieser Behauptung konsis-
tenter und systematischer zu durchdenken, als Kant selbst es seiner 
Ansicht nach getan hatte, wie auch die einer anderen ungewöhn-
lichen Behauptung Kants, die in Kommentaren zu dessen Werk 
immer noch nicht in angemessener Form aufgegriffen worden ist: 
nämlich dass die Vernunft, als ein solches produktives Vermögen, 
»mit nichts als sich selbst beschäftigt« ist.

Zweitens machte sich Hegel auch begeistert Kants ebenso revo-
lutionäre Behauptung zu eigen, dass der Verstand ein sich seiner 
selbst bewusstes und apperzeptives Vermögen ist. Die wahrheits-
fähige Einheit, auf die es sowohl für Kant als auch für Hegel an-
kommt, war das Urteil, und keine Aktivität konnte als Urteilen 
gelten, wenn der Urteilende nicht wusste, dass er urteilt (oder 
glaubt, meint, hofft und so weiter). Hegel erkannte, dass Kant ge-
sehen hatte, dass eine solche Apperzeption nicht einfach eine Art 
von Bewusstsein sein konnte, wie eine Selbstbeobachtung oder eine 
zweistellige intentionale Relation. Aber Hegel ging noch viel weiter 
als Kant in der Isolierung und im Durchdenken der Frage, was es 
für ein Subjekt bedeuten könnte, für sich kein Objekt in seiner 
sich seiner selbst bewussten Aktivität und dennoch auf sich selbst 
bezogen zu sein. (Hegel begann, dieses ungewöhnliche Verhältnis 
des Ich zu sich selbst »Unendlichkeit« zu nennen.) Darüber hinaus 

* � Hier und im Folgenden: im Orig. deutsch.



15

gilt für jedes Urteilen gemäß Kants Apperzeptionsvoraussetzung, 
dass es das Bewusstsein des Urteilens umfasst. Urteilen bedeutet 
daher, implizit die Voraussetzungen jedes solchen Urteilens zu un-
terschreiben (die etwa die Festlegung beinhalten, in der Lage zu 
sein, Gründe für das Urteil vorzubringen, alles abzulehnen, was 
unvereinbar mit dem Urteil ist, das Urteil in ein konsistentes Gan-
zes anderer Überzeugungen zu integrieren usw.). Allgemeiner ge-
sprochen: Jeder tatsächliche Akt des Wissens beinhaltet apperzeptiv 
eine tatsächliche Erkenntnis dessen, was Wissen ist. In diesem Sinne 
ist der Versuch zu wissen, Erkennen*, der primär ein Urteilen ist, 
auch eine sich ihrer selbst bewusste zweckmäßige Aktivität: zweck-
gerichtet (sie zielt auf – nicht weiter qualifiziertes – Wissen*) und 
selbstkonstituierend (nur die Vernunft kann bestimmen, worauf 
die Wegnahme solcher Qualifikationen hinauslaufen würde). Im 
Fall des Verstandes oder des Urteilens, welches durch die sinnli-
che Anschauung informiert wird, bedeutet dies, dass jeder Vorgang 
des Urteilens ein Bewusstsein umfasst, dass das Urteil ein Stück 
»bedingtes« Wissen ist. Und da es ein Bewusstsein eines Versuchs 
zu wissen ist, kann kein solches Bewusstsein der Vollendung des 
Strebens nach diesem Ziel ausweichen, diesem »Bedürfnis«*, wie 
Kant es nannte, das Unbedingte zu erstreben. Solch ein Ziel ist 
untrennbar von jedem Streben nach dem Ziel des Wissens selbst. 
All das, so behauptete ich, akzeptierte Hegel und baute darauf in 
der Methodologie seines wichtigsten Buches auf: der Wissenschaft 
der Logik. Dieser Zusammenhang ist im Detail untersucht in den 
Aufsätzen von Teil II des vorliegenden Buches.

Schließlich ging Hegel davon aus, dass der zentrale kognitive 
Zusammenhang in Kants Theorie der Erfahrung, das Verhältnis 
von Anschauung und Verstand, missverstanden würde, wenn man 
annähme, dass es sich dabei um eine Art zweistufigen Prozess han-
delt, der erst die Rezeption der sensorischen Daten an sich und 
dann die Aufprägung der begrifflichen Form durch den Verstand 
umfasst. Beginnend mit seinem Jenaer Aufsatz Glauben und Wissen 
nahm Hegel die Hinweise Kants sehr ernst, dass es sich hier nicht 
um zwei verschiedene Vermögen handelt, die in dieser schrittwei-
sen Form zusammenarbeiten, sondern um eine kognitive Ausein
andersetzung mit der Welt, die zwei Seiten hat, welche logisch von-
einander unterschieden werden können, aber in ihrer Betätigung 
untrennbar sind. Das Vermeiden solcher Dualitäten ist nicht nur 



16

typisch für Hegels Aneignung von Kant, es gewährt auch einen 
Blick auf die tiefsten Themen sowohl in seiner Philosophie als auch 
in der philosophischen Tradition bis weit zurück zu Platons Ver-
such, das Verhältnis zwischen noesis und dianoia zu verstehen.

Hegels Idealismus war also kantianisch in diesem Sinne: Er war 
(a) anti-empiristisch und (b) verpflichtet auf die Hinlänglichkeit 
der Selbstbestimmung der Vernunft bezüglich ihrer eigenen Vor-
aussetzungen und ihrer Selbstautorisierung. Natürlich gab es auch 
große Differenzen zwischen den beiden Philosophen, obwohl die 
meisten von ihnen aus Hegels Sicht auf Kants Missverständnis 
hinsichtlich seiner eigenen Ergebnisse beruhten. Kants eigener Ide-
alismus ist, richtig verstanden, kein subjektiver, aufprägender Ide-
alismus und sicherlich kein Phänomenalismus, und er ist deshalb 
nicht zu der Ansicht verpflichtet, dass wir die Dinge an sich nicht 
kennen, sondern nur Phänomene, eine Art von subjektivem Über-
bleibsel unserer sinnlichen Auseinandersetzung mit der Welt. All 
diese Themen spielten dennoch eine Rolle in der Kritik an meinem 
Buch, als ob jede Annäherung an Kant unvermeidlich zu einem 
subjektiven Idealismus führen müsste. (Ich wurde darauf hingewie-
sen, dass hegelsche Begriffe nicht subjektiv sind, dass Hegel ein 
metaphysischer Realist war, weil er davon überzeugt war, dass die 
Realität nicht davon abhängt, gedacht zu werden. Ebenso sollte ich 
suggeriert haben, dass Hegel die Unterscheidung von Anschau-
ung und Begriff »zusammenbrechen« lassen wollte und dass Hegel 
vermutlich die selbstwidersprüchliche Natur der Vernunft gefeiert 
hat, während Kant klugerweise darin ein Problem sah. All das sind 
grobe Missdeutungen, die auf einer ebenso groben falschen Dicho-
tomie beruhen.)

Letztlich ignorierten all die jüngeren Versuche, zu zeigen, dass 
Hegel am Ende doch ein »metaphysischer Denker« gewesen ist, 
Versuche, die zum Teil auch gegen mein Buch aus dem Jahre 1989 
gerichtet waren, die zentrale Rolle Kants in Hegels Denken über 
die metaphysische Tradition. (Aber unabhängig von dieser Be-
ziehung: Wer bei klarem Verstand könnte bestreiten, dass Hegel 
»metaphysische Positionen« vertrat? Für ihn war das einfach ein an-
deres Wort für »philosophische Positionen«. Er hatte Ansichten zur 
Natur der Freiheit, zur menschlichen Handlungsfähigkeit, zur Na-
tur von Begriffen, Individualität und Universalität sowie zu vielen 
anderen Themen dieser Art.) Doch er machte oft genug deutlich, 



17

dass er Kants Demontage der modernen rationalistischen metaphysi-
schen Tradition zustimmte, also der Ansicht, dass die reine Vernunft 
von sich aus die Existenz und Natur übersinnlicher Entitäten mit 
Notwendigkeit bestimmen könnte: Substanzen wie die res cogitans, 
wie Monaden, wie eine monistische Substanz. Kant lag aus Hegels 
Sicht richtig. Es gibt keine »Dingmetaphysik« oder »Jenseitsmeta-
physik«*. Aber Kants Angriff ließ diejenige metaphysische Tradition 
nahezu unberührt und unkritisiert, die auf Aristoteles zurückgeht, 
die sich nicht mit übersinnlichen Entitäten befasst, sondern mit 
den Prinzipien der Intelligibilität der gewöhnlichen natürlichen 
Welt, paradigmatisch der von Lebewesen. Das griff Hegel in sei-
ner Logik wieder auf, um Aristoteles von der Verachtung zu befrei-
en, die ihm und der scholastischen Tradition von Descartes oder 
Hobbes entgegengebracht worden war.

Folglich ist Hegels Absolutes kein Ding und keine Substanz 
(oder der christliche Gott), und die begrifflichen Artikulationen 
des Absoluten in seiner Logik sind auch kein Anzeichen einer da-
runterliegenden neoplatonischen noetischen Struktur, deren sinn-
liche Manifestationen nur Erscheinungen sind, Schein*, unwirk-
lich. Dies zu verneinen, bedeutet für viele traditionelle Interpreten 
Hegels, die in der oben erwähnten falschen Dichotomie gefangen 
sind, dass solche Begriffe nur die Art, wie wir sprechen, kategori-
sieren, also subjektive Regeln sind, um etwas verständlich zu ma-
chen. (Das ist eine sehr vereinfachte, wenn auch standardisierte 
Interpretation von Kant, aber das ist ein anderes Thema.) Wie auch 
immer Hegel von Kant beeinflusst war, seine Annahmen sind hier 
jedenfalls aristotelisch. Der fundamentale Akt, etwas verständlich 
zu machen, besteht darin, zu sagen, was es ist, und die fundamen-
tale philosophische Frage ist, was es heißt, von etwas zu sagen, was 
es ist. Das ist die Untersuchung, die eine Theorie der kategorialen 
Modi des Seins hervorbringt, der Weisen, in denen die Dinge das 
sind, was sie sind, und die notwendig sind, damit jedes einzelne 
Ding verständlich ist als das, was es ist. Es ist zugleich eine Studie 
der kategorialen Struktur dessen, was ist, ebenso wie es eine Unter-
suchung des Verstandes durch sich selbst ist. Es gibt hier keinen 
Unterschied, da Hegels Annahme die des Aristoteles ist – und in 
der Tat das grundlegende Prinzip des griechischen und westlichen 
Rationalismus. Zu sein heißt, auf bestimmte Weise verständlich 
zu sein. (Das ist ein Grund dafür, warum Platon und Aristoteles 



18

etwas annehmen konnten, das heute sehr fremdartig klingt und 
das Hegel auf seine Weise wiederaufgegriffen hat: das Ganze ist 
gut. Um Hegels Bemerkungen zur Rationalität und Geschichte zu 
paraphrasieren: Wer auf das Sein mit der Frage der Intelligibilität 
blickt, dem blickt es intelligibel entgegen.)

II.

Im Jahr 2008 veröffentlichte ich Hegel’s Practical Philosophy: Rati-
onal Agency as Ethical Life, die Frucht aus 14 Jahren an Forschung 
und Publikationen zu Hegels Theorien der Freiheit, Handlungsfä-
higkeit, Sozialität und Geschichte.3 Viele der wichtigsten Artikel 
sind hier abgedruckt. Ein zentraler Baustein des Projekts war die 
Ausarbeitung der Implikationen, die sich aus der Behauptung er-
geben, dass alles Denken inklusive der reinen praktischen Vernunft 
ein produktives Vermögen ist, Spontaneität*. Hegel versteht das so 
und versteht Kant in dessen besten Momenten so, dass nur das 
Denken bestimmen kann, was es heißt zu denken, irgendetwas zu 
denken oder in gelungener Weise auf Objekte bezogen zu denken. 
Die Analogie zur praktischen Vernunft ist klar. Kant wollte zei-
gen, dass »reine« Vernunft, das bloße Nachdenken darüber, was ich 
tun sollte, das nicht durch eine erfahrene Neigung geleitet oder 
motiviert ist, praktisch wirksam sein kann und bestimmen kann, 
was ich tun sollte. Dabei erfasst sie jedoch nichts (wie zum Bei-
spiel in der Tradition des Naturrechts); die Vernunft bestimmt für 
sich selbst, was reine praktische Vernunft ist, und »gibt sich« dabei 
selbst das »Gesetz«. Diese Sprache der Selbstgesetzgebung ist in der 
praktischen Philosophie nicht neu. Bereits in der ersten Kritik hatte 
Kant insistiert, »daß die Vernunft« in Bezug auf die Natur »nicht 
bettle, sondern gebiete«,4 aber für einige überschritt seine Formu-
lierung in der Grundlegung die Grenzen der Verständlichkeit. An 
der entscheidenden Stelle heißt es:

3 � Robert B. Pippin, Hegel’s Practical Philosophy: Rational Agency as Ethical Life, 
Cambridge 2008.

4 � Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, B681/A653, in: Kant’s Gesammelte 
Schriften, hg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Ber-
lin 1911, Bd. 4.



19

Der Wille wird also nicht lediglich dem Gesetze unterworfen, sondern so 
unterworfen, daß er auch als selbstgesetzgebend, und eben um deswillen 
allererst dem Gesetze (davon er selbst sich als Urheber betrachten kann) 
unterworfen angesehen werden muß.5

Ich habe zu zeigen versucht, dass diese Idee für Hegels Theorie 
darüber, wie ein Begriff oder eine Norm »sich selbst Wirklichkeit 
gibt«, zentral war und eine grundlegende Prämisse in seiner Beto-
nung des historischen Charakters des Geistes. (Hegel behauptet an 
vielen Stellen, dass der »Geist ein Produkt seiner selbst ist«, und ich 
habe dargelegt, dass dieser selbstkonstituierende Charakter seine 
Wurzeln in jener kantianischen These hat.) Von Kritikern wurde 
ich darauf hingewiesen, dass diese Interpretation einer volitionalen 
Anarchie, einem Konstruktivismus und schließlich einem wilden 
Relativismus Tür und Tor öffnet, der die Natur der Autorität der 
Vernunft nicht mehr erklären kann. (Wenn die Autorität meiner 
Selbstgesetzgebung entspringt, warum habe ich dann nicht die 
Freiheit, meine Autorisierung wieder zu entziehen?) Die Unter-
stellung war, dass Kant uns bloß daran erinnern wollte, dass Au-
tonomie in der Ansprechbarkeit auf Gründe besteht und wir nur 
wirklich frei sind, wenn wir uns Gründe für das geben können, was 
wir tun. Aber diese Gründe sind entweder Gründe oder nicht; sie 
rechtfertigen oder nicht; sie hängen nicht davon ab, dass wir sie uns 
selbst als Gesetz gegeben haben.

Solche Einwände lokalisieren jedoch die These, die Kant for-
muliert und die Hegel aufgreift, nicht richtig, und sie beruhen auf 
einer falschen Vorstellung der Selbstgesetzgebung als etwas, das 
Individuen zu verschiedenen Zeitpunkten tun. Kant spricht aber 
von allen rationalen Subjekten als praktisch rationalen, und Selbst-
gesetzgebung ist daher etwas, das immer schon als das Handlungs-
prinzip bestimmend angesehen werden muss. Es gibt hier eine enge 
Parallele zum Unternehmen der Logik: die Selbstbestimmung des 
Denkens, was es heißt zu denken. Wenn wir sagen, dass das Ob-
jekt des reinen Denkens das reine Denken selbst ist, dann meinen 
wir nicht, dass sich das Denken hier auf ein spezielles Objekt oder 
Ereignis bezieht. Wir sollten vielmehr sagen, dass es seine eigene 
Möglichkeit bestimmt. Und diese Bestimmung ist kein psycholo-

5 � Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Kant’s Gesammelte 
Schriften, Bd. 4, S. 431.



20

gisches Ereignis. Wenn wir uns darauf beziehen, wozu ein Subjekt 
fähig sein muss, um als Wissender oder Handelnder zu gelten, wel-
che Vermögen es haben muss, dann sollte unsere Konklusion laut 
Kant eine logische sein, die von unseren Begriffen des Wissens und 
Handelns abhängt und nicht auf irgendwelche psychologischen 
Tatsachen referiert.

Wir könnten sogar sagen, dass das Subjekt sich selbstgesetzge-
bend seine eigenen Gesetze gibt (dass diese Gesetze so verstanden 
werden müssen, dass sie einen selbstgesetzgebenden logischen Sta-
tus haben und keine Resultate eines ursprünglichen Akts in der 
noumenalen Welt sind), und den Gedanken auf diese Weise mit 
dem in Verbindung bringen, was dann für die spätere deutsche Phi-
losophie, insbesondere für Fichte und Hegel, am anregendsten war. 
Das heißt, nur die reine praktische Vernunft kann bestimmen, was 
die Form der reinen praktischen Vernunft ist, ihr oberstes Gesetz. 
Kant spricht hier von Selbstgesetzgebung, davon, dass man der 
Autor (Urheber*) des Gesetzes ist. Aber »Gesetzgebung« ist keine 
grundlose Gesetzespostulierung, keine volitionale Anarchie. Es ist 
das Wissen der Vernunft um das, was nach Kant ihr einziges Ob-
jekt ist: keine übersinnlichen Objekte, sondern sie selbst. In exakt 
demselben Sinn, in dem die Bestimmung des reinen Denkens von 
jeder möglichen Intelligibilität, seine Bestimmung der eigenen Vo-
raussetzungen des Denkens, nicht mit der Frage konfrontiert ist, 
ob die Welt mit diesen Voraussetzungen übereinstimmt (sein heißt 
verständlich sein), ist die Gesetzgebung durch die reine praktische 
Vernunft nicht mit der Frage konfrontiert, ob wir wirklich an ihre 
Resultate »gebunden« sind. Es gibt keinen solchen zweiten Schritt. 
Handeln heißt, an die Vernunft gebunden zu sein, deren Form die 
Vernunft selbst bestimmt. (Das sagt uns noch nichts darüber, was 
die reine Form der praktischen Vernunft ist oder warum sie mora-
lisch von solcher Dringlichkeit ist. Das erste Kapitel des vorliegen-
den Buches greift diese Themen unter der Überschrift »Die Form 
der Vernunft« auf.)

Zentral für die Aufsätze, die Teil I versammelt, ist unter anderem 
die Idee, dass Hegels Theorie der Freiheit keine kausale Theorie ist 
und nicht auf spezielle psychologische Fähigkeiten referiert, durch 
die Handlungen als Realisierungen freier Handlungsfähigkeit von 
natürlichen Ereignissen unterschieden werden können. Vielmehr 
hat Hegel eine »Verwirklichungs-« und »Identifikationstheorie«. 


