Suhrkamp Verlag

Leseprobe

Robert B. Pippin
Die Aktualitat
des Deutschen

Idealismus

suhrkamp taschenbuch
wissenschaft

Pippin, Robert B.
Die Aktualitit des Deutschen Idealismus

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2184
978-3-518-29784-1



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 2184



Die in diesem Band versammelten Aufsitze verbinden zwei Behauptungen.
Die erste ist, dass die begrifflichen Neuerungen, die die groflen Figuren der
deutschen philosophischen Tradition, allen voran Kant und Hegel, entwi-
ckelt haben — Begriffe wie Selbstbewusstsein, Freiheit, Subjektivitit, Logik,
Geist und philosophische Methode —, nach wie vor von herausragendem
philosophischem Interesse sind, also keineswegs als blof§ historische Be-
stinde betrachtet werden diirfen. Die zweite Behauptung lautet, dass eine
Reihe klassischer Deutungen dieser Begriffe weder deren Radikalitit noch
deren philosophisches Potenzial in den Blick bekommt. Dieses Manko
prizise zu benennen und zu beheben — und dabei die Aktualitit des Deut-
schen Idealismus zu belegen —, ist das Ziel dieses Bandes.

Robert B. Pippin ist Professor fiir Philosophie an der Universitit Chicago
sowie Mitglied des dortigen Committee on Social Thought. Im Suhrkamp
Verlag erschien zuletzt: Kunst als Philosophie. Hegel und die moderne Bild-
kunst (2012).



Robert B. Pippin
Die Aktualitdt

des Deutschen Idealismus

Suhrkamp



FAGI A

——— FORSCHUNGSKOLLEG
ANALYTIC GERMAN IDEALISM

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2184
Erste Auflage 2016
© Suhrkamp Verlag Berlin 2016
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des &ffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genechmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Umschlag nach Entwiirfen
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29784-1



Inhalt

Analytischer Deutscher Idealismus Vorwort zur Buchreihe
von James Conant und Andrea Kern —....................

Die Aktualitit des Deutschen Idealismus
Einleitung . ...
L. Vernunft und Subjektivitit

1. Die Form der Vernunft ............. .. .. .. ...,
2. Uber Selbstgesetzgebung ..........................
3. Die Freiheit als Schicksal:

Verwirklichung und Geschichte bei Hegel ...........
4. Moralitit: Die subjektive Seite der Sittlichkeit? .......
5. Zu Hegels Behauptung, Selbstbewusstsein

sei »Begierde tiberhaupt« ........ ... oo
6. Hegel tiber die politische Bedeutung

kollektiver Selbsttduschung .............. ... ... ..

II. Logik und Subjektivitit

7. Logik und Metaphysik
Hegels >Reich der Schattenc ..................... ...
8. Die Logik der Negation bei Hegel ..................
9. Eine Logik der Erfahrung?
Uber Hegels Phinomenologie des Geistes .. ............
1o. Brandoms Hegel ......... ... ... ...l
11. McDowells Idealisten .............................

III. Moderne und Subjektivitit

12. Der Status der Literatur in Hegels

Phiinomenologie des Geistes .........................
13. Asthetik ohne Asthetik

Zu Hegels Philosophie der Kunst ...................



14. Selbstiiberwindung, Verschnung und

Modernitit bei Nietzsche und Hegel ............... 383
15. Zuriick zu Hegel?

Slavoj Zizek: Weniger als nichts. Hegel und

der Schatten des dialektischen Materialismus . ......... 403

Textnachweise ...........couiiiiiiiiiii .. 437
Namenregister ............. ..o, 439



James Conant und Andrea Kern
Analytischer Deutscher Idealismus
Vorwort zur Buchreihe

Die Philosophie des Deutschen Idealismus — und damit meinen
wir die Philosophie von Kant bis Hegel — scheint vielen durch die
analytische Philosophie tiberholt. Nicht selten wird sie als Gegen-
projekt zu dieser Tradition der Philosophie verstanden. Mit der
Buchreihe »Analytischer Deutscher Idealismus« wollen wir sicht-
bar machen, dass die Philosophie des Deutschen Idealismus keinen
Gegensatz zur analytischen Philosophie darstellt, sondern umge-
kehrt ihr Maf$stab und Fluchtpunke ist.

Die Reihe antwortet auf eine intellektuelle und gesellschaftliche
Herausforderung, die durch die Renaissance des Naturalismus in
den Wissenschaften erneut ins Zentrum der Aufmerksamkeit ge-
riicke ist. Sie liegt in der fiir uns grundlegenden Frage, wie wir es
verstehen konnen, dass wir geistbegabte Tiere sind, die einerseits
das, was sie tun, aus Freiheit tun, deren Leben aber andererseits
durch Gesetzmifigkeiten bestimmt ist, die sie nicht selbst her-
vorgebracht haben. Es ist offenkundig, dass man diese Frage nicht
beantworten kann, indem man ihre eine Seite — die Freiheit des
Menschen — leugnet. Eine Naturalisierung des Geistes, die leug-
net, dass all das, was das menschliche Leben ausmacht — Denken,
Sprechen, Handeln, soziale Institutionen, religioser Glaube, poli-
tische Ordnungen, Kunstwerke etc. —, Gegenstinde sind, die, um
mit Kant zu sprechen, dem Reich der Freiheit angehéren, 1ost das
Problem nicht, sondern kapituliert vor ihm. Doch auch wenn jeder
sieht, dass diese Leugnung, die der Szientismus unablissig predigt,
nicht das Resultat einer Erkenntnis sein kann, sondern vielmehr
Ausdruck einer intellektuellen Hilflosigkeit ist, fithrt uns diese
Reaktion ebenso vor Augen, dass die Frage nach der Einheit von
Geist und Natur eine echte Frage ist, bei deren Beantwortung unser
Selbstverstindnis als geistige Wesen auf dem Spiel steht.

Die beschriebene Situation ist indes nicht neu. Blicken wir ins
18. Jahrhundert zuriick, erkennen wir eine dhnliche intellektuelle
Lage. Auch damals war es der Fortschritt der modernen Natur-
wissenschaften, der unser Selbstverstindnis als geistbegabte Tiere

7



herausgefordert hat. Der Deutsche Idealismus antwortet auf diese
Herausforderung, indem er die Philosophie explizit durch die Fra-
ge nach der Einheit von Geist und Natur definiert. Im Angesicht
der modernen Naturwissenschaft ringt die Philosophie von Kant
bis Hegel darum, die zwei Seiten des Menschen zusammenzu-
bringen: dass er ein Tier ist und doch ein geistiges Wesen, dass er
Natur ist und doch Gesetzen unterliegt, die von anderer Art sind
als die Gesetze der Natur: Gesetzen der Freiheit. Die Philosophie
des Deutschen Idealismus ist von dem Bewusstsein durchdrungen,
dass das Begreifen dieses Verhiltnisses — des Verhiltnisses von Geist
und Natur, wie Hegel es zu Anfang seiner Enzyklopidie der philoso-
phischen Wissenschafien formuliert — die bestimmende Aufgabe der
Philosophie ist. Wenn wir daher mit der Buchreihe »Analytischer
Deutscher Idealismus« die Philosophie des Deutschen Idealismus
stirken wollen, dann weil wir meinen, dass der Deutsche Idealis-
mus flir die intellektuelle Herausforderung, der wir uns gegeniiber-
sehen, die mafigebliche Orientierung ist. Der Deutsche Idealismus
liegt nicht hinter uns, sondern vor uns. Damit meinen wir, dass die
Art und Weise, wie der Deutsche Idealismus seine grundlegenden
Begriffe und Ideen, allen voran die Begriffe der Freiheit, der Ver-
nunft und der Selbstbestimmung, entwickelt und artikuliert, dem
gegenwirtigen philosophischen Bewusstsein vielfach unbekannt
und verstellt ist. Das liegt teilweise daran, wie die Philosophie in
Westdeutschland nach 1945 mit diesem philosophischen Erbe um-
gegangen ist. Sie hat ihre durch den Nationalsozialismus verursach-
te Verstiimmelung viel zu wenig als solche erfasst und zu heilen
gesucht. Damit hat sie sich in eine Lage gebracht, in der sie aus sich
heraus nicht mehr die Mittel schopfen konnte, um die Begriffe und
Ideen, in denen sie zu Recht ihre Bedeutung sah, so zu artikulieren,
dass sie als Maf8stab der systematischen Arbeit erscheinen konnten.
Fiir einen grof8en Teil der Jiingeren wurde dieser Maf3stab stattdes-
sen die analytische Philosophie angloamerikanischer Prigung.

So wichtig diese Erneuerung der Philosophie war, so entstand
dadurch doch der falsche Eindruck, die analytische Philosophie
und die Philosophie des Deutschen Idealismus seien Gegensit-
ze, nimlich Orientierungen und Vorgehensweisen, die nicht nur
nichts miteinander zu tun haben, sondern einander ausschliefSen.
Die Biicher dieser Reihe mochten darum auch sichtbar machen,
dass der Deutsche Idealismus von Kant bis Hegel nicht nur kein

8



Gegensatz zur analytischen Philosophie ist, sondern eine Form,
und zwar eine mafigebliche Form, der analytischen Philosophie.
Der Deutsche Idealismus, als analytische Philosophie, ist eine
Reflexion auf elementare Formen des Denkens und damit auf
die Quelle unserer grundlegenden Begriffe, die diese Begriffe zu-
gleich als notwendig ausweist. Philosophie ist, so sagt es Hegel,
der Versuch, das Denken aus sich selbst zu begreifen. Sie ist ein
Begreifen des Denkens, das von keinen »Voraussetzungen und Ver-
sicherungen« abhingt, wie er sagt, eine radikal voraussetzungslose
Untersuchung der Voraussetzungen des Denkens. Darin liegt der
gemeinsame Zug der Philosophie des Deutschen Idealismus: dass
die Begriffe, die sie durcharbeitet, von nirgendwo her — von keiner
Wissenschaft und keinem Common Sense — iibernommen werden,
sondern diese Begriffe nur so weit verwendet werden, wie sie als
notwendig fiir das Denken erkannt werden. Diese Einsicht, dass
die Philosophie ihre Begriffe nur aus dem Denken selbst nehmen
kann, macht den radikalen Anspruch des Deutschen Idealismus
aus. Und so ist die Idee der analytischen Philosophie, die Idee der
Philosophie als logischer Analyse der grundlegenden Formen des
Denkens und der Aussage, nirgends so streng durchgefiihrt worden
wie im Deutschen Idealismus.

Unter dem Label »Analytischer Deutscher Idealismus« versam-
melt die Buchreihe Texte und Biicher, die auf exemplarische Weise
Philosophie als analytische Aufklirung verstehen, im Geist und mit
den Begriffen des Deutschen Idealismus. Die analytische Philoso-
phie kommt erst da zu sich selbst, wo sie sich nicht von der ide-
alistischen Philosophie abwendet, sondern auf diese ausgerichtet
ist: in ihren Grundbegriffen und in der Radikalitit ihrer Methode.
Das mag manchen als provokante These anmuten, doch es gibt
viele Beispiele, die ihr entsprechen. Gottlob Freges Begriffsschrift,
die vielen als Griindungsdokument der analytischen Philosophie
gilt, ist kein Gegenprojekt zum Deutschen Idealismus, sondern
eine Weiterfithrung der kritischen Philosophie Kants. Und wenn
wir uns zwei andere grofle Werke der analytischen Philosophie
vergegenwirtigen, Wilfrid Sellars’ Empiricism and the Philosophy
of Mind (dt.: Der Empirismus und die Philosophie des Geistes) und
DPeter Strawsons 7he Bounds of Sense (dt.: Die Grenzen des Sinns),
sehen wir, dass sich die herausragenden Reprisentanten der analyti-
schen Philosophie niemals vom Deutschen Idealismus abgewendet,

9



sondern stets dessen Nihe gesucht haben. Das offizielle Selbstver-
standnis der analytischen Philosophie, in dem sie sich dem Empi-
rismus verschreibt und sich damit dem Deutschen Idealismus ent-
gegensetzt, ist ein Selbstmissverstindnis. Der Empirismus, der sich
fir aufgeklire hile, weil er die empirischen Wissenschaften zum
Maf der Erkenntnis erklirt, ist in Wahrheit der Widersacher der
analytischen Philosophie, nimlich der radikalen, der grundlegen-
den Analyse der Formen unseres Denkens und Verstehens. Soweit
der Empirismus die analytische Philosophie dominiert, verdecke er
deren eigentliche Orientierung, die dieselbe ist wie die des Deut-
schen Idealismus.

Der vorliegende Band von Robert B. Pippin, Die Aktualitit
des Deutschen Idealismus, ist der dritte Band dieser Buchreihe, an
deren vorangehende Binde, Wiedererinnerter Idealismus von Ro-
bert B. Brandom und Die Welt im Blick von John McDowell, er
nahtlos und kommentierend anschlief3t. Robert B. Pippin ist Pro-
fessor fiir Philosophie an der Universitit Chicago sowie Mitglied
des dortigen Committee on Social Thought. In dem vorliegenden
Band hat Robert B. Pippin Aufsitze zum Deutschen Idealismus
versammelt, deren gemeinsame Absicht es ist, die Radikalitdt der
begrifflichen Neuerungen, die die groflen Figuren der modernen
deutschen philosophischen Tradition entwickelt haben — in Begrif-
fen wie Selbstbewusstsein, Freiheit, Subjektivitit, Logik, Geist und
philosophische Methode —, zur Geltung zu bringen und deren phi-
losophisches Potenzial aufzuzeigen.

Die Buchreihe wird von einem internationalen Forschungs-
zentrum getragen, dem Forschungskolleg Analytic German Idealism
(FAGI), das 2012 an der Universitit Leipzig gegriindet wurde und
dessen Arbeit durch ein international besetztes Gremium unter-
stiitze wird (siehe (htep://www.sozphil.uni-leipzig.de/cm/fagi/}).
Ziel des FAGI ist es auch, die Stimme des Analytischen Deutschen
Idealismus in die auferakademische Offentlichkeit hineinzutragen
und ihr Gewicht in den Debatten iiber unser Selbstverstindnis zu
stirken.

I0



Die Aktualitit des Deutschen Idealismus






Einleitung

L.

Die hier versammelten Aufsitze stellen einen Versuch dar, die
ungebrochene philosophische Bedeutung der Positionen in der
theoretischen und praktischen Philosophie sowie in der Asthetik
aufzuzeigen, welche in der philosophischen Stromung verteidigt
wurden, die heute als »Deutscher Idealismus« (bezichungsweise als
»Post-Kantianische Deutsche Philosophie« oder — nach dem bril-
lanten Titel von Eckart Férster —als »Die 25 Jahre der Philosophie«)
bekannt ist.! Zum grofiten Teil (mit einer Ausnahme) in den letz-
ten etwa flinfzehn Jahren geschrieben, beziehen sie sich zugleich
auf frithere Arbeiten von mir und auf andere publizierte Diskussio-
nen und beschiftigen sich tiberwiegend mit Kant und Hegel sowie
der Bezichung zwischen beiden. Es gibt Kontroversen, die mit den
grundlegenden Positionen verbunden sind, die hier eingenommen
werden. Viele hingen mit interpretatorischen Fragen zusammen
und einige auch mit der philosophischen Adiquatheit der Positi-
onen selbst. Ich méchte hier versuchen, den allgemeinen Kontext
fiir diese Kontroversen zu bestimmen, um diese Elemente so als
Teile eines allgemeinen Projekts einzufithren.

Im Jahr 1989 habe ich ein Buch mit dem Titel Hegel’s Idealism:
The Satisfactions of Self-Consciousness verdffentlicht.? Aufgrund die-
ses Buches wurde ich bekannt als Verteidiger einer »kantianischen«
Interpretation von Hegels Idealismus und einer »nicht-« oder »anti-
metaphysischen« Lesart von Hegels grundlegender Position in der
Phiinomenologie des Geistes und der Wissenschaft der Logik. Es hat
sich jedoch herausgestellt, dass dies schr irrefithrende Zuschreibun-
gen sind, wie ich zu zeigen versuchen werde. Das »kantianische« La-
bel (oder der Vorwurf) rithrte von meinem Versuch her, zu zeigen,
dass fiir Hegel einige brillante kritische Einsichten in der Kritik der
reinen Vernunft enthalten waren, deren Radikalitit und Implikati-
onen Kant nicht gesehen hatte (auch wenn Hegel oft betonte, dass

1 Vgl. Eckart Forster, Die 25 Jahre der Philosophie. Eine systematische Rekonstruktion,
Frankfurt/M. 2010.

2 Vgl. Robert B. Pippin, Hegel’s Idealism: The Satisfactions of Self-Consciousness,
Cambridge 1989.

13



es Kants eigene Einsichten waren). Eine Einsicht betraf die Natur
einer der beiden Fihigkeiten — Verstand und sinnliche Anschau-
ung —, die nach Kant zusammen notwendig sind fiir Erfahrung
und fiir die Erkenntnis, die in Erfahrung griindet. Das Vermogen
des Verstandes, so Kant, ist in keiner Weise ein rezeptives, anschau-
liches oder sinnliches Vermégen. Es ist ausschlieSlich Spontaneitit",
ein schopferisches oder produktives Vermogen, sowohl in seinem
Verhilenis zu den Inhalten der sinnlichen Mannigfaltigkeit als auch
in seiner von dieser Mannigfaltigkeit unabhingigen Ausiibung, als
»Vernunfte, ein Vermdgen, das Kant eine »zweckmiflige Titigkeit«
nannte. Kant hatte gesehen, dass, wenn er damit recht hat, die ge-
samte rationalistische und empiristische philosophische Traditi-
on als unhaltbar zuriickgewiesen werden muss. Hegel folgte ihm
begeistert bei dieser Neuausrichtung (obwohl er eher sagen wiir-
de, dass »sie neu interpretiertc, anstatt »zuriickgewiesen« werden
muss). Er versuchte, die Implikationen dieser Behauptung konsis-
tenter und systematischer zu durchdenken, als Kant selbst es seiner
Ansicht nach getan hatte, wie auch die einer anderen ungewdhn-
lichen Behauptung Kants, die in Kommentaren zu dessen Werk
immer noch nicht in angemessener Form aufgegriffen worden ist:
nimlich dass die Vernunft, als ein solches produktives Vermégen,
»mit nichts als sich selbst beschiftigt« ist.

Zweitens machte sich Hegel auch begeistert Kants ebenso revo-
lutionire Behauptung zu eigen, dass der Verstand ein sich seiner
selbst bewusstes und apperzeptives Vermdgen ist. Die wahrheits-
fihige Einheit, auf die es sowohl fiir Kant als auch fiir Hegel an-
kommt, war das Urteil, und keine Aktivitit konnte als Urteilen
gelten, wenn der Urteilende nicht wusste, dass er urteilt (oder
glaubt, meint, hofft und so weiter). Hegel erkannte, dass Kant ge-
sehen hatte, dass eine solche Apperzeption nicht einfach eine Art
von Bewusstsein sein konnte, wie eine Selbstbeobachtung oder eine
zweistellige intentionale Relation. Aber Hegel ging noch viel weiter
als Kant in der Isolierung und im Durchdenken der Frage, was es
fiir ein Subjekt bedeuten kénnte, fiir sich kein Objekt in seiner
sich seiner selbst bewussten Aktivitit und dennoch auf sich selbst
bezogen zu sein. (Hegel begann, dieses ungewdhnliche Verhilenis
des Ich zu sich selbst »Unendlichkeit« zu nennen.) Dariiber hinaus

" Hier und im Folgenden: im Orig. deutsch.

14



gilt fiir jedes Urteilen gemifS Kants Apperzeptionsvoraussetzung,
dass es das Bewusstsein des Urteilens umfasst. Urteilen bedeutet
daher, implizit die Voraussetzungen jedes solchen Urteilens zu un-
terschreiben (die etwa die Festlegung beinhalten, in der Lage zu
sein, Griinde fiir das Urteil vorzubringen, alles abzulehnen, was
unvereinbar mit dem Urteil ist, das Urteil in ein konsistentes Gan-
zes anderer Uberzeugungen zu integrieren usw.). Allgemeiner ge-
sprochen: Jeder tatsichliche Akt des Wissens beinhaltet apperzeptiv
eine tatsichliche Erkenntnis dessen, was Wissen ist. In diesem Sinne
ist der Versuch zu wissen, Erkennen”, der primir ein Urteilen ist,
auch eine sich ihrer selbst bewusste zweckmifSige Aktivitit: zweck-
gerichtet (sie zielt auf — nicht weiter qualifiziertes — Wissen™) und
selbstkonstituierend (nur die Vernunft kann bestimmen, worauf
die Wegnahme solcher Qualifikationen hinauslaufen wiirde). Im
Fall des Verstandes oder des Urteilens, welches durch die sinnli-
che Anschauung informiert wird, bedeutet dies, dass jeder Vorgang
des Urteilens ein Bewusstsein umfasst, dass das Urteil ein Stiick
»bedingtes« Wissen ist. Und da es ein Bewusstsein eines Versuchs
zu wissen ist, kann kein solches Bewusstsein der Vollendung des
Strebens nach diesem Ziel ausweichen, diesem »Bediirfnis«*, wie
Kant es nannte, das Unbedingte zu erstreben. Solch ein Ziel ist
untrennbar von jedem Streben nach dem Ziel des Wissens selbst.
All das, so behauptete ich, akzeptierte Hegel und baute darauf in
der Methodologie seines wichtigsten Buches auf: der Wissenschafi
der Logik. Dieser Zusammenhang ist im Detail untersucht in den
Aufsitzen von Teil IT des vorliegenden Buches.

Schlieflich ging Hegel davon aus, dass der zentrale kognitive
Zusammenhang in Kants Theorie der Erfahrung, das Verhilenis
von Anschauung und Verstand, missverstanden wiirde, wenn man
annihme, dass es sich dabei um eine Art zweistufigen Prozess han-
delt, der erst die Rezeption der sensorischen Daten an sich und
dann die Aufprigung der begrifflichen Form durch den Verstand
umfasst. Beginnend mit seinem Jenaer Aufsatz Glauben und Wissen
nahm Hegel die Hinweise Kants sehr ernst, dass es sich hier nicht
um zwei verschiedene Vermogen handelt, die in dieser schrittwei-
sen Form zusammenarbeiten, sondern um eine kognitive Ausein-
andersetzung mit der Welt, die zwei Seiten hat, welche logisch von-
einander unterschieden werden kénnen, aber in ihrer Betitigung
untrennbar sind. Das Vermeiden solcher Dualititen ist nicht nur

15



typisch fiir Hegels Aneignung von Kant, es gewihrt auch einen
Blick auf die tiefsten Themen sowohl in seiner Philosophie als auch
in der philosophischen Tradition bis weit zuriick zu Platons Ver-
such, das Verhiltnis zwischen noesis und dianoia zu verstehen.

Hegels Idealismus war also kantianisch in diesem Sinne: Er war
(a) anti-empiristisch und (b) verpflichtet auf die Hinlinglichkeit
der Selbstbestimmung der Vernunft beziiglich ihrer eigenen Vor-
aussetzungen und ihrer Selbstautorisierung. Natiirlich gab es auch
grof8e Differenzen zwischen den beiden Philosophen, obwohl die
meisten von ihnen aus Hegels Sicht auf Kants Missverstindnis
hinsichtlich seiner eigenen Ergebnisse beruhten. Kants eigener Ide-
alismus ist, richtig verstanden, kein subjektiver, aufprigender Ide-
alismus und sicherlich kein Phinomenalismus, und er ist deshalb
nicht zu der Ansicht verpflichtet, dass wir die Dinge an sich nicht
kennen, sondern nur Phinomene, eine Art von subjektivem Uber-
bleibsel unserer sinnlichen Auseinandersetzung mit der Welt. All
diese Themen spielten dennoch eine Rolle in der Kritik an meinem
Buch, als ob jede Anniherung an Kant unvermeidlich zu einem
subjektiven Idealismus fithren miisste. (Ich wurde darauf hingewie-
sen, dass hegelsche Begriffe nicht subjektiv sind, dass Hegel ein
metaphysischer Realist war, weil er davon iiberzeugt war, dass die
Realitit nicht davon abhingt, gedacht zu werden. Ebenso sollte ich
suggeriert haben, dass Hegel die Unterscheidung von Anschau-
ung und Begriff »zusammenbrechen« lassen wollte und dass Hegel
vermutlich die selbstwiderspriichliche Natur der Vernunft gefeiert
hat, wihrend Kant klugerweise darin ein Problem sah. All das sind
grobe Missdeutungen, die auf einer ebenso groben falschen Dicho-
tomie beruhen.)

Letztlich ignorierten all die jiingeren Versuche, zu zeigen, dass
Hegel am Ende doch ein »metaphysischer Denker« gewesen ist,
Versuche, die zum Teil auch gegen mein Buch aus dem Jahre 1989
gerichtet waren, die zentrale Rolle Kants in Hegels Denken iiber
die metaphysische Tradition. (Aber unabhingig von dieser Be-
zichung: Wer bei klarem Verstand kénnte bestreiten, dass Hegel
»metaphysische Positionen« vertrat? Fiir ihn war das einfach ein an-
deres Wort fiir »philosophische Positionen«. Er hatte Ansichten zur
Natur der Freiheit, zur menschlichen Handlungsfihigkeit, zur Na-
tur von Begriffen, Individualitit und Universalitit sowie zu vielen
anderen Themen dieser Art.) Doch er machte oft genug deutlich,

16



dass er Kants Demontage der modernen rationalistischen metaphysi-
schen Tradition zustimmte, also der Ansicht, dass die reine Vernunft
von sich aus die Existenz und Natur #bersinnlicher Entititen mit
Notwendigkeit bestimmen kénnte: Substanzen wie die 7es cogizans,
wie Monaden, wie eine monistische Substanz. Kant lag aus Hegels
Sicht richtig. Es gibt keine »Dingmetaphysik« oder »/enseitsmeta-
physik< . Aber Kants Angriff lief§ diejenige metaphysische Tradition
nahezu unberiihre und unkritisiert, die auf Aristoteles zuriickgeht,
die sich nicht mit tibersinnlichen Entititen befasst, sondern mit
den Prinzipien der Intelligibilitit der gewdhnlichen natiirlichen
Welt, paradigmatisch der von Lebewesen. Das griff Hegel in sei-
ner Logik wieder auf, um Aristoteles von der Verachtung zu befrei-
en, die ihm und der scholastischen Tradition von Descartes oder
Hobbes entgegengebracht worden war.

Folglich ist Hegels Absolutes kein Ding und keine Substanz
(oder der christliche Gott), und die begrifflichen Artikulationen
des Absoluten in seiner Logik sind auch kein Anzeichen einer da-
runterliegenden neoplatonischen noetischen Struktur, deren sinn-
liche Manifestationen nur Erscheinungen sind, Schein®, unwirk-
lich. Dies zu verneinen, bedeutet fiir viele traditionelle Interpreten
Hegels, die in der oben erwihnten falschen Dichotomie gefangen
sind, dass solche Begriffe nur die Art, wie wir sprechen, kategori-
sieren, also subjektive Regeln sind, um etwas verstindlich zu ma-
chen. (Das ist eine sehr vereinfachte, wenn auch standardisierte
Interpretation von Kant, aber das ist ein anderes Thema.) Wie auch
immer Hegel von Kant beeinflusst war, seine Annahmen sind hier
jedenfalls aristotelisch. Der fundamentale Akt, etwas verstindlich
zu machen, besteht darin, zu sagen, was es ist, und die fundamen-
tale philosophische Frage ist, was es heifst, von etwas zu sagen, was
es ist. Das ist die Untersuchung, die cine Theorie der kategorialen
Modi des Seins hervorbringt, der Weisen, in denen die Dinge das
sind, was sie sind, und die notwendig sind, damit jedes einzelne
Ding verstandlich ist als das, was es ist. Es ist zugleich eine Studie
der kategorialen Struktur dessen, was ist, ebenso wie es eine Unter-
suchung des Verstandes durch sich selbst 7sz. Es gibt hier keinen
Unterschied, da Hegels Annahme die des Aristoteles ist — und in
der Tat das grundlegende Prinzip des griechischen und westlichen
Rationalismus. Zu sein heiflt, auf bestimmte Weise verstindlich
zu sein. (Das ist ein Grund dafiir, warum Platon und Aristoteles

17



etwas annehmen konnten, das heute sehr fremdartig klingt und
das Hegel auf seine Weise wiederaufgegriffen hat: das Ganze ist
gut. Um Hegels Bemerkungen zur Rationalitit und Geschichte zu
paraphrasieren: Wer auf das Sein mit der Frage der Intelligibilitit
blickt, dem blicke es intelligibel entgegen.)

II.

Im Jahr 2008 verdffentlichte ich Hegel’s Practical Philosophy: Rati-
onal Agency as Ethical Life, die Frucht aus 14 Jahren an Forschung
und Publikationen zu Hegels Theorien der Freiheit, Handlungsfi-
higkeit, Sozialitit und Geschichte.®> Viele der wichtigsten Artikel
sind hier abgedrucke. Ein zentraler Baustein des Projekts war die
Ausarbeitung der Implikationen, die sich aus der Behauptung er-
geben, dass alles Denken inklusive der reinen praktischen Vernunft
ein produktives Vermdgen ist, Spontaneitit™. Hegel versteht das so
und versteht Kant in dessen besten Momenten so, dass nur das
Denken bestimmen kann, was es heifft zu denken, irgendetwas zu
denken oder in gelungener Weise auf Objekte bezogen zu denken.
Die Analogie zur praktischen Vernunft ist klar. Kant wollte zei-
gen, dass »reine« Vernunft, das 6/offe Nachdenken dariiber, was ich
tun sollte, das nicht durch eine erfahrene Neigung geleitet oder
motiviert ist, praktisch wirksam sein kann und bestimmen kann,
was ich tun sollte. Dabei erfasst sie jedoch nichts (wie zum Bei-
spiel in der Tradition des Naturrechts); die Vernunft bestimmt fiir
sich selbst, was reine praktische Vernunft ist, und »gibt sich« dabei
selbst das »Gesetz«. Diese Sprache der Selbstgesetzgebung ist in der
praktischen Philosophie nicht neu. Bereits in der ersten Kritik hatte
Kant insistiert, »dafl die Vernunft« in Bezug auf die Natur »nicht
bettle, sondern gebiete«,* aber fiir einige iiberschritt seine Formu-
lierung in der Grundlegung die Grenzen der Verstindlichkeit. An
der entscheidenden Stelle heift es:

3 Robert B. Pippin, Hegels Practical Philosophy: Rational Agency as Ethical Life,
Cambridge 2008.

4 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, B681/A6s3, in: Kants Gesammelte
Schriften, hg. von der Koniglich Preuflischen Akademie der Wissenschaften, Ber-
lin 1911, Bd. 4.

18



Der Wille wird also nicht lediglich dem Gesetze unterworfen, sondern so
unterworfen, dafd er auch als selbstgesetzgebend, und eben um deswillen
allererst dem Gesetze (davon er selbst sich als Urheber betrachten kann)
unterworfen angesehen werden muf.’

Ich habe zu zeigen versucht, dass diese Idee fir Hegels Theorie
dariiber, wie ein Begriff oder eine Norm »sich selbst Wirklichkeit
gibt, zentral war und eine grundlegende Primisse in seiner Beto-
nung des historischen Charakters des Geistes. (Hegel behauptet an
vielen Stellen, dass der »Geist ein Produkt seiner selbst ist«, und ich
habe dargelegt, dass dieser selbstkonstituierende Charakter seine
Whurzeln in jener kantianischen These hat.) Von Kritikern wurde
ich darauf hingewiesen, dass diese Interpretation einer volitionalen
Anarchie, einem Konstruktivismus und schliefllich einem wilden
Relativismus Tiir und Tor 6ffnet, der die Natur der Autoritit der
Vernunft nicht mehr erkliren kann. (Wenn die Autoritit meiner
Selbstgesetzgebung entspringt, warum habe ich dann nicht die
Freiheit, meine Autorisierung wieder zu entziehen?) Die Unter-
stellung war, dass Kant uns blof§ daran erinnern wollte, dass Au-
tonomie in der Ansprechbarkeit auf Griinde besteht und wir nur
wirklich frei sind, wenn wir uns Griinde fiir das geben kénnen, was
wir tun. Aber diese Griinde sind entweder Griinde oder nicht; sie
rechtfertigen oder nicht; sie hingen nicht davon ab, dass wir sie uns
selbst als Gesetz gegeben haben.

Solche Einwinde lokalisieren jedoch die These, die Kant for-
muliert und die Hegel aufgreift, nicht richtig, und sie beruhen auf
einer falschen Vorstellung der Selbstgesetzgebung als etwas, das
Individuen zu verschiedenen Zeitpunkten tun. Kant spricht aber
von allen rationalen Subjekten als praktisch rationalen, und Selbst-
gesetzgebung ist daher etwas, das immer schon als das Handlungs-
prinzip bestimmend angesehen werden muss. Es gibt hier eine enge
Parallele zum Unternehmen der Logik: die Selbstbestimmung des
Denkens, was es heifSt zu denken. Wenn wir sagen, dass das Ob-
jekt des reinen Denkens das reine Denken selbst ist, dann meinen
wir nicht, dass sich das Denken hier auf ein spezielles Objekt oder
Ereignis bezicht. Wir sollten vielmehr sagen, dass es seine eigene
Maglichkeit bestimmt. Und diese Bestimmung ist kein psycholo-

s Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Kants Gesammelte
Schriften, Bd. 4, S. 431.

19



gisches Ereignis. Wenn wir uns darauf beziehen, wozu ein Subjekt
fihig sein muss, um als Wissender oder Handelnder zu gelten, wel-
che Vermégen es haben muss, dann sollte unsere Konklusion laut
Kant eine logische sein, die von unseren Begriffen des Wissens und
Handelns abhingt und nicht auf irgendwelche psychologischen
Tatsachen referiert.

Wir kénnten sogar sagen, dass das Subjeke sich selbstgesetzge-
bend seine eigenen Gesetze gibt (dass diese Gesetze so verstanden
werden miissen, dass sie einen selbstgesetzgebenden logischen Sta-
tus haben und keine Resultate eines urspriinglichen Akts in der
noumenalen Welt sind), und den Gedanken auf diese Weise mit
dem in Verbindung bringen, was dann fiir die spitere deutsche Phi-
losophie, insbesondere fiir Fichte und Hegel, am anregendsten war.
Das heifSt, nur die reine praktische Vernunft kann bestimmen, was
die Form der reinen praktischen Vernunft ist, ihr oberstes Gesetz.
Kant spricht hier von Selbstgesetzgebung, davon, dass man der
Autor (Urheber”) des Gesetzes ist. Aber »Gesetzgebung« ist keine
grundlose Gesetzespostulierung, keine volitionale Anarchie. Es ist
das Wissen der Vernunft um das, was nach Kant ihr einziges Ob-
jekt ist: keine iibersinnlichen Objekte, sondern sie selbst. In exakt
demselben Sinn, in dem die Bestimmung des reinen Denkens von
jeder moglichen Intelligibilitit, seine Bestimmung der eigenen Vo-
raussetzungen des Denkens, nicht mit der Frage konfrontiert ist,
ob die Welt mit diesen Voraussetzungen iibereinstimmc (sein beif(
verstindlich sein), ist die Gesetzgebung durch die reine praktische
Vernunft nicht mit der Frage konfrontiert, ob wir wirklich an ihre
Resultate »gebunden« sind. Es gibt keinen solchen zweiten Schritt.
Handeln Aeif$t, an die Vernunft gebunden zu sein, deren Form die
Vernunft selbst bestimmt. (Das sagt uns noch nichts dariiber, was
die reine Form der praktischen Vernunft ist oder warum sie mora-
lisch von solcher Dringlichkeit ist. Das erste Kapitel des vorliegen-
den Buches greift diese Themen unter der Uberschrift »Die Form
der Vernunft« auf.)

Zentral fiir die Aufsitze, die Teil I versammelt, ist unter anderem
die Idee, dass Hegels Theorie der Freiheit keine kausale Theorie ist
und nicht auf spezielle psychologische Fahigkeiten referiert, durch
die Handlungen als Realisierungen freier Handlungsfihigkeit von
natiirlichen Ereignissen unterschieden werden kénnen. Vielmehr
hat Hegel eine »Verwirklichungs-« und »Identifikationstheorie«.

20



