Sendung und Lebenssinn

Erasmus von Rotterdam, einstmals der grofSte und leuch-
tendste Ruhm seines Jahrhunderts, ist heute, leugnen wir
es nicht, kaum mehr als ein Name. Seine unzihlbaren Werke,
verfasst in einer vergessenen, iibernationalen Sprache, dem
humanistischen Latein, schlafen unaufgestért in den Biblio-
theken; kaum ein einziges der einstmals weltberithmten
spricht noch heriiber in unsere Zeit. Auch seine persénliche
Gestalt ist, weil schwer fassbar und in Zwischenlichtern und
Widerspriichen schillernd, von den kriftigeren und heftigeren
Figuren der anderen Weltreformatoren stark verschattet wor-
den und von seinem privaten Leben wenig Unterhaltsames
zu vermelden: Ein Mensch der Stille und unablissigen Arbeit
erschafft sich selten eine sinnliche Biografie. Aber sogar seine
eigentliche Tat ist dem Gegenwartsbewusstsein verschiittet
und verborgen wie immer der Grundstein unter dem schon
aufgefiihrten Gebdude. Deutlich und zusammenfassend sei
darum vorangesprochen, was uns Erasmus von Rotterdam,
den grofSen Vergessenen, heute noch und gerade heute teuer
macht — dass er unter allen Schreibenden und Schaffenden
des Abendlandes der erste bewusste Europder gewesen, der
erste streitbare Friedensfreund, der beredteste Anwalt des
humanistischen, des welt- und geistesfreundlichen Ideals.
Und dass er tiberdies ein Besiegter blieb in seinem Kampfum
eine gerechtere, einverstindlichere Gestaltung unserer geisti-
gen Welt, dies sein tragisches Schicksal verbindet ihn nur
noch inniger unserem briiderlichen Gefiihl.

Erasmus hat viele Dinge geliebt, die wir lieben, die Dich-
tung und die Philosophie, die Biicher und die Kunstwerke,
die Sprachen und die Vélker, und ohne Unterschied zwischen
ihnen allen die ganze Menschheit um der Aufgabe héherer



Versittlichung willen. Und er hat nur ein Ding auf Erden
wahrhaft als den Widergeist der Vernunft gehasst: den Fana-
tismus. Selber der unfanatischeste aller Menschen, ein Geist
vielleicht nicht hochsten Ranges, aber weitesten Wissens, ein
Herz nicht gerade rauschender Giite, aber rechtschaffenen
Wohlwollens, erblickte Erasmus in jeder Form von Gesin-
nungsunduldsamkeit das Erbiibel unserer Welt. Seiner Uber-
zeugung nach wiren beinahe alle Konflikte zwischen Men-
schen und Vélkern durch gegenseitige Nachgiebigkeit
gewaltlos zu schlichten, weil alle doch in der Domine des
Menschlichen liegen; fast ein jeder Widerstreit konnte ver-
gleichsweise ausgetragen werden, iiberspannten nicht immer
die Treiber und Ubertreiber den kriegerischen Bogen. Darum
bekimpfte Erasmus jedweden Fanatismus, ob auf religiosem,
ob auf nationalem oder weltanschaulichem Gebiete, als den
gebornen und geschwornen Zerstérer jeder Verstindigung,
er hasste sie alle, die Halsstarrigen und Denkeinseitigen, ob
im Priestergewand oder Professorentalar, die Scheuklappen-
denker und Zeloten jeder Klasse und Rasse, die allorts fiir
ihre eigene Meinung Kadavergehorsam verlangen und jede
andere Anschauung verichtlich Ketzerei nennen oder Schur-
kerei. So wie er selbst niemandem seine eigenen Anschauun-
gen aufzwingen wollte, so leistete er entschlossenen Wider-
stand, irgendein religidses oder politisches Bekenntnis sich
aufnotigen zu lassen. Selbststindigkeit im Denken war ihm
eine Selbstverstindlichkeit, und immer sah dieser freie Geist
eine Verkiimmerung der gottlichen Vielfalt der Welt darin,
wenn einer, ob auf der Kanzel oder auf dem Katheder, auf-
stand und von seiner eigenen personlichen Wahrheit wie von
einer Botschaft redete, die Gott ihm und ihm allein ins Ohr
gesprochen. Mit aller Kraft seiner funkelnden und schlagen-
den Intelligenz bekdmpfte er darum ein Leben lang auf allen

10



Gebieten die rechthaberischen Fanatiker ihres eigenes Wah-
nes — und nur in ganz seltenen gliicklichen Stunden lichelte
er iiber sie. In solchen milderen Momenten erschien ihm der
engstirnige Fanatismus nur als bedauernswerte Borniertheit
des Geistes, als eine der unzihligen Formen der »Stultitiac,
deren tausend Abarten und Spielarten er in seinem »Lob der
Narrheit« so ergdtzlich klassifizierte und karikierte. Als der
wahrhaft und vorurteilslos Gerechte verstand und bemitlei-
dete er sogar seinen erbittertsten Feind. Aber im Tiefsten hat
Erasmus immer gewusst, dass dieser Unheilgeist der mensch-
lichen Natur, dass der Fanatismus ihm seine eigene mildere
Welt und sein Leben zerstoren werde.

Denn des Erasmus Sendung und Lebenssinn war die har-
monische Zusammenfassung der Gegensitze im Geiste der
Humanitit. Er war geboren als eine bindende oder, um mit
Goethe zu sprechen, der ihm dhnlich war in der Ablehnung
alles Extremen, eine »kommunikative Natur«. Jede gewalt-
same Umwilzung, jeder »tumultuse, jeder trilbe Massenzank
widerstrebte fiir sein Gefiihl dem klaren Wesen der Weltver-
nunft, der er als treuer und stiller Bote sich verpflichtet fiihlte,
und insbesondere der Krieg schien ihm, weil die grobste und
gewalttitigste Form der Austragung inneren Gegensatzes,
unvereinbar mit einer moralisch denkenden Menschheit. Die
seltene Kunst, Konflikte abzuschwichen durch giitiges Be-
greifen, Dumpfes zu kliren, Verworrenes zu schlichten, Zer-
rissenes neu zu verweben und dem Abgesonderten héheren
gemeinsamen Bezug zu geben, war die eigentliche Kraft sei-
nes geduldigen Genies, und mit Dankbarkeit nannten die
Zeitgenossen diesen vielfach wirkenden Willen zur Verstin-
digung schlechthin »das Erasmische«. Diesem »Erasmischen«
wollte dieser eine Mann die Welt gewinnen. Weil er in sich
selbst alle Formen des Schopferischen vereinte, in einem Dich-

II



ter, Philolog, Theolog und Pidagog, hielt er im ganzen Welt-
raum eine Bindung auch des scheinbar Unverschnlichen fir
moglich; keine Sphire blieb seiner vermittelnden Kunst un-
erreichbar oder fremd. Fiir Erasmus bestand kein moralischer,
kein uniiberbriickbarer Gegensatz zwischen Jesus und So-
krates, zwischen christlicher Lehre und antikischer Weisheit,
zwischen Frommigkeit und Sittlichkeit. Er nahm die Heiden,
er, der geweihte Priester, im Sinne der Toleranz in sein geis-
tiges Himmelreich und stellte sie briiderlich zu den Kirchen-
vitern; Philosophie war ihm eine andere und ebenso reine
Form des Gottsuchens wie die Theologie, zum christlichen
Himmel sah er nicht minder gliubig empor wie dankbar zu
dem griechischen Olymp. Die Renaissance mit ihrem sinnlich
frohen Uberschwang, sie erschien ihm nicht wie Calvin und
den anderen Zeloten als die Feindin der Reformation, sondern
als ihre freiere Schwester. Er anerkannte, sesshaft in keinem
Lande und heimisch in allen, der erste bewusste Kosmopolit
und Europier, keinerlei Uberlegenheit einer Nation {iber die
andere, und weil er sein Herz erzogen hatte, die Vélker einzig
zu werten nach ihren edelsten und geformtesten Geistern,
nach ihrer Elite, so diinkten sie ihn alle liebenswert. Alle diese
Gutgesinnten nun aus allen Lindern, Rassen und Klassen zu
einem grofen Bund der Gebildeten zusammenzurufen, diesen
erhabenen Versuch nahm er als eigentliches Lebensziel auf
sich, und indem er Latein, die Sprache iiber den Sprachen, zu
einer neuen Kunstform und Verstindigungssprache erhob,
erschuf er den Vélkern Europas — unvergessliche Tat! — fiir
die Dauer einer Weltstunde eine iibernational einheitliche
Denk- und Ausdrucksform. Sein weites Wissen blickte dank-
bar ins Vergangene zuriick; sein gliubiger Sinn vertrauensvoll
der Zukunft entgegen. An dem Barbarischen der Welt aber,
das Gottes Plan tolpisch boshaft mit fortwihrender Feind-

I2



