
Philosophische Gedankenexperimente





Philosophische 

Gedankenexperimente
Ein Lese- und Studienbuch

Herausgegeben von Georg W. Bertram

Reclam



reclam taschenbuch Nr. 20414 
Alle Rechte vorbehalten 
© 2012 Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart 
2., durchgesehene und ergänzte Auflage 2016 
Umschlagabbildung: Flucht vor der Kritik, Gemälde von  
Pere Borrell Del Caso (1874) 
Gesamtherstellung: Reclam, Ditzingen 
Printed in Germany 2016 
reclam ist eine eingetragene Marke 
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart 
isbn 978-3-15-020414-6 
www.reclam.de



 Inhalt 5

Inhalt

Vorwort 9

Einleitung 

Was ist ein philosophisches Gedankenexperiment? 15

1. Zur Struktur philosophischer Gedankenexperimente 15

Einleitung durch philosophische Fragestellung(en) 18

Das kontrafaktische Szenario 19

Auswertung des Szenarios in Bezug auf die 
Fragestellung(en) 22

2. Die Präsentation von Gedankenexperimenten in diesem 
Band 23

Erster Teil 

Fiktionale Reflexionen von Begriffen. Zur Theorie  

philosophischer Gedankenexperimente 27

1. Zu Geschichte und Begriff philosophischer 
Gedankenexperimente und ihrer Bedeutung für die 
Philosophie 30

2. Eine kleine Typologie philosophischer 
Gedankenexperimente 35

Erklärende Gedankenexperimente 36

Gedankenexperimente zur Änderung bestimmter 
Überzeugungen 38

Gedankenexperimente zur Schärfung und Innovation von 
Begriffen 42

Zusammenfassung 45

3. Wie funktionieren Gedankenexperimente? 46

Semantischer Externalismus 48

Die Bedeutung fiktionalen Sprachgebrauchs 52

Gedankenexperimente als besondere Argumentationen 56

Narrative Prototypen 61

Mentales Modellieren 66



6 Inhalt

Kontrafaktisches, Imagination und Erkenntnis 70

Zusammenfassung 73

4. Ausgewählte Literatur 76

Sammlungen von Gedankenexperimenten 76

Zur allgemeinen Theorie der Gedankenexperimente 76

Zur Theorie philosophischer Gedankenexperimente 77

Gedankenexperimente, Fiktion und Literatur 78

Zweiter Teil 

44 Gedankenexperimente 79

Achilles und die Schildkröte 79

Antigone 86

Der bewusstlose Geiger 92

Das chinesische Zimmer 98

Die Erlebnismaschine 104

Die Frauen von Stepford – Der Mensch als sozialer 
Roboter? 109

Der freiwillige Gefangene 115

Fürst und Schuster 121

Die Galerie der visuell ununterscheidbaren 
Kunstwerke 127

Gehirne im Tank 134

Der Geist der chinesischen Nation 140

Genius malignus 145

Das geteilte Gehirn 151

Das Gettier-Problem 157

Hamlet 162

Herr und Knecht 169

Das Höhlengleichnis 175

Lebende Bücher 182

Mary 187

Der natürliche Mensch (Rousseau) 193

Der Naturzustand (Hobbes) 200

Newcombs Problem 206



 Inhalt 7

No Country for Old Men 212

Pascals Wette 218

Radikale Übersetzung 226

Rettungsboote 232

Der Ring des Gyges 238

Das Schiff des Theseus 244

Was die Schildkröte zu Achill sagte 250

Der Schleier des Nichtwissens 256

Das Straßenbahnproblem 263

Das Sumpfwesen 269

Der tolle Mensch 275

Der Traum von einer privaten Sprache 281

Utopia 287

Verantwortung für alternativloses Handeln 292

Über ein vermeintes Recht, aus Menschenliebe zu lügen 297

Der vernünftige Wolf 303

Vertigo 309

Das Volk von Teufeln 315

Wie ist es, eine Fledermaus zu sein? 321

Wilt Chamberlain 327

Das Wissen um die Liebe – Der Wert der Literatur 334

Die Zwillingserde 340

Textnachweise 347

Siglen der Beiträger 351





 Vorwort 9

Vorwort

Menschen sind Wesen, die sich vorstellen können, was wäre, 
wenn … Wollen sie ein Haus bauen, können sie sich vorher vor-
stellen, wie sie einen Schritt nach dem andern ausführen wer-
den. Sie können aus entsprechenden Überlegungen heraus zu 
der Auffassung kommen, dass es gut ist, zuerst das Dach zu de-
cken, bevor sie teure Böden in die Räume legen. Sie müssen 
nicht unbedingt vorher die Erfahrung gemacht haben, was Re-
gen einem Holzboden anhaben kann. Sie haben nämlich die Fä-
higkeit, Situationen durchzuspielen, die es als solche noch 
nicht, nicht mehr oder überhaupt nicht gibt.

Von dieser Fähigkeit machen wir aber nicht nur dann Ge-
brauch, wenn wir Häuser bauen oder wenn wir Mammuts ja-
gen. Wir machen von ihnen auch dann Gebrauch, wenn wir uns 
vorstellen, wie das Leben zur Zeit Martin Luthers wohl gewe-
sen ist, oder wenn wir einen literarischen Text wie Gustave 
Flauberts Education sentimentale lesen. Nicht zuletzt spielen 
diese Fähigkeiten auch in der wissenschaftlichen Arbeit eine 
große Rolle. Hier helfen sie nicht nur z. B. beim Versuchsaufbau 
in einem Labor oder bei der Konzeption von Texten. Sie sind 
auch dort im Spiel, wo wir das Labor direkt in den Geist verle-
gen. Das Labor des Geistes ist der Ort, an dem wir einer beson-
deren Tätigkeit nachgehen: dem Experimentieren in Gedanken.

Gedankenexperimente sind eine merkwürdige Sache. Sie 
kommen in einer Vielzahl von Wissenschaften vor, sprengen 
aber den Rahmen des Wissenschaftlichen in gewisser Weise. 
»Science goes fiction« könnte ein Slogan lauten, der das Irritie-
rende von Gedankenexperimenten zu charakterisieren sucht. 
Mit Gedankenexperimenten kommen erzählerische, zum Teil 
auch literarische Elemente in wissenschaftliche Texte hinein. 
Physiker sprechen von seltsamen Weltraumreisen, und Philo-
sophen malen sich aus, wie es wäre, wenn ihr Gehirn in einer 
Nährlösung in einem Tank läge. Tritt man einen Schritt von sol-



10 Vorwort

chen verbreiteten und in der Wissenschaft mehr oder weniger 
vertrauten Praktiken zurück, sind sie durchaus überraschend: 
Was hat es für einen Sinn, dass wissenschaftliche Überlegungen 
sich auf erzählerische Elemente, und dann noch zum Teil auf 
solch unrealistische Geschichten stützen? Verlässt die Wissen-
schaft hier ihre strengen Standards? Oder müssen diese Stan-
dards im Lichte dessen, was in Gedankenexperimenten pas-
siert, anders interpretiert werden?

Eine besondere Bedeutung kommt Gedankenexperimenten 
in der Philosophie zu. Die Geschichte der Philosophie des 
Abendlands ist reich mit ihnen gesegnet. Dabei wurden unter-
schiedliche Szenarien wie das → Höhlengleichnis (Platon), der 
Täuschergott bzw. → Genius malignus (Descartes) oder der → Na-

turzustand bzw. der → natürliche Mensch (Hobbes/Rousseau) 
entworfen, die seitdem zum Grundbestand abendländischen 
Denkens gehören. Auch in der neueren Philosophie sind Szena-
rien entwickelt worden, die bereits einen klassischen Charakter 
haben, wie etwa der → Schleier des Nichtwissens (Rawls), die 
Vorstellung, → wie es ist, eine Fledermaus zu sein (Nagel), oder 
die Vorstellung, bloß als → Gehirn im Tank in einer Nährlösung 
zu liegen (Putnam). Aber auch jenseits der Philosophie im enge-
ren Sinn sind in literarischen Texten und Filmen Szenarien ent-
wickelt worden, die sich als philosophische Gedankenexperi-
mente oder zumindest als Elemente philosophischer Gedan-
kenexperimente verstehen lassen. Die Filme Matrix (usa/aus 
1999) und eXistenZ (kan/gbr 1999) liefern besonders gute 
Beispiele für ein solches Szenario. Die von ihnen entworfenen 
Situationen haben große Ähnlichkeit mit den philosophischen 
Täuschungsszenarien wie dem Höhlengleichnis, dem Täu-
schergott oder dem Gehirn im Tank. 

Darüber hinaus finden sich in Literatur und Film aber auch 
eigenständige Szenarien. Kafkas Verwandlung und Huxleys 
Schöne Neue Welt lassen sich hier ebenso anführen wie Sopho-
kles → König Ödipus und Musils Mann ohne Eigenschaften. Die 



 Vorwort 11

Tatsache, dass es philosophische Interpretationen dieser Szena-
rien gibt, stellt ein klares Symptom für die philosophische Be-
deutung, die diese Szenarien besitzen, dar. Unter den Filmen 
stechen wiederum unter anderem Science-Fiction-Filme wie 
Blade Runner (usa 1982) oder Solaris (usa 2002) hervor, aber 
auch Filme wie Back to the Future (usa 1985) oder Lola rennt 
(Deutschland 1998) haben eine entsprechende Qualität (womit 
nichts zu ihrer ästhetischen Bedeutung gesagt ist). Bereits die 
wenigen Beispiele aus Literatur und Film machen deutlich, dass 
philosophische Gedankenexperimente und ihre nahen Ver-
wandten eine große Bandbreite aufweisen.

Der vorliegende Band ist als ein Lese- und Studienbuch zu 
philosophischen Gedankenexperimenten konzipiert. Er will 
sowohl Gedankenexperimente präsentieren als auch darüber 
nachdenken, wie sie im Einzelnen und wie sie insgesamt funk-
tionieren. Dabei geht es unter anderem darum, Klarheit über 
die Fragen zu gewinnen, die durch die philosophische Praxis 
des Gedankenexperimentierens ins Spiel kommen. In erster 
 Linie sind folgende Fragen relevant: Wie können Vorstellungen 
über etwas, das nicht der Fall ist, in der Philosophie zu einer 
 Erweiterung des Wissens führen? Wie kann man etwas lernen, 
ohne dass man Erfahrungen macht? Was ist charakteristisch für 
philosophische Gedankenexperimente? Welche Kriterien müs-
sen gute philosophische Gedankenexperimente erfüllen? Und 
inwiefern lassen literarische Texte und Filme sich als solche Ge-
dankenexperimente verstehen? Im Lichte solcher Fragen will 
der Band eine Auseinandersetzung mit Gedankenexperimen-
ten in der Philosophie insgesamt führen und anstoßen. Dies ge-
schieht, nach der Einleitung, in zwei Teilen.

Die Einleitung bietet grundlegende Erläuterungen zu den 
Fragen, was philosophische Gedankenexperimente sind und 
welche Struktur sie aufweisen. Die entsprechenden Abschnitte 
bilden die Basis für die Auseinandersetzung mit den einzelnen 
Gedankenexperimenten in dem Band. Sie erläutern auch die 



12 Vorwort

Gliederung der Präsentationen und sollten nach Möglichkeit 
zuerst gelesen werden.

Im ersten Teil folgt eine Einführung in die Theorie des phi-
losophischen Gedankenexperiments, indem für eine solche 
Theo rie wichtige Fragen gestellt und mögliche Antworten skiz-
ziert werden. Dieser Teil kann und soll eine Monographie über 
philosophische Gedankenexperimente natürlich nicht ersetzen, 
soll aber zumindest einen Überblick über Fragen und Positio-
nen geben – und dies nicht nur aus einer neutralen Perspektive. 
Die theoretischen Überlegungen, die präsentiert werden, sollen 
besonders Vorschläge zur Klärung zweier theoretischer Proble-
me unterbreiten: Warum kann es erstens überhaupt bedeu-
tungsvoll sein, über etwas zu sprechen, das es so gar nicht gibt? 
Und inwiefern hat zweitens ein solches Sprechen in der Philo-
sophie eine besondere Relevanz? Die Überlegungen zu diesen 
Problemen stellen nicht zuletzt Anhaltspunkte dafür bereit, wie 
man überhaupt philosophische Gedankenexperimente her-
stellt. Sie bieten den Lesern damit auch einen Einstieg in die ei-
gene gedankenexperimentelle Arbeit.

Der zweite Teil bildet den Kern dieses Buches. Er ist in dieser 
Neuauflage um vier Experimente erweitert worden und um-
fasst nun 44 philosophische Gedankenexperimente. Jeweils 
wird in den Kontext dieser Gedankenexperimente eingeführt, 
werden diese in einem originalen Textausschnitt präsentiert, 
kommentiert und in unterschiedlichen Aspekten der Thematik 
und Funktionsweise beleuchtet. Die Auswahl der Gedankenex-
perimente erfolgte so, dass möglichst unterschiedliche Formen 
von Gedankenexperimenten ins Spiel kommen. Aus diesem 
Grund wurden die Beispiele sowohl historisch als auch in Bezug 
auf die verschiedenen Disziplinen der Philosophie gesehen breit 
gewählt. Der Horizont des philosophischen Gedankenexperi-
mentierens wird dabei so abgesteckt, dass auch wenige Beispie-
le aus Literatur und Film herangezogen werden. Anhand dieser 
Beispiele – die nicht mehr als erste Anhaltspunkte geben kön-



 Vorwort 13

nen – soll die Weite des Gedankenexperimentierens in der Phi-
losophie ausgelotet werden. Der zweite Teil ist eine Gemein-
schaftsproduktion. Ich konnte Gregor Betz, Fabian Börchers, 
Robin Celikates, Daniel M. Feige, David Lauer, Felix Koch, 
Frank Ruda, Manuel Scheidegger, Saskia Welde, Tobias Wie-
land und Edda Wilde gewinnen, mit mir gemeinsam die Ge-
dankenexperimente zu präsentieren. Dieses Vorgehen hat den 
Vorzug, dass bei aller Verständigung auf einige grundlegende 
Standards der Präsentation (die in der Einleitung vorgestellt 
werden) unterschiedliche Stimmen zu Wort kommen. Auf die-
se Weise soll der Vielfältigkeit philosophischer Gedankenexpe-
rimente Rechnung getragen werden.

Ich danke allen, die zu diesem Buch beigetragen haben, da-
für, dass dieses Buch tatsächlich eine solch fruchtbare Gemein-
schaftsproduktion geworden ist. Viele Texte haben von ge-
meinsamen Diskussionen sehr profitiert, die wir in unter-
schiedlichen Runden geführt haben. Dank schulde ich auch 
Luca Banhierl, Juliane Baruck, Katharina Beitz, David Blu-
menthal, Anjo Perplies und Shirin Weigelt, die bei der Bearbei-
tung und Einrichtung der Texte geholfen haben. Nicht zuletzt 
danke ich den vielen Leserinnen und Lesern, die das Buch be-
reits gefunden hat. Sie haben nicht nur diese erweiterte Neu-
auflage ermöglicht, sondern auch mit ihren Kommentaren zu 
der einen oder anderen Verbesserung des Buches beigetragen. 
Philosophische Gedankenexperimente sind Abenteuer im 
Kopf. Es handelt sich um Abenteuer des Geistes im direkten 
Sinn: Sie zu bestehen bedeutet, die eigenen Verständnisse aufs 
Spiel zu setzen. So wünsche ich allen Leserinnen und Lesern 
dieses Buches, viele abenteuerliche Erfahrungen zu machen.





 Zur Struktur 15

Einleitung 

 

Was ist ein philosophisches 

Gedankenexperiment?

1. Zur Struktur philosophischer Gedankenexperimente

Wer in Gedanken experimentiert, stellt sich etwas vor, das 
nicht der Fall ist. Das ist in der Philosophie nicht anders als in 
anderen Wissenschaften. Auch philosophische Gedankenexpe-
rimente bringen Vorstellungen von etwas ins Spiel, das nicht 
ist. In philosophischen Texten schlagen sich solche Vorstellun-
gen unter anderem darin nieder, dass diese Texte ihre Leser auf-
fordern, bestimmte Annahmen zu machen. »Nehmen wir an, es 
gibt einen Planeten, der unserer Erde bis auf einen einzigen As-
pekt gleicht.« Oder: »Stell dir vor, dass Menschen in einer Höhle 
angekettet sind.« Mit Formulierungen dieser Art bringen philo-
sophische Texte Situationen ins Spiel, die eigentlich nicht be-
stehen. Dies ist charakteristisch für Gedankenexperimente ins-
gesamt. Gedankenexperimente bringen immer etwas ins Spiel, 
das so nicht besteht.

Dieses Element von Gedankenexperimenten lässt sich da-
durch begrifflich fassen, dass man von einem kontrafaktischen 

Szenario spricht. Ein Szenario ist eine erzählerisch entwickelte 
Situation. Kontrafaktisch ist ein Szenario genau dann, wenn er-
zählerisch eine Situation entwickelt wird, die faktisch nicht 
 besteht.

Man könnte nun einwenden, dass es Gedankenexperimente 
gibt, deren Szenarien sich vergleichsweise leicht als wirklich 
vorstellen lassen (es ist zum Beispiel unwahrscheinlich, aber 
nicht ausgeschlossen, dass ein Straßenbahnfahrer einmal vor 



16 Einleitung  |  Was ist ein philosophisches Gedankenexperiment?

die Situation gestellt ist, vor sich zwischen zwei Gleisen wählen 
zu müssen, auf denen sich jeweils unterschiedlich viele Men-
schen befinden, deren Tod er durch seine unvermeidliche Wei-
terfahrt herbeiführt; → Das Straßenbahnproblem). Sollte man 
aus diesem Grund nicht besser von »hypothetischen Szenarien« 
sprechen? Eine hypothetische Überlegung stellen wir an, um 
Zusammenhänge der Wirklichkeit aufzuklären. Genau darum 
geht es bei philosophischen Gedankenexperimenten aber nicht. 
Szenarien sind hier nicht darauf angelegt, in der Wirklichkeit 
umgesetzt werden zu können. Wir erproben mit ihnen viel-
mehr unser Verständnis von Begriffen, die für unser Verständ-
nis von uns selbst grundlegend sind (vgl. S. 79 ff.). Aus diesem 
Grund ist es, wie wir noch genauer sehen werden, für die For-
mulierung guter Szenarien wichtig, im Spannungsfeld von Nä-
he und Abstand zur Wirklichkeit das richtige Maß zu finden. 
Aus diesem Grund bezeichne ich die Szenarien in philosophi-
schen Gedankenexperimenten als kontrafaktisch.

Kontrafaktische Szenarien teilen philosophische Gedanken-
experimente mit anderen Gedankenexperimenten, aber auch 
mit vielen literarischen Texten und mit Filmen. So stellt sich die 
Frage, wodurch entsprechende Szenarien zu Elementen philo-
sophischer Gedankenexperimente werden. Eine erste Antwort 
auf diese Frage könnte folgendermaßen lauten: Kontrafaktische 
Szenarien in philosophischen Gedankenexperimenten sind in 
eine gedankliche Entwicklung eingebettet. Dies schlägt sich 
symptomatisch darin nieder, dass sie im Text mit Formulierun-
gen wie »Nehmen wir an …«, »Angenommen« oder »Stellen wir 
uns vor …« eingeleitet werden. Solche Formulierungen finden 
sich normalerweise in literarischen Texten nicht. Sie finden sich 
aber auch in Gedankenexperimenten anderer Wissenschaften 
wie in der Mathematik oder Physik. 

Aus diesem Grund sieht man sich schnell mit der Frage kon-
frontiert, inwiefern das, was einem kontrafaktischen Szenario 
in einem philosophischen Gedankenexperiment vorangeht, 



 Zur Struktur 17

sich von Gedankenexperimenten in anderen Wissenschaften 
unterscheidet. Die Antwort auf diese Frage ist denkbar einfach: 
In einem philosophischen Gedankenexperiment gehen dem 
kontrafaktischen Szenario Überlegungen zu philosophischen 
Fragen voran. So klar diese Antwort auch ist, hat sie doch einen 
entscheidenden Nachteil: Sie lädt die Erklärungslast dem Be-
griff der »philosophischen Frage« auf. Denn nun wird man 
gleich wissen wollen, was das ist: eine philosophische Frage. Ei-
ne genaue Erläuterung dieses Begriffs will und muss hier aus-
bleiben. Sie betrifft Überlegungen zur Philosophie als Wissen-
schaft insgesamt und zu ihren charakteristischen Gegenstän-
den. Dennoch können wir einige Hinweise auf eine Erläuterung 
dadurch gewinnen, dass wir uns Beispiele für philosophische 
Fragen vergegenwärtigen: Was ist Wissen, und was können wir 
wissen? Was ist wirklich? Was sollen wir tun? Was ist ein gutes 
Leben? Was heißt es, dass etwas Sinn und Bedeutung hat? Fra-
gen wie diese richten sich auf bestimmte Begriffe. Es handelt 
sich in diesem Sinn um begriffliche Fragen. Wiederum geht es 
in der Philosophie nicht um irgendwelche Begriffe wie den Be-
griff des Tischs. Es geht um Grundbegriffe, mittels deren wir 
unser Weltverhältnis für uns verständlich machen. Nun kann 
man natürlich genauer wissen wollen, was solche Grundbegrif-
fe ausmacht. Hier muss an die Intuitionen der Leserinnen und 
Leser appelliert werden und jede weitere Klärung dieser Frage 
ausbleiben. Doch festzuhalten bleibt: Überlegungen zu solchen 
Grundbegriffen gehen den Formulierungen kontrafaktischer 
Szenarien in einem philosophischen Gedankenexperiment vor-
an. Sie werden bis zu einem bestimmten Punkt getrieben, an 
dem man sich durch die Auseinandersetzung mit dem kon-
trafaktischen Szenario Klärung verspricht. Mit dem Szenario ist 
allerdings ein philosophisches Gedankenexperiment noch nicht 
zu Ende (anders als ein literarischer Text oder ein Film). Viel-
mehr folgt nach seinem vorläufigen Abschluss eine Rückkehr 
zu dem Punkt, an dem die philosophischen Fragen zurückgelas-



18 Einleitung  |  Was ist ein philosophisches Gedankenexperiment?

sen wurden. Aus dem Szenario werden gewisse Schlüsse in Be-
zug auf die Fragen gezogen, die der Text zuvor behandelt hat. 
Damit ergibt sich für ein philosophisches Gedankenexperiment 
erst einmal eine Unterteilung in die folgenden drei Elemente:

(1) Einleitung durch philosophische Fragestellung(en),
(2) Kontrafaktisches Szenario,
(3) Auswertung des Szenarios in Bezug auf die Frage stel-

lung(en).

In einem philosophischen Gedankenexperiment spielen diese 
drei Elemente (Einleitung, kontrafaktisches Szenario, Auswer-
tung) zusammen. Für eine Bestimmung seiner Funktionsweise 
müssen diese Elemente und ihr Zusammenspiel genauer be-
trachtet werden. Die drei Elemente sind allerdings in vielen 
philosophischen Texten nicht einfach voneinander zu unter-
scheiden. Vielfach wird mit der Erzählung des Szenarios auch 
der Rahmen von Fragen entwickelt, mit denen das Szenario 
verbunden ist. Auch die Auswertung des Szenarios ist oftmals 
in die Erzählung eingebettet, bzw. sie beginnt im Zusammen-
hang mit ihr. Aus diesem Grund ist die Unterscheidung der Ele-
mente als ein analytisches Instrumentarium zu verstehen, mit-
tels dessen Gedankenexperimente sich in ihrem Funktionieren 
aufklären lassen. Um dieses Instrumentarium weiter zu schär-
fen, sollen die Elemente noch etwas ausführlicher charakteri-
siert werden.

Einleitung durch philosophische Fragestellung(en)

Die Einleitung eines philosophischen Gedankenexperiments 
kann sehr unterschiedlich ausfallen. Sie ordnet das Gedanken-
experiment einer oder mehreren philosophischen Disziplinen 
zu und motiviert es aus diesen Disziplinen und ihren Fragestel-



 Zur Struktur 19

lungen heraus. Bei vielen Gedankenexperimenten werden sol-
che Fragestellungen, die zu dem kontrafaktischen Szenario füh-
ren, in einem langen Vorlauf entwickelt. Insofern lässt sich ge-
rade die Einleitung eines Gedankenexperiments in einem 
philosophischen Text oftmals nicht klar abgrenzen und kann in 
der Präsentation von Gedankenexperimenten zumeist nur 
summarisch umrissen werden.

Das kontrafaktische Szenario

Das kontrafaktische Szenario eines philosophischen Gedanken-
experiments wird durch Sätze geformt, die einen erzähleri-
schen Charakter haben. Oftmals werden diese Sätze durch For-
mulierungen wie »Nehmen wir an …«, »Angenommen …« oder 
»Stellen wir uns vor …« eingeleitet. Man kann solche Formulie-
rungen als Indikatoren kontrafaktischer Szenarien begreifen. 
Solche Indikatoren zeigen an, dass nun ein Szenario entwickelt 
wird, das die in der Einleitung herausgestellten Fragestellungen 
weiterführen soll. Ein kontrafaktisches Szenario eines philoso-
phischen Gedankenexperiments wird nur in mehr oder weni-
ger knappen Strichen entworfen. Erzählerische Details spielen 
in ihm oftmals keine größere Rolle – oder anders gewendet: Es 
spielt in ihm nur das eine Rolle, was mit Blick auf die behandelte 
philosophische Frage relevant ist. Dennoch haben die Sätze, die 
das Szenario formen, vielfach einen erzählerischen Charakter.

Bis hierhin sind die kontrafaktischen Szenarien philosophi-
scher Gedankenexperimente aber noch nicht von entsprechen-
den Szenarien in Gedankenexperimenten der Naturwissen-
schaften unterschieden. Wie lässt sich diese Unterscheidung 
treffen? In dieser Frage ist der besondere Charakter von Phi-
losophie als Wissenschaft aufschlussreich: Philosophie wird 
 gemeinhin als eine nichtempirische Wissenschaft verstanden 
(sofern man sie überhaupt als eine Wissenschaft versteht – vgl. 



20 Einleitung  |  Was ist ein philosophisches Gedankenexperiment?

hierzu auch S. 34 f. u. 70 ff.). In einer solchen nichtempiri-
schen Wissenschaft gibt es keine empirischen Experimente. 
Dies ist in empirischen Wissenschaften natürlich anders. Aus 
diesem Grund sind kontrafaktische Szenarien in den Gedanken-
experimenten dieser Wissenschaften oftmals so beschaffen, 
dass sie reale Experimente ersetzen. Physikalische, methodi-
sche, ethische oder finanzielle Gründe mögen in diesen Fällen 
dafür sprechen, bestimmte Experimente nicht real durchzufüh-
ren. Szenarien sind demnach hier vielfach so beschaffen, dass 
eine spätere empirische Umsetzung des Experiments zumin-
dest denkbar ist: Das Gedankenexperiment ersetzt in gewisser 
Weise ein reales Experiment. Da es in der Philosophie keine 
empirischen Experimente gibt, ist eine solche Ersetzung in ihr 
aber von vornherein nicht denkbar. Die kontrafaktischen Szena-
rien in philosophischen Gedankenexperimenten sind nicht so 
angelegt, dass eine mögliche empirische Umsetzbarkeit dieser 
Szenarien für die Experimente relevant ist. Dies mag ein Grund 
dafür sein, dass kontrafaktische Szenarien philosophischer 
 Gedankenexperimente vielfach weiter von der Wirklichkeit 
entfernt sind als Szenarien in anderen Wissenschaften (vgl. 
hierzu S. 70 ff.).

Eine weitere Unterscheidung ist für die Bestimmung der 
kontrafaktischen Szenarien in der Philosophie wichtig, nämlich 
die Unterscheidung von entsprechenden Szenarien in Literatur 
und Film. Diese Unterscheidung lässt sich vorläufig in folgen-
der Weise treffen: Sofern literarische Texte oder Filme als kon-
trafaktische Szenarien zu verstehen sind, sind diese erstens 
nicht so knapp entfaltet wie die Szenarien philosophischer Ge-
dankenexperimente und sind zweitens nicht gleichermaßen 
philosophisch eingebettet wie letztere. Literarische Texte und 
Filme führen ihre Szenarien weitläufiger aus (auch dann, wenn 
sie viele Details, wie z. B. die Eigenschaften ihrer Figuren, nicht 
bis ins Letzte bestimmen), und sie arbeiten ohne gesonderte 
Einleitung und Auswertung. Aus diesem Grund sind literari-



 Zur Struktur 21

sche Texte und Filme als solche keine philosophischen Gedan-
kenexperimente. Sie lassen sich höchstens als Teile solcher Ge-
dankenexperimente verwenden. Zu diesem Zweck allerdings 
müssen sie in philosophische Überlegungen eingebunden wer-
den. Geschieht dies, dann werden sie mit einer Einleitung und 
begrifflichen Auswertung verbunden. Und sie werden dahinge-
hend verändert, dass die Details ihrer Szenarien reduziert wer-
den. In einem kontrafaktischen Szenario eines philosophischen 
Gedankenexperiments zählen nämlich wie gesagt nur gewisse 
Konturen. Aus diesem Grund lassen sich literarische Texte und 
Filme, sofern sie als Szenarien in philosophischen Gedankenex-
perimenten fungieren, immer in knapper Weise zusammenfas-
sen – unabhängig davon, ob es sich bei den Szenarien um einen 
ganzen Plot oder um einen Ausschnitt aus dem Werk handelt.

Diese Unterscheidung beleuchtet eine wichtige Eigenart von 
kontrafaktischen Szenarien in philosophischen Gedankenexpe-
rimenten: Diese Szenarien sind prägnant ausgearbeitet. Sie sind 
knapp gehalten und haben klare Konturen. Dass dies so ist, lässt 
sich folgendermaßen erklären: Erstens steht das kontrafaktische 
Szenario in einem philosophischen Gedankenexperiment nicht 
für sich allein. Es fordert seine Leserinnen und Leser vielmehr 
auf, sich eine bestimmte Situation vorzustellen, die auf die in 
der Einleitung exponierte Fragestellung hin durchgespielt wird 
(vgl. hierzu auch S. 66 ff.). Wer ein philosophisches Gedan-
kenexperiment anstellt, der verfolgt nicht nur das Szenario (wie 
üblicherweise in der Lektüre eines literarischen Texts oder im 
Sehen eines Films) – er spielt das Szenario auch durch. Das kon-
trafaktische Szenario ist so angelegt, dass ein solches Durch-
spielen möglich ist. Aus diesem Grund muss ein kontrafakti-
sches Szenario eines philosophischen Gedankenexperiments 
prägnant ausgearbeitet sein. 

Zweitens ist das kontrafaktische Szenario eines philosophi-
schen Gedankenexperiments selbst schon als ein Resultat ge-
dankenexperimentellen Vorgehens zu begreifen. Wer ein sol-



22 Einleitung  |  Was ist ein philosophisches Gedankenexperiment?

ches Szenario entwickelt, spielt in Gedanken unterschiedliche 
Konturen durch. Das Ziel dieses gedankenexperimentellen 
Vorspiels in der Entwicklung eines philosophischen Gedanken-
experiments ist es, prägnante Konturen auszuformen. Dies er-
klärt auch, dass ein kontrafaktisches Szenario trotz all seines 
möglichen literarischen Charakters immer noch einmal anders 
formuliert und dabei möglicherweise auch verbessert werden 
kann. Bei allem sprachlichen Charakter der Philosophie sind 
philosophische Gedankenexperimente also nicht an bestimmte 
sprachliche Fassungen gebunden.

Auswertung des Szenarios in Bezug auf die Fragestellung(en)

Die Auswertung eines durchgespielten kontrafaktischen Szena-
rios führt meist zu einer oder zu mehreren Thesen. Diese The-
sen sind Schlussfolgerungen aus dem Durchspielen des Szena-
rios in Bezug auf die behandelten Fragestellungen. Im An-
schluss an Sören Häggqvist kann man solche Schlussfolgerungen 
als Zielthesen (target thesis) von Gedankenexperimenten be-
zeichnen.1 Wie in anderen Wissenschaften werden auch in der 
Philosophie Gedankenexperimente entwickelt, um bestimmte 
Theorien zu widerlegen oder bestimmte Theorien zu ent-
wickeln. So ist es verständlich, dass sich viele Gedankenex-
perimente produktiv als Argumente rekonstruieren lassen. Die 
Zielthesen der Gedankenexperimente werden durch solche 
 Rekonstruktionen als Ergebnisse bzw. als Konklusionen von 
Argumentationen verständlich gemacht.

Allerdings lassen sich nicht alle Gedankenexperimente in 
aufschlussreicher Weise als Argumente rekonstruieren. Dies 

1 Vgl. Sören Häggqvist, Thought Experiments in Philosophy, S. 98. 

 Häggqvist stützt sich mit seiner Formulierung auf Überlegungen von 

Roy Sørensen in Thought Experiments, 6. Kap.



 Präsentation in diesem Band 23

liegt unter anderem darin begründet, dass die kontrafaktischen 
Szenarien vieler philosophischer Gedankenexperimente dar-
über hinausgehen, einfach in bestimmter Weise als Prämissen 
oder Teile von Prämissen in Argumenten zu dienen. Viele der 
kontrafaktischen Szenarien sind eigenständiger, als dass sie sich 
auf einen solchen Status reduzieren ließen. So finden sich in der 
Geschichte der abendländischen Philosophie immer wieder 
Szenarien, die über die bestimmten Kontexte, in denen sie ent-
wickelt wurden, hinaus wirksam geworden sind. Szenarien wie 
das → Höhlengleichnis oder der → Naturzustand sind immer 
 wieder und in unterschiedlichen Kontexten aufgegriffen wor-
den. Das Durchspielen dieser Szenarien führt oft zu komple-
xen, neuen Verständnissen in Bezug auf bestimmte philosophi-
sche Fragen. Für diese Verständnisse wiederum sind zwar ein-
zelne Thesen relevant. Sie erschöpfen sich aber nicht in diesen 
Thesen.

2. Die Präsentation von Gedankenexperimenten  

in diesem Band

Die Präsentation von Gedankenexperimenten in diesem Band 
orientiert sich an den bislang vorgestellten Unterscheidungen. 
Sie gliedert sich bei jedem Experiment folgendermaßen:

(1) Einleitung
(2) Originaltext (oder Auszug)
(3) Zusammenfassung des kontrafaktischen Szenarios (»Das 

Szenario«)
(4) Die Ergebnisse des Gedankenexperiments (»Zur Inter-

pretation«)
(5) Mögliche Probleme des Gedankenexperiments (»Fragen 

und Probleme«)



24 Einleitung  |  Was ist ein philosophisches Gedankenexperiment?

In der Einleitung (1) wird jeweils der Kontext des Gedankenex-
periments und die Fragestellung, auf die es antwortet, charakte-
risiert. Die Einleitung jeder Präsentation orientiert sich damit 
an dem ersten Element, das im Vorangegangenen den philoso-
phischen Gedankenexperimenten zugeschrieben wurde. Sie 
gibt die philosophische Disziplin an, in die das Gedankenexpe-
riment gehört, und charakterisiert den näheren Kontext, in dem 
es steht. Zudem werden diejenigen Fragestellungen benannt, 
zu denen das Gedankenexperiment einen Beitrag zu erbringen 
sucht.

Es folgt (2) ein Ausschnitt aus dem Originaltext, in dem das 
Gedankenexperiment formuliert wurde. Dieser Originaltext ist 
so gewählt, dass ein textlicher Zusammenhang erfasst werden 
kann, in dem das Gedankenexperiment entwickelt ist. Sofern 
das Original nicht in Deutsch geschrieben ist, sind deutsche 
Übersetzungen herangezogen bzw. hergestellt worden.

Im Anschluss wird (3) das in dem Gedankenexperiment ent-
worfene kontrafaktische Szenario kurz zusammengefasst (»Das 
Szenario«). Dabei gilt es, die zentralen Aspekte des Szenarios in 
pointierter Form herauszuarbeiten. Insgesamt zielt die Präsen-
tation hier darauf, das kontrafaktische Szenario als zweites Ele-
ment aus dem Text, der das Gedankenexperiment entwickelt, 
herauszulösen.

Dann wird (4) die Auswertung des kontrafaktischen Szena-
rios auf die Fragestellung hin erläutert (»Zur Interpretation«). 
Dieser Teil versucht dabei das dritte Element der Gedankenex-
perimente herauszuarbeiten. Dabei werden, sofern das sinnvoll 
zu sein scheint, die Zielthesen des jeweiligen Gedankenexperi-
ments benannt und die Argumentationen analysiert, die zu die-
sen Zielthesen führen. In allen Fällen wird der begriffliche Er-
trag des Gedankenexperiments in Bezug auf die leitenden Fra-
gestellungen bestimmt.

Schließlich werden (5) Probleme angesprochen, die mit dem 
Gedankenexperiment verbunden sind (»Fragen und Proble-



 Präsentation in diesem Band 25

me«). Dabei kommen unter anderem die Fragen ins Spiel, ob das 
kontrafaktische Szenario akzeptabel ist und ob das Gedanken-
experiment das Ergebnis stützt, das mittels seiner gestützt wer-
den soll. Auf diese Weise wird auch jeweils die Frage angespro-
chen, ob es sich um ein gutes Gedankenexperiment handelt. 
Dies ist eine Frage, die sich bei jedem Gedankenexperiment 
stellt.


