Suhrkamp Verlag

Leseprobe

suhrkamp taschenbuch
wissenschafi

Pettit, Philip
Gerechte Freiheit

Ein moralischer Kompass fiir eine komplexe Welt
Aus dem Amerikanischen von Karin Wordemann

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2206
978-3-518-29806-0



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 2206



Wias heifdt Freiheit heute — jenseits einer auf personliche Interessendurchsetzung
zielenden neoliberalen Marktfreiheit? Kénnen wir noch ein Freiheitsverstindnis
entwickeln, das uns moralische Orientierung in einer immer komplexer werden-
den Welt bietet? Philip Pettit, einer der meistdiskutierten Philosophen der Gegen-
wart, entwickelt in seinem mitreiffenden Buch einen Freiheitsbegriff, der die Idee
eines nichtbeherrschten Lebens in sein Zentrum stellt. Freiheit heifdt ihm zufolge:
sein eigener Herr sein, allen auf Augenhéhe begegnen kénnen und den Einfluss
anderer Menschen nicht fiirchten miissen. Das hat weitreichende soziale, 6kono-
mische und politische Konsequenzen. Ein unverzichtbarer Kompass fiir die Na-
vigation im 21. Jahrhundert.

Philip Pettit, geboren 1945 in Ballygar, Irland, ist Philosoph und Politikwissen-
schaftler. Nach Stationen am University College in Dublin, an der Cambridge
University und der Australian National University ist er heute Laurance
S. Rockefeller University Professor of Politics and Human Values an der
Princeton University. Er ist seit 2009 Mitglied der American Academy of Arts
and Sciences, seit 2010 Ehrenmitglied der Royal Irish Academy und seit 2013
korrespondierendes Mitglied der British Academy. Zudem war Pettit unter ande-
rem auch als Berater der spanischen Regierung unter José Luis Zapatero titig. Fiir
sein in viele Sprachen tibersetztes Werk hat er zahlreiche Auszeichnungen und
Ehrendoktorwiirden erhalten.



Philip Pettit
Gerechte Freiheit

Ein moralischer Kompass
fiir eine komplexe Welt

Aus dem Englischen

von Karin Wordemann

Suhrkamp



Die Originalausgabe erschien 2014
unter dem Titel Just Freedom. A Moral
Compass for a Complex World,

W. W. Norton & Company, New York.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Erste Auflage 2017
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2206
© Suhrkamp Verlag Berlin 2015
© Philip Pettit 2014
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das
des ffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Umschlag nach Entwiirfen
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Satz: Satz-Offizin Hiimmer GmbH, Waldbiittelbrunn
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany

ISBN 978-3-518-29806-0



Fiir meine Familien in Ballygar, Canberra und Vancouver






INHALT

Teil 1 Die Idee der Fretheit . ................... 29

Kapitel 1: Vergangenheit und Gegenwart der Freiheit .. 31

Kapitel 2: Freiheit mit Tiefe ........... ... .. ... 61
Kapitel 3: Freiheit mit Breite . ... ....... ... ..... 92
Teil 2 Die Institutionen der Freiheit . . ............ 115
Kapitel 4: Freiheit und Gerechtigkeit .. ............ 117
Kapitel 5: Freiheit und Demokratie . .............. 153
Kapitel 6: Freiheit und Souverdnitit . .. ............ 201
Epilog .. ... 244
Anhang: Ein Uberblick iiber die Argumentation . .. ... 249
Danksagung .. .......... i 269
Anmerkungen . ........ L i 271
Literatur . ...... ... 290

Namenregister ... ...........oiiuiiiinnn... 307






Prolog

In den meisten Gesellschaften kénnen wir uns heute bei fast al-
len Angelegenheiten von éffentlichem Interesse aus einer Viel-
zahl von Quellen {iber das Geschehen kundig machen. Wir kén-
nen uns mehr oder weniger einfach dariiber informieren, was
man hitte tun kénnen und was nicht getan wird, was getan wird
und was man vielleicht nicht hitte tun sollen. In den meisten Ge-
sellschaften haben wir heute auch kaum Schwierigkeiten, uns
dariiber zu verstindigen, was unserer Meinung nach falsch liuft,
indem wir die sozialen Medien benutzen, um uns dariiber zu be-
schweren, wie uns unsere staatlichen Institutionen und unsere
dffentlichen Reprisentanten behandeln. Diese Fihigkeit, Urteile
tiber dffentliche Angelegenheiten zu bilden und auszutauschen,
ist die helle Seite unseres politischen Lebens und unserer politi-
schen Kultur.

Die dunkle Seite besteht darin, dass es in diesem Durcheinan-
der von Daten und Meinungen immer schwieriger geworden ist,
festzustellen, welche der Beschwerden iiber die Regierungen be-
griindet und welche unbegriindet sind. Wir kénnen durchaus fi-
hig sein zu sagen, wo uns unsere nationalen und internationalen
Regierungschefs hinfiithren wollen, doch die Komplexitit der
Fragen und der Wirbel in der Politik erschweren es, die Vorteile
konkurrierender Initiativen abzuschitzen. Wie durchschaubar
das Aufgebot an Optionen in der Offentlichkeit auch sein mag,
das jeweilige Pro und Contra bleibt dennoch undurchsichtig.
Wir sehen zwar die verschiedenen Richtungen, in die sich unsere
Gesellschaften bewegen kénnen, aber es fehlt uns ein morali-
scher Kompass, mit dem sich bestimmen liefle, welche Wege
die besten sind.



Sollte unser Staat fiir die Bediirftigen sorgen oder die Wohl-
titigkeit privaten Hinden iiberlassen? Sollte er ein System ein-
richten, das Krankenversicherung zur Pflicht macht, oder sollten
Menschen selbst entscheiden kénnen, ob sie sich versichern oder
nicht? Sollte die private Finanzierung von Wahlkampagnen Be-
schrinkungen unterliegen oder wiirde ein solcher Schritt den
Geist einer offenen Demokratie verletzen? Sollten unsere Zen-
tralbanken und Gerichte in den Hinden nichtgewihlter Beam-
ter liegen oder sollten solche mafSgeblichen Posten vergleichbar
unseren Gesetzgebern im Spiefirutenlauf eines Wahlkampfs be-
setzt werden? Sollte jedes Land die Autoritit der Vereinten Natio-
nen und dhnlicher Kérperschaften in verschiedenen Bereichen
anerkennen oder wire das Verrat an der Souverinitit eines Staa-
tes? Sollten reiche Staaten verpflichtet werden, den Armen und
Unterdriickten zu helfen, oder wiirde das die Steuerzahler dieser
Staaten zu einer unfreiwilligen Form der Wohltitigkeit zwingen?

Wenn wir nicht den Kopf in den Sand stecken, werden wir
in unserem Alltagsleben unweigerlich mit Fragen wie diesen
konfrontiert werden. Doch wie sollen wir in irgendeiner dieser
Fragen zu einer Entscheidung kommen, sei es als gewdhnliche
Biirger, als Inhaber eines 6ffentlichen Amts oder als angehende
Aktivisten? Wie sollen wir bestimmen, was richtig und was falsch
ist, sobald wir die Tatsachen des Falls zu unserer Zufriedenheit
geklirt haben? Die ideale Losung wiirde darin bestehen, einen
iiberzeugenden Bezugspunkt fiir solche Urteile zu finden, und
zwar einen, der auflerhalb des antagonistischen Hickhacks der
alledglichen Politik angesiedelt wire. Ein solcher Bezugspunkt
wiirde einen moralischen Kompass liefern, der uns prinzipienge-
leitet durch das Dickicht 6ffenticher Angelegenheiten fiihren
wiirde. Zusammen mit sachlichen Annahmen zum Hintergrund
solcher Fragen wiirde er uns helfen zu erkennen, wofiir wir uns
einsetzen sollten.

Damit ein solcher Bezugspunke plausibel wire, miisste er ei-
nen 6kumenischen Wert — oder Werte — haben, den Menschen
aus allen politischen Lagern als relevant ansehen kénnten, ein-

10



mal angenommen, sie sind bereit, andere als Gleiche zu behan-
deln. Es miisste kein Wert sein, dem alle in ithrem Denken iiber
Politik die alleinige Autoritit einriumen wollten, aber es sollte
zumindest ein Wert sein, den alle als einen plausiblen Kandida-
ten fiir eine derartig wegweisende Rolle anerkennen kénnen. Es
sollte ein Wert sein, bei dem dessen Befiirworter berechtigterwei-
se erwarten diirfen, dass ihm in allen Lagern Gehor geschenkt
wird, wenn sie seine Anspriiche verteidigen.

Angesichts der Vielfalt, die bei den zeitgensssischen Konzep-
tionen des guten Lebens herrscht, kénnte man einen morali-
schen Kompass dieser 6kumenischen Art fiir einen Tagtraum
halten. Eine solche Resignation wiire jedoch verfriiht. In diesem
Buch argumentiere ich dafiir, einen moralischen Kompass an der
Vorstellung von Freiheit auszurichten, an einem skumenischen
Wert, dessen politische Relevanz wohl kaum jemand bestreiten
wird. Wenn er in der Weise interpretiert wird, wie er mit dem
jahrhundertealten Ideal der Republik verbunden ist, hat dieser
einfache Wert das Potenzial, uns eine vereinheitlichende und auf-
schlussreiche Perspektive auf viele strittige Fragen zu verschaf-
fen, die unsere heutige komplexe Welt aufwirft. In ihre urspriing-
liche republikanische Form gebracht, kann uns Freiheit einen
plausiblen Gesichtspunkt liefern, unter dem wir Fragen nach
dem politisch Richtigen und Falschen einschitzen kénnen. Er
ist an sich ausreichend, um eine nuancierte, einleuchtende Phi-
losophie des 6ffentlichen Lebens zu begriinden. Ich hoffe jeden-

falls, dass ich Sie davon iiberzeugen kann.

Die Bedeutung von Freibeit

Gegen Ende des Jahres 1879 inszenierte das Konigliche Theater
in Kopenhagen die Erstauffithrung von Henrik Ibsens Stiick Nora
oder Ein Puppenheim. Das Stiick eroberte Dinemark und Euro-

11



pa im Sturm und begriindete Ibsens bleibendes Ansehen als Dra-
matiker von Weltrang. Wie jedes gute Theaterstiick wirft es viele
wichtige Fragen auf. Mich fasziniert es aber besonders wegen der
Frage, die es zur Bedeutung von Freiheit aufwirft.

Die Hauptfiguren in Ibsens Stiick sind Torvald, ein noch
recht junger und erfolgreicher Bankdirektor, und seine Frau Nora.
Im Rahmen des Rechts im 19. Jahrhundert hat Torvald grofle
Verfiigungsgewalt dariiber, wie seine Ehefrau handeln kann, aber
er ist in sie vernarrt und schligt ihr nichts ab — zumindest nichts,
was in den anerkannten Koordinaten eines Lebens als Bankdirek-
torsfrau liegt. Er verbietet ihr zugegebenermaflen die Makronen,
die sie besonders gern mag. Doch selbst dieses Verbot ist keine
wirkliche Einschrinkung, da sie die Makronen verstecken kann.
Nora hat also freie Hand, was die gewshnlichen Dinge des All-
tagslebens angeht. Sie geniefit einen Handlungsspielraum, den
sich eine Frau im Europa des 19. Jahrhunderts eigentlich nur
wiinschen konnte.

Nora erfreut sich vieler Dinge, um die man sie beneiden mag.
Aber genief3t sie wirklich Freiheit? Und hat sie Freiheit in ihrer
Bezichung zu Torvald? Seine interventionsfreie Behandlung be-
deutet, dass er sich nicht einmischt, wie politische Philosophen
sagen. Er legt ihren Entscheidungen keinerlei Verbote oder Stra-
fen in den Weg, noch manipuliert oder tiuscht er sie bei der
Durchfiihrung dieser Entscheidungen. Aber reicht das aus, da-
mit wir uns Nora als eine frei Handelnde vorstellen kénnen?
Wenn Freiheit in Nichteinmischung (non-interference) besteht,
wie viele Philosophen glauben, miissen wir sagen, dass es so ist.!
Ich vermute allerdings, dass Sie ebenso wie ich vor einem solchen
Urteil zuriickscheuen werden. Sie werden meinen, dass Nora un-
ter Torvalds Pantoffel steht. Sie ist eine Puppe in einem Puppen-
heim und keine freie Frau.

Wenn Sie dem zustimmen, sollten Sie die Konzeption von
Freiheit gutheiflen kénnen, die dieses Buch motiviert. Jemandes
Freiheit als Person verlangt mehr als nur unbehelligt zu bleiben
oder lediglich von Nichteinmischung zu profitieren; sie erfordert

12



groflere Vorziige als alle, deren sich Nora erfreut. Um eine freie
Person zu sein, muss man iiber die Fihigkeit verfiigen, bestimm-
te wesentliche Entscheidungen zu treffen, ohne die Erlaubnis
eines anderen einholen zu miissen — Entscheidungen dariiber,
welche Religion man ausiiben will, ob man sagen will, was man
denkt, oder mit wem man sich verbiinden will und so fort.
Man muss in der Lage sein, solche fundamentalen Rechte oder
Grundrechte, wie sie normalerweise genannt werden, auszuiiben,
ohne irgendeinem Herrn oder dominus im eigenen Leben Rede
und Antwort stehen zu miissen.

Freiheit in diesem Sinne erfordert nicht nur das Fehlen von
Einmischung, sondern von Unterordnung unter einen anderen,
was zur Zeit der Romischen Republik als dominatio oder Herr-
schaftbekannt war (Lovett 2010, AnhangI). Wie wir in Kapitel 1
noch ausfiihrlicher sehen werden, wurde das Ideal der Freiheit
als Nichtbeherrschung (non-domination) gerade in dieser Repu-
blik und den vielen spiteren Republiken, die sich nach dem Vor-
bild Roms gestalteten, am schirfsten artikuliert und iiberaus
enthusiastisch aufgegriffen. Die Freiheit der Person wurde in die-
sen Regierungssystemen derjenigen Freiheit gleichgesetzt, iiber
die vollstindig integrierte und entsprechend rechtsmiindige Biir-
ger verfligen.

Die unterlassene Einmischung, derer sich Nora erfreut, reicht
fiir eine Freiheit in diesem Sinne nicht aus, denn sie geht nur auf
Torvalds Gnade und Gunst zuriick. Um Freiheit zu haben, muss
man eine Einmischung verhindern kénnen, selbst wenn andere
dies vorhaben, und genau das kann Nora nicht. Wenn sich Tor-
vald gegen sie wenden wiirde und ihr sein Wohlwollen entzége,
dann wiirde sie keine Nichteinmischung von seiner Seite mehr er-
warten kénnen. So wie die Dinge liegen, verdankt sie ihm den
Entscheidungsspielraum, den sie genief3t. Aufgrund seiner recht-
lichen und kulturellen Machtstellung ist sie seinem Willen un-
terworfen, und allein ihr gliickliches Schicksal und nicht der
Status, eine freie Frau zu sein, erklirt, warum sie seiner Ein-
mischung in ihr Leben entgeht.

13



Wenn Nora wirklich frei sein soll, braucht sie also nicht blof§
das Fehlen von Einmischung, sondern das Fehlen von Beherr-
schung: das heifdt die Abwesenheit von Unterwerfung unter den
Willen anderer, insbesondere den Willen Torvalds. Dazu werden
wir in spiteren Kapiteln noch sehr viel mehr zu sagen haben, aber
die Idee im Allgemeinen sollte klar sein. Um sich in ihrem Leben
einer derartigen Nichtbeherrschung zu erfreuen, miisste Nora
Schutz genieflen vor jemandes Fihigkeit, in die Ausiibung ihrer
Grundfreiheiten einzugreifen, wenn ihm der Sinn danach stehen
sollte. Nora miissten entsprechende Sicherheiten gegen jedwede
willkiirliche Einmischung in ihre Entscheidungen gewihrt wer-
den — gegen jede Einmischung, die ohne ihre Aufforderung oder
Erlaubnis erfolgen kénnte.

Noras Zwangslage sollte uns bekannt vorkommen. Man den-
ke nur daran, wie es in einer Situation ist, in der man je nach Lust
und Laune eines anderen schlecht behandelt werden kann, sei
dieser nun ein Lehrer, ein Chef oder Bankmanager, ein Versiche-
rungsvertreter oder ein Ladenangestellter, ein Polizist, Grenz-
beamter oder Gefingniswirter. Man versetze sich in die Lage,
keinen physischen oder rechtlichen Beistand zu haben gegen eine
solche unkontrollierte oder willkiirliche Machtdemonstration im
eigenen Leben, man erinnere sich, wie es ist, der Macht die-
ses anderen ausgeliefert zu sein, auf das Wohlwollen dieser Per-
son angewiesen zu sein, um ohne Verlust oder Schaden davon-
zukommen. Eine derartige Abhingigkeit liuft auf die gleiche
Unfreiheit hinaus, wie Nora sie hinnehmen muss. Wenn man
nun mit Nachsicht und Wohlwollen behandelt wird, wie es bei
Nora der Fall ist, ist man natiirlich erheblich besser dran, als
wenn man der Bésartigkeit eines anderen ausgesetzt ist. Doch
selbst wenn man der Misshandlung entgeht, kann man sich nur
zu einem gliicklichen Schicksal gratulieren und nicht zur Frei-
heit.

Wenn diese Konzeption von Freiheit als Nichtbeherrschung
Anklang bei Thnen findet und wenn Sie glauben, diese Freiheit
sei fiir alle wertvoll, werden Sie zwangsliufig eine kritische Per-

14



spektive auf die zeitgendssische Gesellschaft einnehmen. Sie wer-
den den Wert sozialer und politischer Regelungen anerkennen
miissen, die in Noras Milieu nicht existierten und hiufig auch
in unserem eigenen Umfeld fehlen. Wir bilden uns etwas darauf
ein, wie viel Freiheit wir in der Moderne — zumindest in vielen
unserer Gesellschaften — gewonnen haben, doch gemessen an
dem Ideal der Freiheit als Nichtbeherrschung lassen selbst die al-
lerfreundlichsten Gemeinwesen zu wiinschen iibrig. Eine Gesell-
schaft, in der die Menschen Freiheit als Nichtbeherrschung ge-
nieflen, wiirde eine Republik wechselseitiger Ermichtigung und
gegenseitigen Respekes erfordern, der unsere verschiedenen Lin-
der bislang nur fragmentarisch und unvollstindig gleichen.

Damit komme ich zum Thema dieses Buchs. Freiheit als
Nichtbeherrschung ist ein anspruchsvolles Ideal, das uns einen
Fortschritt vor Augen stellt, den wir fiir die soziale und politische
Organisation unserer Welt erhoffen und erstreben sollten. Und
wichtiger noch, unter den anspruchsvollen Idealen ist es nahezu
einmalig, weil es einen plausiblen, vereinheitlichenden Maf3stab
liefert, mit dem sich das Niveau des sozialen und politischen
Fortschritts in jeder Gesellschaft messen lisst.

Die Beurteilung nationaler und internationaler Regelungen
kann keinem von uns gleichgiiltig sein, da sie Fragen aufwer-
fen, mit denen wir alle als Beobachter, als Aktivisten oder als Ver-
antwortliche konfrontiert sind. Wir alle benétigen deshalb ein
Kriterium, mit dem wir bestimmen kénnen, welche Klagen iiber
bestehende Regelungen fair und welche unfair sind, welche Ver-
inderungsvorschlige aufgegriffen werden sollten und welche als
zu wenig kenntnisreich oder allzu idealistisch verworfen werden
sollten. Dieses Buch unterbreitet den Vorschlag, dass das Ideal
der Freiheit als Nichtbeherrschung auf diese Beschreibung passt.
Es erméglicht uns, genau zu erfassen, wo und inwieweit unsere
verschiedenen Gemeinschaften und die Welt als Ganzes dem,
was die Gerechtigkeit verlangt, nicht entsprechen. Es kann uns
wie eine globale Lokalisierungshilfe, ein GPS, in die Lage verset-
zen, inmitten der komplexen politischen Fragen, mit denen wir

15



uns in der Welt des 21. Jahrhunderts auseinandersetzen miissen,
unseren Weg zu finden.

Gerechtigkeit ist Freiheit, Freiheit ist Gerechtigkeit

Wenn wir dariiber nachdenken, was eine Gesellschaft gerecht
machen wiirde, stoffen wir auf Fragen in drei Kategorien: soziale
Gerechtigkeit, politische Gerechtigkeit und internationale Ge-
rechtigkeit. Ich behaupte, dass wir alle diese Themen im Grunde
genommen als Fragen danach behandeln kénnen, wie sich die
Verfiigung iiber Freiheit als Nichtbeherrschung am besten for-
dern lisst.

Nehmen wir als Erstes die Problematik der sozialen Gerech-
tigkeit: das heiflt Fragen zu den Beziehungen zwischen den Biir-
gern einer beliebigen Gesellschaft. Wie sollte eine Regierung das
gemeinsame rechtliche und wirtschaftliche Leben ihrer Biirger
organisieren? Sollte sie die Menschen in einem festgelegten,
unnachgiebigen Rahmen ihres eigenen Schicksals und Lebens
Schmied sein lassen? Oder sollte sie die weniger Gliicklichen
vor Armut und Not, vor mangelnder medizinischer Versorgung
und fehlender Rechtsvertretung in einem Gerichtsprozess schiit-
zen? Sollte sie bei hiuslicher Misshandlung oder allgemeiner be-
trachtet bei der Art von Abhingigkeit, die Nora veranschaulicht,
fiir rechtlichen und sozialen Beistand sorgen? Und falls es so ist,
sollte sie dann fiir diejenigen, die vom Wohlwollen eines Arbeit-
gebers oder Gliubigers, von einer Gewerkschaft oder einem Un-
ternehmen in vergleichbarer Weise abhingig sind wie Nora von
Torvald, ebenso schiitzend auftreten?

Der giingige Ansatz bei solchen Fragen beruft sich auf unsere
Intuitionen dazu, was Gerechtigkeit bedeutet und was sie in dem
Kontext einer besonderen Gesellschaft verlangt. Solche Intui-
tionen sind allerdings hiufig vage und widerspriichlich, wobei

16



die eine Person iiberzeugt ist, dass Gerechtigkeit einen unbeug-
samen Individualismus unterstiitzt, eine andere hingegen, dass
sie einen radikal umverteilenden Staat nétig macht. Das Frei-
heitsideal legt einen anderen, schirfer fokussierten Ansatz na-
he. Dieser besteht darin, dass man die Erfordernisse sozialer
Gerechtigkeit durch eine Untersuchung bestimmen lisst, die da-
nach fragt, mit welchen sozialen Regelungen man die Freiheit als
Nichtbeherrschung unter den Menschen am besten férdern wiir-
de.

Die rechtliche und 8konomische Ordnung einer Gesellschaft
bestimmt das Ausmafi, in dem die Bezichungen, welche die
Menschen untereinander eingehen, einigen Menschen erlauben
oder nicht erlauben, andere Menschen in dem Bereich ihrer mut-
mafllich persénlichen, grundlegenden Entscheidungen zu be-
herrschen. Deshalb impliziert das Freiheitsideal verstindlicher-
weise —um eine spitere Argumentation vorwegzunehmen —, dass
verschiedene Formen der Mittellosigkeit und Abhingigkeit an-
stoflig und ungerecht sind. Die Ungerechtigkeit solcher Ubel
liegt in der Tatsache, dass jedes Elend die Betroffenen ziemlich
sicher oder wahrscheinlich der Gnade anderer ausliefert. Solan-
ge beispielsweise die Armen und die Kranken nicht hinreichend
abgesichert sind, werden sie sich in einer Lage befinden, in der sie
auf das Wohlwollen der Michtigeren angewiesen sind, um ihre
Fihigkeit, so zu leben, wie sie es wollen, aufrechtzuerhalten: die
Fihigkeit, ihre personliche Wahl den eigenen Priferenzen ent-
sprechend zu treffen. Wenn man verarmt ist — wenn einem die
Mittel fehlen, in der Gesellschaft hinlinglich zu funktionieren
(Sen 1985, Pettit 1993; Nussbaum 2006) —, wird man sehr wahr-
scheinlich in der Angst leben, wie einen die Reichen und Mich-
tigen behandeln, wenn man seine Gedanken frei duflert oder
keine Vorsicht walten ldsst, mit wem man sich einldsst. Damit
wird die Uberlegung plausibel, dass wir bestimmen konnen,
was fiir soziale Gerechtigkeit erforderlich ist, indem wir die
Rechts- und Wirtschaftsordnung einer Gesellschaft ausarbeiten,
die es Thnen und anderen erméglichen wiirde, in Freiheit zu le-

17



ben: das je eigene personliche Leben fiihren zu kénnen, ohne
dass andere iiber die Macht verfiigen, sich in das einzumischen,
was man fiir sich wihlt.

Freiheit als Nichtbeherrschung ist selbstverstindlich niche
das einzige Gut im Leben. Aber sie ist ein Schliisselgut, wie wir
es nennen kénnten: ein Gut, dessen Realisierung erwarten lisst,
die Realisierung weiterer Giiter nach sich zu ziehen. Wenn wir
uns im Kontext der nationalen Gesetzgebung und Regierung
um Freiheit als Nichtbeherrschung kiimmern, um die Abhingig-
keit der Menschen von anderen in Bereichen einer wirklich per-
sonlichen Wahl zu verhindern, werden wir uns auch um solche
Giiter wie die soziale, medizinische und justizielle Sicherheit,
Respektierung im hiuslichen Bereich und am Arbeitsplatz und,
allgemeiner betrachtet, um eine funktionierende Rechts- und
Wirtschaftsordnung kiimmern miissen. Sofern wir den Eintritts-
preis fiir Freiheit zahlen, werden wir genug gezahlt haben, um
uns damit den Zugang zu diesen anderen spezielleren Werten
ebenfalls zu sichern.

Dies legt nahe, dass Freiheit in den Angelegenheiten sozialer
Gerechtigkeit das einzig ndtige, leitende Gut ist: Sie kann bei der
politischen Entscheidungsfindung die Funktion eines regulati-
ven Ideals erfiillen und als Maf3stab fiir gerechtfertigte Kritik
und berechtigten Protest dienen. Aber Freiheit als Nichtbeherr-
schung dient nicht blof§ als Kriterium fiir soziale Gerechtigkeit.
Auch die zwei anderen Hauptbereiche, die fiir die Politik von
Interesse sind — politische Gerechtigkeit und internationale Ge-
rechtigkeit —, werden von der Orientierung, die sie bietet, profi-
tieren kénnen.

Nehmen wir einige Probleme der politischen Gerechtigkeit:
das heif3t, der Gerechtigkeit im Verhiltnis zwischen den Biirgern
und der Regierung, die ihr Leben bestimmt. Sollte die Stimm-
abgabe bei Wahlen das einzige Mittel sein, mit dem die Biirger
auf Auswahl und Amtsausiibung gewihlter Vertreter Einfluss
nehmen kénnen? Sollte Lobbyismus erlaubt sein? Sollte die pri-
vate Finanzierung zur Wahl stehender Kandidaten zugelassen

18



sein? Sollte die Wahl auf die Mitglieder der Legislative und viel-
leicht noch den Chef der Exekutive eingegrenzt sein oder sollte
sie auch auf Richter und andere Amtsinhaber ausgeweitet wer-
den? Und wenn Richter und andere Autorititen — Rechnungs-
priifer, Statistiker, Ombudsleute, Zentralbanker — ernannt an-
statt gewihlt werden, was fiir Instruktionen und Zwinge sollten
ihnen dann auferlegt werden?

Wir konnen sinnvoll dariiber nachdenken, wie diese verzwick-
ten Fragen zu I8sen sind, indem wir iiberlegen, was Freiheit als
Nichtbeherrschung im Verhiltnis der Menschen zur Regierung
eigentlich erfordert. Das Regieren beinhaltet zwangsliufig eine
Einmischung in das Leben der Biirger, sei es auf dem Wege der
Gesetzgebung, der Strafverfolgung oder der Besteuerung. Un-
ser Ideal deutet aber an, dass diese Einmischung nicht beherr-
schend sein muss — und nicht von Natur aus der Freiheit abtrig-
lich sein muss —, solange die Menschen, die von der Einmischung
betroffen sind, gleichmiflig daran beteiligt sind, die Form zu
kontrollieren, die sie annimmt. Die staatliche Einmischung wird
keine fremde Macht oder keinen fremden Willen in ihrem Le-
ben darstellen, sofern sie nur gleichmiflig von der Biirgerschaft
gelenke wird. Das Ideal spricht also fiir eine Regierungsform,
unter der die Einmischung der Regierung nach Bedingungen er-
folgt, die vom Volk festgelegt sind, und nicht im unbeschrink-
ten Ermessen derer liegt, die an der Macht sind. Ein solches Re-
glerungssystem wiirde in einem strengen und anspruchsvollen
Sinne als Demokratie gelten. Es wiirde der griechischen Etymo-
logie des Wortes gerecht werden, indem es das Volk, den demos,
im Verhiltnis zu seiner Regierung mit Macht, kratos, ausstat-
tet.

Schauen wir uns nun die Fragen politischer Gerechtigkeit an,
brauchen wir uns also nicht auf unsere unterschiedlichen, oft-
mals vagen Intuitionen zu den Gerechtigkeitserfordernissen auf
diesem Gebiet stiitzen. Wir werden lediglich iiberlegen miissen,
was notig ist, damit Menschen von denen, die an der Macht sind,
unbeherrscht bleiben, selbst wenn sich diese in ihr Leben ein-

19



mischen. Mit diesen und viele weiteren Fragen kénnen wir uns
im Laufe unserer Beschiftigung mit wahlbezogenen und nicht
wahlbezogenen Institutionen befassen, denn wir werden niher
darauf eingehen miissen, welche Institutionen gebraucht werden,
wenn die Menschen gleichmiflig daran beteiligt sein sollen zu
kontrollieren, wie die Regierung irgendeinen aus ihrer Mitte be-
handelt.

Dieselbe Vorgehensweise gilt im Groflen und Ganzen auch
fiir die internationale Gerechtigkeit, das heifit fiir die Gerechtig-
keit zwischen den verschiedenen Vélkern der Erde. Sollten die
verschiedenen Volker der Welt bestimmte souverine Freiheiten
unabhingig vom Willen anderer genieffen? Sollte sie ihre Souve-
rinitit in diesem Zusammenhang nicht nur vor anderen Staaten,
sondern auch vor multinationalen Organisationen und interna-
tionalen Instanzen schiitzen? Und sollte eine derartige Souve-
rdnitit etwas sein, das von den verschiedenen Volkern selbst zu
verteidigen wire, oder wire sie im internationalen Recht und
in internationaler Zusammenarbeit zu schiitzen? Wenn wir zu spe-
zielleren Angelegenheiten {ibergehen: Haben die reicheren Vsl-
ker irgendwelche Pflichten, den Verarmten in anderen, schlecht
funktionierenden Gesellschaften zu helfen, und wie wiirden die-
se Pflichten aussehen? Haben sie irgendwelche Pflichten, andere
Voélker vor repressiven Regierungen in deren eigenem Land zu
schiitzen, und welche wiren das?

Wie bei Fragen der sozialen und politischen Gerechtigkeit
konnen diese Fragen internationaler Gerechtigkeit sinnvoll als
Fragen behandelt werden, die Freiheit als Nichtbeherrschung be-
treffen. Mit ihnen lassen sich einige Erfordernisse konkretisieren,
die eine internationale Ordnung erfiillen muss, wenn sie fiir die
Unabhingigkeit oder Souverinitit einer jeden Gesellschaft die
richtigen Voraussetzungen schaffen soll: fiir deren Fihigkeit,
selbstbestimmt den eigenen Weg zu gehen. Zu den Gefahren ge-
héren die Probleme, die durch Verarmung und Unterdriickung
in einem Land entstehen — folglich die Fragen internationaler Hil-
fe und internationalen Schutzes —, doch zu den Problemen ge-

20



