
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Pettit, Philip
Gerechte Freiheit

Ein moralischer Kompass für eine komplexe Welt
Aus dem Amerikanischen von Karin Wördemann

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2206

978-3-518-29806-0



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 2206



Was heißt Freiheit heute – jenseits einer auf persönliche Interessendurchsetzung
zielenden neoliberalen Marktfreiheit? Können wir noch ein Freiheitsverständnis
entwickeln, das uns moralische Orientierung in einer immer komplexer werden-
den Welt bietet? Philip Pettit, einer der meistdiskutierten Philosophen der Gegen-
wart, entwickelt in seinem mitreißenden Buch einen Freiheitsbegriff, der die Idee
eines nichtbeherrschten Lebens in sein Zentrum stellt. Freiheit heißt ihm zufolge:
sein eigener Herr sein, allen auf Augenhöhe begegnen können und den Einfluss
anderer Menschen nicht fürchten müssen. Das hat weitreichende soziale, ökono-
mische und politische Konsequenzen. Ein unverzichtbarer Kompass für die Na-
vigation im 21. Jahrhundert.

Philip Pettit, geboren 1945 in Ballygar, Irland, ist Philosoph und Politikwissen-
schaftler. Nach Stationen am University College in Dublin, an der Cambridge
University und der Australian National University ist er heute Laurance
S. Rockefeller University Professor of Politics and Human Values an der
Princeton University. Er ist seit 2009 Mitglied der American Academy of Arts
and Sciences, seit 2010 Ehrenmitglied der Royal Irish Academy und seit 2013
korrespondierendes Mitglied der British Academy. Zudem war Pettit unter ande-
rem auch als Berater der spanischen Regierung unter José Luis Zapatero tätig. Für
sein in viele Sprachen übersetztes Werk hat er zahlreiche Auszeichnungen und
Ehrendoktorwürden erhalten.



Philip Pettit
Gerechte Freiheit
Ein moralischer Kompass
für eine komplexe Welt

Aus dem Englischen
von Karin Wördemann

Suhrkamp



Die Originalausgabe erschien 2014
unter dem Titel Just Freedom. A Moral

Compass for a Complex World,
W.W. Norton & Company, New York.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Erste Auflage 2017
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2206

© Suhrkamp Verlag Berlin 2015
© Philip Pettit 2014

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das
des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung

durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert

oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlag nach Entwürfen
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt

Satz: Satz-Offizin Hümmer GmbH, Waldbüttelbrunn
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29806-0



Für meine Familien in Ballygar, Canberra und Vancouver





INHALT

Prolog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Teil 1 Die Idee der Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29

Kapitel 1: Vergangenheit und Gegenwart der Freiheit . . 31
Kapitel 2: Freiheit mit Tiefe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61
Kapitel 3: Freiheit mit Breite . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92

Teil 2 Die Institutionen der Freiheit . . . . . . . . . . . . . . 115

Kapitel 4: Freiheit und Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . 117
Kapitel 5: Freiheit und Demokratie . . . . . . . . . . . . . . . 153
Kapitel 6: Freiheit und Souveränität . . . . . . . . . . . . . . . 201

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244

Anhang: Ein Überblick über die Argumentation . . . . . . 249
Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269
Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 271
Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 290
Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 307





Prolog

In den meisten Gesellschaften können wir uns heute bei fast al-
len Angelegenheiten von öffentlichem Interesse aus einer Viel-
zahl von Quellen über das Geschehen kundig machen. Wir kön-
nen uns mehr oder weniger einfach darüber informieren, was
man hätte tun können und was nicht getan wird, was getan wird
und was man vielleicht nicht hätte tun sollen. In den meisten Ge-
sellschaften haben wir heute auch kaum Schwierigkeiten, uns
darüber zu verständigen, was unserer Meinung nach falsch läuft,
indem wir die sozialen Medien benutzen, um uns darüber zu be-
schweren, wie uns unsere staatlichen Institutionen und unsere
öffentlichen Repräsentanten behandeln. Diese Fähigkeit,Urteile
über öffentliche Angelegenheiten zu bilden und auszutauschen,
ist die helle Seite unseres politischen Lebens und unserer politi-
schen Kultur.

Die dunkle Seite besteht darin, dass es in diesem Durcheinan-
der von Daten und Meinungen immer schwieriger geworden ist,
festzustellen, welche der Beschwerden über die Regierungen be-
gründet und welche unbegründet sind. Wir können durchaus fä-
hig sein zu sagen, wo uns unsere nationalen und internationalen
Regierungschefs hinführen wollen, doch die Komplexität der
Fragen und der Wirbel in der Politik erschweren es, die Vorteile
konkurrierender Initiativen abzuschätzen. Wie durchschaubar
das Aufgebot an Optionen in der Öffentlichkeit auch sein mag,
das jeweilige Pro und Contra bleibt dennoch undurchsichtig.
Wir sehen zwar die verschiedenen Richtungen, in die sich unsere
Gesellschaften bewegen können, aber es fehlt uns ein morali-
scher Kompass, mit dem sich bestimmen ließe, welche Wege
die besten sind.

9



Sollte unser Staat für die Bedürftigen sorgen oder die Wohl-
tätigkeit privaten Händen überlassen? Sollte er ein System ein-
richten, das Krankenversicherung zur Pflicht macht, oder sollten
Menschen selbst entscheiden können, ob sie sich versichern oder
nicht? Sollte die private Finanzierung von Wahlkampagnen Be-
schränkungen unterliegen oder würde ein solcher Schritt den
Geist einer offenen Demokratie verletzen? Sollten unsere Zen-
tralbanken und Gerichte in den Händen nichtgewählter Beam-
ter liegen oder sollten solche maßgeblichen Posten vergleichbar
unseren Gesetzgebern im Spießrutenlauf eines Wahlkampfs be-
setzt werden? Sollte jedes Land die Autorität der Vereinten Natio-
nen und ähnlicher Körperschaften in verschiedenen Bereichen
anerkennen oder wäre das Verrat an der Souveränität eines Staa-
tes? Sollten reiche Staaten verpflichtet werden, den Armen und
Unterdrückten zu helfen, oder würde das die Steuerzahler dieser
Staaten zu einer unfreiwilligen Form der Wohltätigkeit zwingen?

Wenn wir nicht den Kopf in den Sand stecken, werden wir
in unserem Alltagsleben unweigerlich mit Fragen wie diesen
konfrontiert werden. Doch wie sollen wir in irgendeiner dieser
Fragen zu einer Entscheidung kommen, sei es als gewöhnliche
Bürger, als Inhaber eines öffentlichen Amts oder als angehende
Aktivisten? Wie sollen wir bestimmen, was richtig und was falsch
ist, sobald wir die Tatsachen des Falls zu unserer Zufriedenheit
geklärt haben? Die ideale Lösung würde darin bestehen, einen
überzeugenden Bezugspunkt für solche Urteile zu finden, und
zwar einen, der außerhalb des antagonistischen Hickhacks der
alltäglichen Politik angesiedelt wäre. Ein solcher Bezugspunkt
würde einen moralischen Kompass liefern, der uns prinzipienge-
leitet durch das Dickicht öffentlicher Angelegenheiten führen
würde. Zusammen mit sachlichen Annahmen zum Hintergrund
solcher Fragen würde er uns helfen zu erkennen, wofür wir uns
einsetzen sollten.

Damit ein solcher Bezugspunkt plausibel wäre, müsste er ei-
nen ökumenischen Wert – oder Werte – haben, den Menschen
aus allen politischen Lagern als relevant ansehen könnten, ein-

10



mal angenommen, sie sind bereit, andere als Gleiche zu behan-
deln. Es müsste kein Wert sein, dem alle in ihrem Denken über
Politik die alleinige Autorität einräumen wollten, aber es sollte
zumindest ein Wert sein, den alle als einen plausiblen Kandida-
ten für eine derartig wegweisende Rolle anerkennen können. Es
sollte ein Wert sein, bei dem dessen Befürworter berechtigterwei-
se erwarten dürfen, dass ihm in allen Lagern Gehör geschenkt
wird, wenn sie seine Ansprüche verteidigen.

Angesichts der Vielfalt, die bei den zeitgenössischen Konzep-
tionen des guten Lebens herrscht, könnte man einen morali-
schen Kompass dieser ökumenischen Art für einen Tagtraum
halten. Eine solche Resignation wäre jedoch verfrüht. In diesem
Buch argumentiere ich dafür, einen moralischen Kompass an der
Vorstellung von Freiheit auszurichten, an einem ökumenischen
Wert, dessen politische Relevanz wohl kaum jemand bestreiten
wird. Wenn er in der Weise interpretiert wird, wie er mit dem
jahrhundertealten Ideal der Republik verbunden ist, hat dieser
einfache Wert das Potenzial, uns eine vereinheitlichende und auf-
schlussreiche Perspektive auf viele strittige Fragen zu verschaf-
fen, die unsere heutige komplexe Welt aufwirft. In ihre ursprüng-
liche republikanische Form gebracht, kann uns Freiheit einen
plausiblen Gesichtspunkt liefern, unter dem wir Fragen nach
dem politisch Richtigen und Falschen einschätzen können. Er
ist an sich ausreichend, um eine nuancierte, einleuchtende Phi-
losophie des öffentlichen Lebens zu begründen. Ich hoffe jeden-
falls, dass ich Sie davon überzeugen kann.

Die Bedeutung von Freiheit

Gegen Ende des Jahres 1879 inszenierte das Königliche Theater
in Kopenhagen die Erstaufführung von Henrik Ibsens Stück Nora
oder Ein Puppenheim. Das Stück eroberte Dänemark und Euro-

11



pa im Sturm und begründete Ibsens bleibendes Ansehen als Dra-
matiker von Weltrang. Wie jedes gute Theaterstück wirft es viele
wichtige Fragen auf. Mich fasziniert es aber besonders wegen der
Frage, die es zur Bedeutung von Freiheit aufwirft.

Die Hauptfiguren in Ibsens Stück sind Torvald, ein noch
recht junger und erfolgreicher Bankdirektor, und seine Frau Nora.
Im Rahmen des Rechts im 19. Jahrhundert hat Torvald große
Verfügungsgewalt darüber,wie seine Ehefrau handeln kann, aber
er ist in sie vernarrt und schlägt ihr nichts ab – zumindest nichts,
was in den anerkannten Koordinaten eines Lebens als Bankdirek-
torsfrau liegt. Er verbietet ihr zugegebenermaßen die Makronen,
die sie besonders gern mag. Doch selbst dieses Verbot ist keine
wirkliche Einschränkung, da sie die Makronen verstecken kann.
Nora hat also freie Hand, was die gewöhnlichen Dinge des All-
tagslebens angeht. Sie genießt einen Handlungsspielraum, den
sich eine Frau im Europa des 19. Jahrhunderts eigentlich nur
wünschen konnte.

Nora erfreut sich vieler Dinge, um die man sie beneiden mag.
Aber genießt sie wirklich Freiheit? Und hat sie Freiheit in ihrer
Beziehung zu Torvald? Seine interventionsfreie Behandlung be-
deutet, dass er sich nicht einmischt, wie politische Philosophen
sagen. Er legt ihren Entscheidungen keinerlei Verbote oder Stra-
fen in den Weg, noch manipuliert oder täuscht er sie bei der
Durchführung dieser Entscheidungen. Aber reicht das aus, da-
mit wir uns Nora als eine frei Handelnde vorstellen können?
Wenn Freiheit in Nichteinmischung (non-interference) besteht,
wie viele Philosophen glauben, müssen wir sagen, dass es so ist.1

Ich vermute allerdings, dass Sie ebenso wie ich vor einem solchen
Urteil zurückscheuen werden. Sie werden meinen, dass Nora un-
ter Torvalds Pantoffel steht. Sie ist eine Puppe in einem Puppen-
heim und keine freie Frau.

Wenn Sie dem zustimmen, sollten Sie die Konzeption von
Freiheit gutheißen können, die dieses Buch motiviert. Jemandes
Freiheit als Person verlangt mehr als nur unbehelligt zu bleiben
oder lediglich von Nichteinmischung zu profitieren; sie erfordert

12



größere Vorzüge als alle, deren sich Nora erfreut. Um eine freie
Person zu sein, muss man über die Fähigkeit verfügen, bestimm-
te wesentliche Entscheidungen zu treffen, ohne die Erlaubnis
eines anderen einholen zu müssen – Entscheidungen darüber,
welche Religion man ausüben will, ob man sagen will, was man
denkt, oder mit wem man sich verbünden will und so fort.
Man muss in der Lage sein, solche fundamentalen Rechte oder
Grundrechte, wie sie normalerweise genannt werden, auszuüben,
ohne irgendeinem Herrn oder dominus im eigenen Leben Rede
und Antwort stehen zu müssen.

Freiheit in diesem Sinne erfordert nicht nur das Fehlen von
Einmischung, sondern von Unterordnung unter einen anderen,
was zur Zeit der Römischen Republik als dominatio oder Herr-
schaft bekannt war (Lovett 2010, Anhang I). Wie wir in Kapitel 1
noch ausführlicher sehen werden, wurde das Ideal der Freiheit
als Nichtbeherrschung (non-domination) gerade in dieser Repu-
blik und den vielen späteren Republiken, die sich nach dem Vor-
bild Roms gestalteten, am schärfsten artikuliert und überaus
enthusiastisch aufgegriffen. Die Freiheit der Person wurde in die-
sen Regierungssystemen derjenigen Freiheit gleichgesetzt, über
die vollständig integrierte und entsprechend rechtsmündige Bür-
ger verfügen.

Die unterlassene Einmischung, derer sich Nora erfreut, reicht
für eine Freiheit in diesem Sinne nicht aus, denn sie geht nur auf
Torvalds Gnade und Gunst zurück. Um Freiheit zu haben, muss
man eine Einmischung verhindern können, selbst wenn andere
dies vorhaben, und genau das kann Nora nicht. Wenn sich Tor-
vald gegen sie wenden würde und ihr sein Wohlwollen entzöge,
dann würde sie keine Nichteinmischung von seiner Seite mehr er-
warten können. So wie die Dinge liegen, verdankt sie ihm den
Entscheidungsspielraum, den sie genießt. Aufgrund seiner recht-
lichen und kulturellen Machtstellung ist sie seinem Willen un-
terworfen, und allein ihr glückliches Schicksal und nicht der
Status, eine freie Frau zu sein, erklärt, warum sie seiner Ein-
mischung in ihr Leben entgeht.

13



Wenn Nora wirklich frei sein soll, braucht sie also nicht bloß
das Fehlen von Einmischung, sondern das Fehlen von Beherr-
schung: das heißt die Abwesenheit von Unterwerfung unter den
Willen anderer, insbesondere den Willen Torvalds. Dazu werden
wir in späteren Kapiteln noch sehr viel mehr zu sagen haben, aber
die Idee im Allgemeinen sollte klar sein. Um sich in ihrem Leben
einer derartigen Nichtbeherrschung zu erfreuen, müsste Nora
Schutz genießen vor jemandes Fähigkeit, in die Ausübung ihrer
Grundfreiheiten einzugreifen, wenn ihm der Sinn danach stehen
sollte. Nora müssten entsprechende Sicherheiten gegen jedwede
willkürliche Einmischung in ihre Entscheidungen gewährt wer-
den – gegen jede Einmischung, die ohne ihre Aufforderung oder
Erlaubnis erfolgen könnte.

Noras Zwangslage sollte uns bekannt vorkommen. Man den-
ke nur daran, wie es in einer Situation ist, in der man je nach Lust
und Laune eines anderen schlecht behandelt werden kann, sei
dieser nun ein Lehrer, ein Chef oder Bankmanager, ein Versiche-
rungsvertreter oder ein Ladenangestellter, ein Polizist, Grenz-
beamter oder Gefängniswärter. Man versetze sich in die Lage,
keinen physischen oder rechtlichen Beistand zu haben gegen eine
solche unkontrollierte oder willkürliche Machtdemonstration im
eigenen Leben, man erinnere sich, wie es ist, der Macht die-
ses anderen ausgeliefert zu sein, auf das Wohlwollen dieser Per-
son angewiesen zu sein, um ohne Verlust oder Schaden davon-
zukommen. Eine derartige Abhängigkeit läuft auf die gleiche
Unfreiheit hinaus, wie Nora sie hinnehmen muss. Wenn man
nun mit Nachsicht und Wohlwollen behandelt wird, wie es bei
Nora der Fall ist, ist man natürlich erheblich besser dran, als
wenn man der Bösartigkeit eines anderen ausgesetzt ist. Doch
selbst wenn man der Misshandlung entgeht, kann man sich nur
zu einem glücklichen Schicksal gratulieren und nicht zur Frei-
heit.

Wenn diese Konzeption von Freiheit als Nichtbeherrschung
Anklang bei Ihnen findet und wenn Sie glauben, diese Freiheit
sei für alle wertvoll, werden Sie zwangsläufig eine kritische Per-

14



spektive auf die zeitgenössische Gesellschaft einnehmen. Sie wer-
den den Wert sozialer und politischer Regelungen anerkennen
müssen, die in Noras Milieu nicht existierten und häufig auch
in unserem eigenen Umfeld fehlen. Wir bilden uns etwas darauf
ein, wie viel Freiheit wir in der Moderne – zumindest in vielen
unserer Gesellschaften – gewonnen haben, doch gemessen an
dem Ideal der Freiheit als Nichtbeherrschung lassen selbst die al-
lerfreundlichsten Gemeinwesen zu wünschen übrig. Eine Gesell-
schaft, in der die Menschen Freiheit als Nichtbeherrschung ge-
nießen, würde eine Republik wechselseitiger Ermächtigung und
gegenseitigen Respekts erfordern, der unsere verschiedenen Län-
der bislang nur fragmentarisch und unvollständig gleichen.

Damit komme ich zum Thema dieses Buchs. Freiheit als
Nichtbeherrschung ist ein anspruchsvolles Ideal, das uns einen
Fortschritt vor Augen stellt, den wir für die soziale und politische
Organisation unserer Welt erhoffen und erstreben sollten. Und
wichtiger noch, unter den anspruchsvollen Idealen ist es nahezu
einmalig, weil es einen plausiblen, vereinheitlichenden Maßstab
liefert, mit dem sich das Niveau des sozialen und politischen
Fortschritts in jeder Gesellschaft messen lässt.

Die Beurteilung nationaler und internationaler Regelungen
kann keinem von uns gleichgültig sein, da sie Fragen aufwer-
fen, mit denen wir alle als Beobachter, als Aktivisten oder als Ver-
antwortliche konfrontiert sind. Wir alle benötigen deshalb ein
Kriterium, mit dem wir bestimmen können, welche Klagen über
bestehende Regelungen fair und welche unfair sind, welche Ver-
änderungsvorschläge aufgegriffen werden sollten und welche als
zu wenig kenntnisreich oder allzu idealistisch verworfen werden
sollten. Dieses Buch unterbreitet den Vorschlag, dass das Ideal
der Freiheit als Nichtbeherrschung auf diese Beschreibung passt.
Es ermöglicht uns, genau zu erfassen, wo und inwieweit unsere
verschiedenen Gemeinschaften und die Welt als Ganzes dem,
was die Gerechtigkeit verlangt, nicht entsprechen. Es kann uns
wie eine globale Lokalisierungshilfe, ein GPS, in die Lage verset-
zen, inmitten der komplexen politischen Fragen, mit denen wir

15



uns in der Welt des 21. Jahrhunderts auseinandersetzen müssen,
unseren Weg zu finden.

Gerechtigkeit ist Freiheit, Freiheit ist Gerechtigkeit

Wenn wir darüber nachdenken, was eine Gesellschaft gerecht
machen würde, stoßen wir auf Fragen in drei Kategorien: soziale
Gerechtigkeit, politische Gerechtigkeit und internationale Ge-
rechtigkeit. Ich behaupte, dass wir alle diese Themen im Grunde
genommen als Fragen danach behandeln können, wie sich die
Verfügung über Freiheit als Nichtbeherrschung am besten för-
dern lässt.

Nehmen wir als Erstes die Problematik der sozialen Gerech-
tigkeit: das heißt Fragen zu den Beziehungen zwischen den Bür-
gern einer beliebigen Gesellschaft. Wie sollte eine Regierung das
gemeinsame rechtliche und wirtschaftliche Leben ihrer Bürger
organisieren? Sollte sie die Menschen in einem festgelegten,
unnachgiebigen Rahmen ihres eigenen Schicksals und Lebens
Schmied sein lassen? Oder sollte sie die weniger Glücklichen
vor Armut und Not, vor mangelnder medizinischer Versorgung
und fehlender Rechtsvertretung in einem Gerichtsprozess schüt-
zen? Sollte sie bei häuslicher Misshandlung oder allgemeiner be-
trachtet bei der Art von Abhängigkeit, die Nora veranschaulicht,
für rechtlichen und sozialen Beistand sorgen? Und falls es so ist,
sollte sie dann für diejenigen, die vom Wohlwollen eines Arbeit-
gebers oder Gläubigers, von einer Gewerkschaft oder einem Un-
ternehmen in vergleichbarer Weise abhängig sind wie Nora von
Torvald, ebenso schützend auftreten?

Der gängige Ansatz bei solchen Fragen beruft sich auf unsere
Intuitionen dazu, was Gerechtigkeit bedeutet und was sie in dem
Kontext einer besonderen Gesellschaft verlangt. Solche Intui-
tionen sind allerdings häufig vage und widersprüchlich, wobei

16



die eine Person überzeugt ist, dass Gerechtigkeit einen unbeug-
samen Individualismus unterstützt, eine andere hingegen, dass
sie einen radikal umverteilenden Staat nötig macht. Das Frei-
heitsideal legt einen anderen, schärfer fokussierten Ansatz na-
he. Dieser besteht darin, dass man die Erfordernisse sozialer
Gerechtigkeit durch eine Untersuchung bestimmen lässt, die da-
nach fragt, mit welchen sozialen Regelungen man die Freiheit als
Nichtbeherrschung unter den Menschen am besten fördern wür-
de.

Die rechtliche und ökonomische Ordnung einer Gesellschaft
bestimmt das Ausmaß, in dem die Beziehungen, welche die
Menschen untereinander eingehen, einigen Menschen erlauben
oder nicht erlauben, andere Menschen in dem Bereich ihrer mut-
maßlich persönlichen, grundlegenden Entscheidungen zu be-
herrschen. Deshalb impliziert das Freiheitsideal verständlicher-
weise – um eine spätere Argumentation vorwegzunehmen –, dass
verschiedene Formen der Mittellosigkeit und Abhängigkeit an-
stößig und ungerecht sind. Die Ungerechtigkeit solcher Übel
liegt in der Tatsache, dass jedes Elend die Betroffenen ziemlich
sicher oder wahrscheinlich der Gnade anderer ausliefert. Solan-
ge beispielsweise die Armen und die Kranken nicht hinreichend
abgesichert sind,werden sie sich in einer Lage befinden, in der sie
auf das Wohlwollen der Mächtigeren angewiesen sind, um ihre
Fähigkeit, so zu leben, wie sie es wollen, aufrechtzuerhalten: die
Fähigkeit, ihre persönliche Wahl den eigenen Präferenzen ent-
sprechend zu treffen. Wenn man verarmt ist – wenn einem die
Mittel fehlen, in der Gesellschaft hinlänglich zu funktionieren
(Sen 1985, Pettit 1993; Nussbaum 2006) –, wird man sehr wahr-
scheinlich in der Angst leben, wie einen die Reichen und Mäch-
tigen behandeln, wenn man seine Gedanken frei äußert oder
keine Vorsicht walten lässt, mit wem man sich einlässt. Damit
wird die Überlegung plausibel, dass wir bestimmen können,
was für soziale Gerechtigkeit erforderlich ist, indem wir die
Rechts- und Wirtschaftsordnung einer Gesellschaft ausarbeiten,
die es Ihnen und anderen ermöglichen würde, in Freiheit zu le-

17



ben: das je eigene persönliche Leben führen zu können, ohne
dass andere über die Macht verfügen, sich in das einzumischen,
was man für sich wählt.

Freiheit als Nichtbeherrschung ist selbstverständlich nicht
das einzige Gut im Leben. Aber sie ist ein Schlüsselgut, wie wir
es nennen könnten: ein Gut, dessen Realisierung erwarten lässt,
die Realisierung weiterer Güter nach sich zu ziehen. Wenn wir
uns im Kontext der nationalen Gesetzgebung und Regierung
um Freiheit als Nichtbeherrschung kümmern, um die Abhängig-
keit der Menschen von anderen in Bereichen einer wirklich per-
sönlichen Wahl zu verhindern, werden wir uns auch um solche
Güter wie die soziale, medizinische und justizielle Sicherheit,
Respektierung im häuslichen Bereich und am Arbeitsplatz und,
allgemeiner betrachtet, um eine funktionierende Rechts- und
Wirtschaftsordnung kümmern müssen. Sofern wir den Eintritts-
preis für Freiheit zahlen, werden wir genug gezahlt haben, um
uns damit den Zugang zu diesen anderen spezielleren Werten
ebenfalls zu sichern.

Dies legt nahe, dass Freiheit in den Angelegenheiten sozialer
Gerechtigkeit das einzig nötige, leitende Gut ist: Sie kann bei der
politischen Entscheidungsfindung die Funktion eines regulati-
ven Ideals erfüllen und als Maßstab für gerechtfertigte Kritik
und berechtigten Protest dienen. Aber Freiheit als Nichtbeherr-
schung dient nicht bloß als Kriterium für soziale Gerechtigkeit.
Auch die zwei anderen Hauptbereiche, die für die Politik von
Interesse sind – politische Gerechtigkeit und internationale Ge-
rechtigkeit –, werden von der Orientierung, die sie bietet, profi-
tieren können.

Nehmen wir einige Probleme der politischen Gerechtigkeit:
das heißt, der Gerechtigkeit im Verhältnis zwischen den Bürgern
und der Regierung, die ihr Leben bestimmt. Sollte die Stimm-
abgabe bei Wahlen das einzige Mittel sein, mit dem die Bürger
auf Auswahl und Amtsausübung gewählter Vertreter Einfluss
nehmen können? Sollte Lobbyismus erlaubt sein? Sollte die pri-
vate Finanzierung zur Wahl stehender Kandidaten zugelassen

18



sein? Sollte die Wahl auf die Mitglieder der Legislative und viel-
leicht noch den Chef der Exekutive eingegrenzt sein oder sollte
sie auch auf Richter und andere Amtsinhaber ausgeweitet wer-
den? Und wenn Richter und andere Autoritäten – Rechnungs-
prüfer, Statistiker, Ombudsleute, Zentralbanker – ernannt an-
statt gewählt werden, was für Instruktionen und Zwänge sollten
ihnen dann auferlegt werden?

Wir können sinnvoll darüber nachdenken, wie diese verzwick-
ten Fragen zu lösen sind, indem wir überlegen, was Freiheit als
Nichtbeherrschung im Verhältnis der Menschen zur Regierung
eigentlich erfordert. Das Regieren beinhaltet zwangsläufig eine
Einmischung in das Leben der Bürger, sei es auf dem Wege der
Gesetzgebung, der Strafverfolgung oder der Besteuerung. Un-
ser Ideal deutet aber an, dass diese Einmischung nicht beherr-
schend sein muss – und nicht von Natur aus der Freiheit abträg-
lich sein muss –, solange die Menschen, die von der Einmischung
betroffen sind, gleichmäßig daran beteiligt sind, die Form zu
kontrollieren, die sie annimmt. Die staatliche Einmischung wird
keine fremde Macht oder keinen fremden Willen in ihrem Le-
ben darstellen, sofern sie nur gleichmäßig von der Bürgerschaft
gelenkt wird. Das Ideal spricht also für eine Regierungsform,
unter der die Einmischung der Regierung nach Bedingungen er-
folgt, die vom Volk festgelegt sind, und nicht im unbeschränk-
ten Ermessen derer liegt, die an der Macht sind. Ein solches Re-
gierungssystem würde in einem strengen und anspruchsvollen
Sinne als Demokratie gelten. Es würde der griechischen Etymo-
logie des Wortes gerecht werden, indem es das Volk, den demos,
im Verhältnis zu seiner Regierung mit Macht, kratos, ausstat-
tet.

Schauen wir uns nun die Fragen politischer Gerechtigkeit an,
brauchen wir uns also nicht auf unsere unterschiedlichen, oft-
mals vagen Intuitionen zu den Gerechtigkeitserfordernissen auf
diesem Gebiet stützen. Wir werden lediglich überlegen müssen,
was nötig ist, damit Menschen von denen, die an der Macht sind,
unbeherrscht bleiben, selbst wenn sich diese in ihr Leben ein-

19



mischen. Mit diesen und viele weiteren Fragen können wir uns
im Laufe unserer Beschäftigung mit wahlbezogenen und nicht
wahlbezogenen Institutionen befassen, denn wir werden näher
darauf eingehen müssen, welche Institutionen gebraucht werden,
wenn die Menschen gleichmäßig daran beteiligt sein sollen zu
kontrollieren, wie die Regierung irgendeinen aus ihrer Mitte be-
handelt.

Dieselbe Vorgehensweise gilt im Großen und Ganzen auch
für die internationale Gerechtigkeit, das heißt für die Gerechtig-
keit zwischen den verschiedenen Völkern der Erde. Sollten die
verschiedenen Völker der Welt bestimmte souveräne Freiheiten
unabhängig vom Willen anderer genießen? Sollte sie ihre Souve-
ränität in diesem Zusammenhang nicht nur vor anderen Staaten,
sondern auch vor multinationalen Organisationen und interna-
tionalen Instanzen schützen? Und sollte eine derartige Souve-
ränität etwas sein, das von den verschiedenen Völkern selbst zu
verteidigen wäre, oder wäre sie im internationalen Recht und
in internationaler Zusammenarbeit zu schützen? Wenn wir zu spe-
zielleren Angelegenheiten übergehen: Haben die reicheren Völ-
ker irgendwelche Pflichten, den Verarmten in anderen, schlecht
funktionierenden Gesellschaften zu helfen, und wie würden die-
se Pflichten aussehen? Haben sie irgendwelche Pflichten, andere
Völker vor repressiven Regierungen in deren eigenem Land zu
schützen, und welche wären das?

Wie bei Fragen der sozialen und politischen Gerechtigkeit
können diese Fragen internationaler Gerechtigkeit sinnvoll als
Fragen behandelt werden, die Freiheit als Nichtbeherrschung be-
treffen. Mit ihnen lassen sich einige Erfordernisse konkretisieren,
die eine internationale Ordnung erfüllen muss, wenn sie für die
Unabhängigkeit oder Souveränität einer jeden Gesellschaft die
richtigen Voraussetzungen schaffen soll: für deren Fähigkeit,
selbstbestimmt den eigenen Weg zu gehen. Zu den Gefahren ge-
hören die Probleme, die durch Verarmung und Unterdrückung
in einem Land entstehen – folglich die Fragen internationaler Hil-
fe und internationalen Schutzes –, doch zu den Problemen ge-

20


