


Das Buch

Viele halten die Natur des menschlichen Bewusstseins für eines 
der letzten großen ungelösten Rätsel. Warum sollte in irgendeinem 
Naturprodukt überhaupt sozusagen das Licht angehen? Wie hängt 
das Neuronengewitter unter unserer Schädeldecke damit zusam-
men? Ist das Ich nur die Benutzeroberfläche unseres Gehirns, eine 
Art Bühne, auf der ein Stück aufgeführt wird, das wir gar nicht frei 
steuern könnten?

Mit diesen Fragen beschäftigt sich die Philosophie schon seit Jahr-
tausenden. Markus Gabriel greift das wissenschaftliche Weltbild an 
und lädt ein zur Selbstreflexion anhand zentraler Begriffe wie Ich, 
Bewusstsein oder Freiheit mit Hilfe von Kant, Schopenhauer und 
Nagel, aber auch Dr. Who, The Walking Dead und Fargo.

Der Autor 

Markus Gabriel, geboren 1980, studierte in Bonn, Heidelberg, Lis-
sabon und New York. Seit 2009 hat er den Lehrstuhl für Erkennt-
nistheorie, Philosophie der Neuzeit und Gegenwart an der Univer-
sität Bonn inne und ist dort Direktor des Internationalen Zentrums 
für Philosophie. 

Von Markus Gabriel ist in unserem Hause bereits erschienen:

Warum es die Welt nicht gibt



[…] bedenken wir dabei zugleich, daß keine Zeit so 
schnell bei der Hand war, Verstandes-Mythen zu schaffen, 
wie die unsere, die selber Mythen schafft, während sie alle 

Mythen ausrotten will.

Søren Kierkegaard, Der Begriff Angst



Inhaltsverzeichnis

Einleitung 11

Materieteilchen und bewusste Organismen 13 • Die Dekade 
des Gehirns 18 • Geistige Freiheit im Hirnscan? 25 • Das Ich 
als USB-Stick 33 • Neuromanie und Darwinitis – am Beispiel 
von Fargo 37 • Geist – Gehirn – Ideologie 40 • Kartographie 

der Selbstdeutung  45

I. Worum geht es in der Philosophie des Geistes? 48

Der Geist im Universum? 50 • Im Geiste Hegels 53 • Das 
 historische Tier auf der Bühne des Sozialen 58 • Warum nicht 

alles, aber doch manches zweckgerichtet geschieht 61

II. Bewusstsein 70

Ich sehe was, was Du nicht siehst! 76 • Teilchengewitter im 
Bewusstseinskino? 81 • Buddha, die Schlange und die Fleder-
maus 85 • Auf der Welle des Neuro-Kantianismus  88 • Nichts 
geht über die eigene Erfahrung – oder doch?  92 • Glaube, 
Liebe, Hoffnung – alles nur Illusion? 101 • In jedem Ego 
steckt ein Altruist 109 • Davidsons Hund und Derridas  Katze 
115 • Die zwei Seiten des Geschmacks und worüber sich 
überhaupt streiten lässt 121 • Die Sache mit der Intelligenz 
und dem Saugroboter 125 • Strange Days im Bewusstseins-
rauschen 130 • Was Mary nicht weiß 138 • Die Entdeckung 
des Universums im Kloster 142 • Empfindungen sind keine 
Untertitel zu einem chinesischen Film 147 • Gottes Vogelper-

spektive 155



III. Selbstbewusstsein 158

Die bewusstseinserweiternde Wirkung der  Geistesgeschichte 
164 • Wie die Monade im Mühlengleichnis 172 • Bio ist 
nicht immer besser als Techno 179 • Wie der dumme August 
 versuchte, die Allmacht zu vertreiben 184 • Selbstbewusstsein 

im Zirkel 193

IV. Wer oder was ist eigentlich: das Ich? 201

Die Wirklichkeit der Illusionen 204 • Vom Pubertätsreduk-
tionismus zur Toilettentheorie 207 • Ich ist Gott 214 • Der fast 
vergessene Großmeister der Ich-Philosophie 222 • Die drei 
Säulen der Wissenschaftslehre 225 • Im Menschen schlägt die 
Natur die Augen auf 235 • »Lass das mal den Papa machen«: 
Freud und Stromberg 239 • Wie Triebe auf harte Tatsachen 

treffen  246 • Ödipus und die Milchtüte 252

V. Freiheit  263

Kann ich wollen, dass ich nicht will, was ich will? 271 • Das 
Ich ist kein einarmiger Bandit 277 • Warum Ursache und 
Grund nicht dasselbe sind und was das mit Tomatensoße zu 
tun hat 285 • Freundlich sticht fies und besiegt den metaphy-
sischen Pessimismus 294 • Die Würde des Menschen ist un-
antastbar 303 • Auf einer Stufe mit Gott oder der Natur?  309 
• PS: Es gibt keine Wilden 316 • Der Mensch ist kein Gesicht 

im Sand 321

Anmerkungen 328
Literaturverzeichnis 336

Begriffe 344
Personen  348



11

Einleitung

Wir sind wach und damit bei Bewusstsein, wir machen uns 
Gedanken, haben Gefühle, Ängste und Hoffnungen; wir 
sprechen miteinander, gründen Staaten, wählen Parteien, 
betreiben Wissenschaft, produzieren Kunstwerke, verlieben 
uns, täuschen uns und sind imstande zu wissen, was der Fall 
ist. Kurzum: Wir Menschen sind geistige Lebewesen. Dank 
der Neurowissenschaften wissen wir teilweise, welche Ge-
hirnareale aktiv sind, wenn man uns etwa Bilder zeigt oder 
dazu bewegt, an etwas Bestimmtes zu denken. Wir wissen 
auch einiges über die Neurochemie emotionaler Zustände 
und Störungen. Doch steuert die Neurochemie unseres Ge-
hirns am Ende unser gesamtes geistiges, bewusstes Leben 
und Verhalten? Ist unser bewusstes Ich sozusagen nur die 
Benutzeroberfläche unseres Gehirns, die in Wirklichkeit 
zu unserem Verhalten gar nichts beiträgt, sondern diesem 
nur wie ein Zuschauer beiwohnt? Ist unser bewusstes Leben 
also nur eine Bühne, auf der ein Stück vorgeführt wird, in 
das wir gar nicht wirklich, das heißt frei und bewusst ein-
greifen könnten?

Der scheinbar so selbstverständliche Umstand, dass wir 
geistige Lebewesen sind, die ein bewusstes Leben führen, 
wirft unzählige Rätsel auf. Mit diesen Rätseln beschäftigt 
sich die Philosophie seit Jahrtausenden. Der Zweig der Phi-
losophie, der sich mit uns Menschen als geistigen Lebewe-



12

sen beschäftigt, heißt heutzutage Philosophie des Geistes. 
Diese werden wir hier näher betrachten. Sie ist heute rele-
vanter als je zuvor.

Viele halten die Natur des Bewusstseins für eines der 
letzten großen ungelösten Rätsel. Warum sollte in irgend-
einem Naturprodukt überhaupt sozusagen das Licht an-
gehen? Und wie hängt das Neuronengewitter unter unserer 
Schädeldecke mit unserem Bewusstsein zusammen? Fragen 
wie diese werden in Teildisziplinen der Philosophie des 
Geistes, nämlich in der Bewusstseins- und Neurophilosophie 
behandelt.

Es geht hier also um uns selber. Zunächst stelle ich einige 
Hauptüberlegungen der Philosophie des Geistes anhand 
zentraler Begriffe dar, zu denen Bewusstsein, Selbstbewusst-
sein und Ich gehören. Von diesen ist viel die Rede, meist 
aber ohne Kenntnis der philosophischen Hintergründe, 
was zu Verwirrungen führt. Deswegen erläutere ich diese 
Hintergründe einmal möglichst voraussetzungsfrei. Denn 
sie bilden die Grundlage für die zweite Hauptabsicht dieses 
Buchs: die Verteidigung unserer Freiheit (unseres freien 
Willens) gegen die landläufige Vorstellung, irgendjemand 
oder irgendetwas würde uns hinter unserem Rücken unfrei 
machen – sei es Gott, das Universum, die Natur, das Gehirn 
oder die Gesellschaft. Wir sind durch und durch frei, weil 
wir geistige Lebewesen sind. Das bedeutet aber nicht, dass 
wir irgendwie nicht zum Tierreich gehören. Wir sind weder 
reine Genkopiermaschinen, denen ein Gehirn eingepflanzt 
ist, noch Engel, die sich in einen Körper verirrt haben, 
sondern tatsächlich die freien geistigen Lebewesen, für die 
wir uns seit Jahrtausenden halten und die auch politisch für 
ihre Freiheiten eintreten.



13

Materieteilchen und bewusste Organismen

Eine Herausforderung unserer Zeit liegt in der Verwissen-
schaftlichung des Menschenbildes. Wir wollen endlich ob-
jektives Wissen darüber erlangen, wer oder was der Mensch 
eigentlich ist. Allerdings steht der menschliche Geist dabei 
im Weg, da sich dieser bisher der naturwissenschaftlichen 
Erforschung entzieht. Um dieses Problem anzugehen, wird 
nun schon seit einigen Jahrzehnten versucht, die Neurowis-
senschaften als die Naturwissenschaften vom menschlichen 
Geist zu etablieren.

Muten wir ihnen damit nicht mehr zu, als sie eigentlich 
leisten können? Bis vor kurzem dachte man wohl kaum, 
dass beispielsweise ein Neurologe oder ein Neurobiologe 
der Spezialist für den menschlichen Geist sein soll. Können 
wir den Neurowissenschaften im Allgemeinen beziehungs-
weise der Hirnforschung im Besonderen wirklich zutrauen, 
uns Auskunft über unser Selbst zu geben?

Das vorliegende Buch möchte auf allgemeinverständ-
liche Weise  – und an alte Einsichten anknüpfend  – neue 
Perspektiven für die Philosophie des Geistes eröffnen. Die 
Selbsterkenntnis steht nämlich schon lange im Zentrum 
der Philosophie, und die Vorgeschichte hilft uns, besser zu 
verstehen, woher sowohl die echten Probleme als auch die 
Scheinprobleme kommen, die uns beschäftigen.

Inwiefern sollten wir unser Menschenbild dem tech-
nologischen Fortschritt anpassen? Um zentrale Fragen wie 
diese überhaupt sinnvoll anzugehen, sollte man Begriffe 
unseres Selbstporträts wie Bewusstsein, Geist, Ich, Denken 
oder Freiheit genauer unter die Lupe nehmen, als wir dies 



14

alltäglich gewöhnt sind. Denn nur dann können wir durch-
schauen, wo wir aufs Glatteis geführt werden, wenn man 
uns etwa versichern möchte, es gebe eigentlich keinen frei-
en Willen oder der menschliche Geist (das Bewusstsein) sei 
lediglich eine Art Oberflächenspannung des Gehirns oder, 
wie Francis Crick und Christof Koch kurzzeitig meinten: 
synchronisiertes Neuronenfeuern im 40-Hertz-Bereich  – 
eine Vermutung, die sie inzwischen selber eingeschränkt 
haben.1

Im Unterschied zum Mainstream der heutigen Bewusst-
seinsphilosophie (Philosophy of Mind) – die sich manchmal 
zu Unrecht auf Deutsch als Philosophie des Geistes bezeich-
net  – ist der in diesem Buch verfolgte Vorschlag antina-
turalistisch. Der Naturalismus* geht davon aus, dass sich 
alles, was es überhaupt gibt, letztlich naturwissenschaftlich 
untersuchen lässt. Dabei wird in der Regel mindestens im-
plizit auch angenommen, dass der Materialismus richtig 
ist, also die These, dass es nur materielle Gegenstände, nur 
Dinge gibt, die zur unerbärmlichen materiell-energetischen 
Wirklichkeit gehören. Was aber gilt dann für das Bewusst-
sein, das sich bisher nicht naturwissenschaftlich erklären 
lässt – und bei dem teilweise nicht einmal absehbar ist, wie 
dies überhaupt möglich sein sollte? Das trifft umso mehr 
zu, sofern dieser menschliche Geist von den Geistes- und 
Sozialwissenschaften untersucht wird. Würde das bedeuten, 

* Fettgedruckte Begriffe spielen eine zentrale Rolle und werden des-
wegen nach Möglichkeit in der Form einer Definition oder Begriffs-
erläuterung eingeführt. Sie lassen sich anhand des Begriffsregisters 
nachverfolgen.



15

dass etwa die Bundesrepublik Deutschland, die Romanwel-
ten Houellebecqs, Trauer um Verstorbene, Gedanken und 
Gefühle im Allgemeinen sowie die Zahl π in Wirklichkeit 
materielle Gegenstände sind? Gibt es sie denn etwa nicht 
oder gibt es sie nicht wirklich? Naturalisten versuchen 
genau dies zu beweisen, indem sie den ihnen zufolge irre-
führenden Eindruck zerstreuen, es gebe immaterielle Wirk-
lichkeiten. Darauf werden wir noch zu sprechen kommen.

Wie gesagt, ist die hier eingenommene Perspektive die 
des Antinaturalismus, das heißt, es wird davon ausgegan-
gen, dass nicht alles, was es gibt, in Wirklichkeit naturwis-
senschaftlich untersuchbar beziehungsweise materiell ist. 
Ich sage also, dass es immaterielle Wirklichkeiten gibt und 
halte dies eigentlich für eine jedem zugängliche Einsicht 
des gesunden Menschenverstandes. Wenn ich jemanden 
als Freund betrachte, daher entsprechende Gefühle ihm 
gegenüber habe und mein Verhalten daran anpasse, meine 
ich nicht, dass die Freundschaft zwischen ihm und mir ein 
materielles Ding sei. Ich halte mich selbst auch nicht nur 
für ein materielles Ding, wenngleich ich selbstverständlich 
nicht derjenige wäre, der ich bin, wenn ich keinen geeig-
neten Leib hätte, den ich wiederum nicht haben könnte, 
wenn die Naturgesetze unseres Universums anders gewesen 
oder die biologische Evolution anders verlaufen wäre.

Die Frage, ob der Naturalismus oder der Antinaturalis-
mus letztlich Recht behält, ist nicht nur für die akademische 
Fachdisziplin namens Philosophie sowie für das Verhältnis 
von Natur- und Geisteswissenschaften zueinander von Be-
deutung. Sie betrifft uns alle, zumal im Zeitalter einer von 
vielen beobachteten Rückkehr der Religion, da diese mit 
Fug und Recht als Bastion des Immateriellen angesehen 



16

wird. Ignoriert man immaterielle Wirklichkeiten allzu vor-
eilig (wie der Naturalismus unserer Zeit), ist man am Ende 
nicht einmal mehr imstande, die Religion zu verstehen, da 
man sie von vornherein als eine Art Aberglaube oder Spuk-
geschichte ansieht. Es scheint Defizite in der Vorstellung zu 
geben, wir könnten alle zwischenmenschlichen Prozesse 
über naturwissenschaftliche, technologische und ökonomi-
sche Fortschritte verstehen und durch ein solches Verständ-
nis unter Kontrolle bringen.

Schon im letzten Jahrhundert wollten viele Denkerinnen 
und Denker* aus verschiedenen Richtungen Aufklärung 
und Rationalismus verabschieden beziehungsweise kri-
tisch in ihre Grenzen weisen. So meinten etwa Theodor W. 
Adorno (1903–1969) und Max Horkheimer (1895–1973) 
in ihrem Buch Die Dialektik der Aufklärung, die Moderne 
sei letztlich ein Unglücksfall, der im Totalitarismus enden 
musste. Das sehe ich überhaupt nicht so. Ich glaube aber, 
die Moderne bleibt so lange defizitär, wie sie auf der ma-
terialistischen Grundüberzeugung aufbaut, dass es im 
Grunde genommen nur Materieteilchen gibt, die in einem 
riesigen Weltbehälter nach Naturgesetzen verteilt werden, 
bis nach Milliarden Jahren einmal Organismen auftreten, 
von denen einige bewusst sind – was dann ein Rätsel auf-
wirft. Auf diese Weise werden wir den menschlichen Geist 
niemals verstehen, ebenjene Einsicht hat bei den alten Grie-
chen zur Erfindung der Philosophie geführt.

* Man sehe mir nach, dass ich im Folgenden der Einfachheit halber 
für Fälle dieser Art die männliche Form benutze. Damit soll keines-
falls suggeriert werden, dass es in der Philosophie etwa nur Autoren 
und Denker und keine Autorinnen und Denkerinnen gibt.



17

Um den Standpunkt einer antinaturalistischen Philoso-
phie des Geistes heute wiederzugewinnen, müssen wir die 
Vorstellung aufgeben, wir müssten zwischen einem natur-
wissenschaftlichen und einem religiösen Weltbild wählen, 
da beide prinzipiell verfehlt sind. Heute gibt es eine Gruppe 
von historisch und theologisch unzureichend informierten 
Religionskritikern, die sich unter dem Namen eines »New 
Atheism« versammeln, wozu prominente Denker wie Sam 
Harris (*1967), Richard Dawkins (*1941), Michel Onfray 
(*1959) und Daniel Dennett (*1942) zählen. Diese mei-
nen, es gelte, zwischen Religion  – das heißt für sie Aber-
glauben  – und Wissenschaft  – das heißt für sie eiskalte, 
ungeschminkte Wahrheit – zu wählen. Mit der Vorstellung, 
unsere modernen demokratischen Gesellschaften hätten 
einen grundlegenden Weltbildkonflikt auszutragen, habe 
ich mich ausführlich in Warum es die Welt nicht gibt aus-
einandergesetzt. Meine These lautete dort, dass es ohnehin 
keine kohärenten Weltbilder gibt und dass Religion ebenso 
wenig identisch mit Aberglauben ist wie Wissenschaft mit 
Aufklärung.2

An dieser Stelle wird es nun darum gehen, eine antina-
turalistische Perspektive im Blick auf uns selbst als bewuss-
te geistige Lebewesen zu entwickeln, die an die großen 
Traditionen der Selbsterkenntnis anknüpfen möchte, die 
in der Geistesgeschichte – und nicht nur im Abendland – 
entwickelt wurden. Diese Traditionen werden nicht da-
durch verschwinden, dass eine kleine technologische und 
ökonomische Elite von den Fortschritten der Moderne 
profitiert und nun meint, angeblichen und wirklichen re-
ligiösen Aberglauben und mit ihm den Geist aus den Geis-
teswissenschaften austreiben zu müssen. Wahrheit ist nicht 



18

auf Naturwissenschaft beschränkt, man findet sie auch in 
den Sozial- und Geisteswissenschaften, in Kunst, Religion 
und unter ganz alltäglichen Bedingungen, wenn man etwa 
herausfindet, dass im ICE im Sommer viel zu häufig die 
Klimaanlage ausfällt.

Die Dekade des Gehirns

Die jüngste Vorgeschichte der Idee, die Neurowissenschaf-
ten seien die Leitdisziplin unserer Selbsterforschung, ist 
bemerkenswert und vielsagend. Im Jahre 1989 hat der Kon-
gress der Vereinigten Staaten beschlossen, eine Dekade der 
Erforschung des Gehirns einzuleiten. Am 17. Juli 1990 rief 
der damalige US-Präsident, George H. W. Bush (also: Bush 
senior), die Dekade des Gehirns öffentlich aus.3 Offiziell 
galt es, medizinische Zusammenhänge auf der Ebene der 
Neurochemie mit den Methoden der Hirnforschung besser 
zu verstehen, um auf diese Weise etwa Medikamente gegen 
Alzheimer oder Parkinson zu entwickeln. Bushs Proklama-
tion endet feierlich und großspurig – wie in diesem Genre 
üblich – mit den Worten:

»Deswegen proklamiere ich, George Bush, Präsident der Ver-
einigten Staaten von Amerika, in diesem Augenblick hiermit 
das Jahrzehnt, das am 1. Januar 1990 beginnt, als die Dekade 
des Gehirns. Ich rufe alle Beamten und das Volk der Vereinig-
ten Staaten dazu auf, diese Dekade mit geeigneten Program-
men, Feiern und Aktivitäten zu begehen.«4

Mit der Zeitverzögerung von einem Jahrzehnt kam es unter 
der Schirmherrschaft des damaligen nordrhein-westfäli-



19

schen Ministerpräsidenten Wolfgang Clement in Deutsch-
land zu einer ähnlichen Initiative mit dem Titel Dekade des 
menschlichen Gehirns, die an der Universität Bonn durch 
einige bedeutende Naturwissenschaftler im Rahmen eines 
Kongresses eingeleitet wurde.

Es irritiert, dass die Presseerklärung ebenjener Initiative 
mit einem Satz beginnt, der in dieser Form nicht ohne wei-
teres unkommentiert vertretbar ist: »Noch vor 10 Jahren 
wäre es reine Spekulation gewesen, daß es einmal möglich 
sein könnte, dem Gehirn beim Denken zuzuschauen.«5 
Dieser Satz impliziert, dass es nun möglich sein soll, »dem 
Gehirn beim Denken zuzuschauen«6, was aber genau bese-
hen eine ziemlich verwunderliche Aussage ist, da es letztlich 
eine unsinnige Vorstellung ist, man könne einem Denkakt 
zusehen. Denkakte sind nicht sichtbar, allenfalls Hirnareale, 
die man für notwendige Voraussetzungen von Denkakten 
halten kann. Sollte mit dem Ausdruck »dem Gehirn beim 
Denken zuschauen« gemeint sein, dass man buchstäblich 
sehen kann, wie das Gehirn Gedanken verarbeitet? Heißt 
das, dass man jetzt Gedanken nicht mehr nur haben oder 
verstehen, sondern auf einmal auch sehen kann? Oder ist da-
mit nur der bescheidene Anspruch verbunden, dem Gehirn 
bei der Arbeit zuzusehen, ohne dass daraus schon folgt, dass 
man irgendwie buchstäblich Gedanken lesen kann?

George Bush ist doch kein Hirnforscher, so dass der 
Erfolg allenfalls politisch sein kann beziehungsweise darin 
bestehen mag, dass mehr staatliche Ressourcen in die Hirn-
forschung eingespeist werden. Was aber soll das damit zu 
tun haben, dass man dem Gehirn beim Denken »zuschau-
en« können soll?

Bildgebende Verfahren wie die funktionelle Magnetreso-



20

nanztomographie, auf welche die deutsche Deklaration mit 
der Behauptung anspielt, stellen einen absoluten Fortschritt 
in der Medizin da. Anders als viele frühere Technologien 
sind sie nicht einmal invasiv. Wir können also das lebendige 
Gehirn durch computergenerierte Modelle (und nicht etwa 
direkt!) visualisieren, ohne massiv in das eigentliche Organ 
einzugreifen. Allerdings wird der medizinische Fortschritt 
in diesem Fall mit einem weitergehenden Versprechen ver-
bunden: dem Versprechen, das Denken sichtbar zu machen. 
Und dieses Versprechen lässt sich nicht einlösen. Es ist ge-
nau genommen ziemlicher Unsinn. Versteht man nämlich 
unter »Denken« das bewusste Haben von Gedanken, invol-
viert es viel mehr als Hirnvorgänge, die man mittels bild-
gebender Verfahren sichtbar machen kann. Man kann zwar 
Hirnvorgänge in einem bestimmten Sinn sichtbar machen, 
aber nicht das Denken.

Für die beiden Dekaden des Gehirns, die offiziell am 
31. Dezember 2010 zu Ende gegangen sind, war es typisch, 
dass sie sich nicht auf den medizinischen Fortschritt be-
schränken wollten, sondern uns darüber hinaus Hoffnung 
auf Selbsterkenntnis boten. In diesem Zusammenhang sind 
die Neurowissenschaften eine Zeitlang mit dem Anspruch 
aufgeladen worden, als Leitdisziplin der Selbsterforschung 
des Menschen zu dienen, da man glaubte, das menschliche 
Denken, Bewusstsein, Ich, ja unseren Geist als solchen nun 
auch verorten und mit einem raumzeitlich beobachtbaren 
Ding identifizieren zu können: dem Gehirn beziehungs-
weise dem zentralen Nervensystem. Diese Idee, die ich mit 
diesem Buch kritisieren und zurückweisen möchte, nenne 
ich kurzum den Neurozentrismus. Der Eurozentrismus, 
also die alte kolonialistische Meinung einer kulturellen 


