Immanuel Kant

Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten












IMMANUEL KANT

Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten

Mit einer Einleitung

herausgegeben von

Bernd Kraft
und
Dieter Schonecker

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 519

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliogra-
phische Daten sind im Internet iiber (http://portal.dnb.de) abruf-
bar.

ISBN 978-3-7873-2877-2

ISBN eBook 978-3-7873-2878-9

2., durchgesehene Auflage mit aktualisierter Einleitung und
Bibliographie

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2016. Alle Rechte vor-
behalten. Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung
in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG
ausdriicklich gestatten. Satz: Hiimmer, Waldbiittelbrunn. Druck
und Bindung: Druckerei C. H. Beck, Nordlingen. Gedruckt auf
alterungsbestindigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 %
chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.



INHALT

Einleitung. Von Bernd Kraft und Dieter Schonecker ... VII
L. Die Entstehungsgeschichte der GMS.................... VII
II. Aufbau und Gedankengang .................ccoooiiiie X111
II1. Editorischer Bericht ........ccevviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiennnne XXXVII

IMMANUEL KANT
GRUNDLEGUNG ZUR METAPHYSIK DER SITTEN

ERSTER ABSCHNITT
Ubergang von der gemeinen sittlichen Vernunft-
erkenntnis zur philosophischen ............cccoceiiiiiiniinnnnn. 11

ZWEITER ABSCHNITT
Ubergang von der populiren sittlichen Weltweisheit

zur Metaphysik der Sitten ...........oevvveeeiiiiiiiiiinnneennnn, 27
Die Autonomie des Willens als oberstes Prinzip
der Sittlichkeit ....coooeeeieiii 68
Die Heteronomie des Willens als Quell aller
unechten Prinzipien der Sittlichkeit ........c..ocovvveennnen. 69

Einteilung aller moglichen Prinzipien der Sittlich-
keit aus dem angenommenen Grundbegriffe der
Heteronomie ............ueeiiiiiiiiiiiininiiiiii e, 70

DRITTER ABSCHNITT

Ubergang von der Metaphysik der Sitten

zur Kritik der reinen praktischen Vernunft................... 75
Der Begriff der Freiheit ist der Schlissel zur
Erklirung der Autonomie des Willens ..............euuee. 75



VI Inhalt

Freiheit mufl als Eigenschaft des Willens aller

verniinftigen Wesen vorausgesetzt werden ................ 76

Von dem Interesse, welches den Ideen der

Sittlichkeit anhdngt.......cccvvvveeiiiiiiiiiiii, 78

Wie ist ein kategorischer Imperativ moglich? ............ 83

Von der duflersten Grenze aller praktischen

Philosophie .......cooooiiiiiiiiiiiiiii 86

Schluflanmerkung .........ccccoc 95
Anmerkungen der Herausgeber ..........ccocccceeenniiin. 97
Bibliographie .......ccooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii 101

RegISter ..oiiiiiiiiiiiiiiiiie e, 111



EINLEITUNG

I. Die Entstehungsgeschichte der GMS

Die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (GMS) ist Kants er-
ste Schrift, die sich ausschlieflich moralphilosophischen Fragen
widmet. Welche Entwicklung Kants ethische Auffassungen
durchlaufen haben und in welchem Zusammenhang sie mit der
Entwicklung seiner kritischen Philosophie stehen, sind schwie-
rige Fragen, die hier nicht beantwortet werden konnen.! Kant
hat bereits in den 60er und 70er Jahren iiber eine >Metaphysik
der Sitten< nachgedacht — schon 1768 hat er beabsichtigt, ein
Werk unter diesem Titel herauszubringen.2 Zwischen 1773 und
1781 schweigt Kant iiber seine ethischen Vorhaben.? Erst in der

1 Vgl. dazu Paul Arthur Schilpp: Kant’s Practical Ethics (Evanston,
1938); Josef Schmucker: Die Urspriinge der Ethik Kants in seinen vorkri-
tischen Schriften und Reflexionen (Meisenheim am Glan, 1961); Keith
Ward: The Development of Kant’s View of Ethics (Oxford, 1972); Cle-
mens Schwaiger: Kategorische und andere Imperative. Zur Entwicklung
von Kants praktischer Philosophie bis 1785 (Stuttgart-Bad Canstatt, 1999);
Manfred Kithn: Kant: A Biography (Cambridge, 2001).

2 Vgl. den Brief Kants an Herder vom 9. Mai 1768 (AA 10,74); »AA«
steht fiir die sogenannte Akademieausgabe (Kant’s gesammelte Schriften,
hrsg. von der Kéniglich Preuffischen Akademie der Wissenschaften, Ber-
lin), nach deren Seiten- und Zeilenzihlung im Folgenden zitiert wird. —
Relevante Briefe aus der Phase vor der Veroffentlichung der Kritik der rei-
nen Vernunft gibt es aus der Zeit zwischen 1764 und 1773; vgl. dazu die
Angaben in der von Paul Menzer besorgten Einleitung in die GMS (AA
4,623 F.).

3 Allerdings gibt es zwei Briefe von Hamann an Herder aus der Zeit
vor der KrV, in denen es heifit, dafl Kant an einer »Moral der reinen Ver-
nunft« (Hamann an Herder: 17. Mai 1779) bezichungsweise an einer
»Moral der gesunden Vernunft« (Hamann an Herder: 26. Juni 1780) ar-
beite. Vgl. Johann Georg Hamann: Briefwechsel, Vierter Band, 1778—
1782. Herausgegeben von Arthur Henkel, 1959, erschienen im Insel-Ver-
lag, Wiesbaden, S. 81 und S. 196.



VIII Bernd Kraft und Dieter Schonecker

Kritik der reinen Vernunft (KrV) erscheint wieder die Idee einer
>Metaphysik der Sitten¢, und zwar im Rahmen der »Architekto-
nik der reinen Vernunft« (A 832 ff. / B 860ff.).

Wir wissen nicht, ob Kant nach 1781 die Realisierung der Me-
taphysik der Sitten beabsichtigt hat, ohne dabei zunichst einen
grundlegenden Teil voranschicken zu wollen. Wir wissen auch
nicht, welche Rolle die Idee einer >Kritik der reinen praktischen
Vernunftc in diesem Zusammenhang gespielt hat, von der Kant
in der GMS behauptet, sie sei »eigentlich« (391,17) die Grundlage
der Metaphysik der Sitten. Umstritten ist schlieflich auch das
Verhiltnis zwischen der GMS und der Kritik der praktischen Ver-
nunft, die drei Jahre spater (1788) erschien, obwohl Kant in der
GMS nur den »Vorsatze« (391,16) auflert, »eine Metaphysik der
Sitten dereinst zu liefern« (391,16); von einer (zusitzlichen) >Kri-
tik der praktischen Vernunft« ist dort nicht die Rede. Die erste
diesbeziigliche Nachricht aus der Zeit nach der Veroffentlichung
der KrV ist ein Brief Johann Georg Hamanns vom 11. Januar
1782, gerichtetan Johann Friedrich Hartknoch, den spateren Ver-
leger der GMS. In diesem Brief heiflt es: »Kantarbeitet an der Me-
taphysik der Sitten — fur weflen Verlag weif ich nicht«*. Kant
selbst schreibt in einem Brief an Moses Mendelssohn vom 16. Au-
gust 1783: »Diesen Winter werde ich den ersten Theil meiner Mo-
ral, wo nicht vollig doch meist zu Stande bringen« (AA 10,346).
Auch hier ist unklar, was der >erste Teil< denn ist. In Frage kom-
men der erste Teil eines gesamten Werkes bzw. Buches (der
>Moral<), die GMS oder auch die >Kritik der reinen praktischen
Vernunft< als Grundlage der Metaphysik der Sitten; versteht
man unter >Moral< soviel wie >Ethik<, dann kann auch die Meta-
physik der Sitten selbst gemeint sein, die nach Auskunft der
GMS den »rationalen Teil« (388,11) der Ethik ausmacht, im Un-
terschied zur »praktischen Anthropologie« (388,35), die den em-
pirischen Teil bildet; es konnte aber auch die Rechtslehre (oder
auch die Tugendlehre) als erster Teil der >Metaphysik der Sitten<
gemeint sein.

4 Hamann (1959, S. 364).



Einleitung X

Von wirklicher Relevanz fiir die Interpretation der GMS sind
Texte aus dem Entstehungsfeld der GMS, die Kants moralphilo-
sophische Ideen aus der GMS verdeutlichen konnen; erwihnens-
wert sind hier insbesondere Kants Vorlesungen (Anthropologie)
Mrongovius (AA 25,1205 ff.), Moralphilosophie Collins (AA
27,2371f.), Naturrecht Feyerabend (AA 27,13171f.), Moral
Mrongovius I (AA 29,593 ff.) und die Vorlesung zur Moralphilo-
sophie (hrsg. von Werner Stark, Berlin, 2004). Zu erwihnen sind
auflerdem einige Briefe aus der Feder Hamanns, die den Ein-
druck erwecken, Kant sei bei der Arbeit an der GMS durch ein
im Herbst 1783 veroffentlichtes Buch Christian Garves (Philoso-
phische Anmerkungen und Abbandlungen zu Cicero’s Biichern
von den Pflichten) beeinflufit worden. Wie sehr diese Kommen-
tierung® von Ciceros De officiis Kants Denken in der GMS indi-
rekt beeinfluflt hat, kann hier nicht entschieden werden. Eine
andere Frage ist, wie sehr Garves Buch direkt Einfluf§ auf den
Aufbau und die Gestalt der GMS genommen hat.¢

Die relevanten Briefstellen allein erlauben kein sicheres Urteil.
Am 8. Februar 1784 schreibt Hamann an Johann Gottfried Her-
der: »Kant soll an einer Antikritik — doch er weif§ den Titel noch
selbst nicht—tiber Garvens Cicero arbeiten. Ich besuchte ihn heut
vor 8 Tagen. Er studierte im Garve, dachte aber nicht an eine
Gegenschrift, gegen mich.«” Etwas spiter (18. Februar) schreibt
Hamann an Johann George Scheffner: »Einer Sage nach arbeitet

5 Garve hat Ciceros De officiis auch tibersetzt: Abbandlung iiber die
menschlichen Pflichten in drey Biichern aus dem Lateinischen des Marcus
Tullius Cicero (Breslau, 1783).

6 Vgl. auch Manfred Kithn: Kant: A Biography, Cambridge, 2001,
S.277-283. Zum moglichen Einfluf} von Johann Georg Sulzer auf die
Entstehungsgeschichte der GMS, vor allem in Bezug auf die Reinheit
der moralischen Motivation, vgl. Heiner F. Klemme: »Johann Georg Sul-
zers>vermischte Sittenlehre«. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte von
Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.« In: Frank Grunert und
Gideon Stiening (Hrsg.): Johann Georg Sulzer (1720-1779). Aufklirung
zwischen Christian Wolff und David Hume. Berlin, 2011, S. 309-322.

7 Johann Georg Hamann: Briefwechsel, Fiinfter Band, 1783-1785.
Herausgegeben von Arthur Henkel, 1965, erschienen im Insel-Verlag,
Wiesbaden, S. 123.



X Bernd Kraft und Dieter Schonecker

unser liebe Pr Kant [...] an einer Antikritik — doch der Titel ist
noch nicht ausgemacht — gegen Garvens Cicero als eine indirecte
Antwort auf deffelben Recension in der A. d. Bibl.«8 Viel sicherer
heifit es dann in einem Brief Hamanns an Hartknoch vom
14. Mirz 1784: »Kant arbeitet an einer Antikritik tiber Garvens
Cicero, die Sie vermuthlich auch zum Verlag bekommen wer-
den?«® Einen Tag spiter schreibt Hamann an Scheffner: »Die An-
tikritik wird nicht unmittelbar gegen die Garvesche Recension,
sondern eigentl. gegen seinen Cicero gerichtet seyn, und vermit-
telst defen eine Genugthuung fiir jene werden.«10

Falls Kant wirklich an die >Antikritik< gedacht haben sollte, so
hat er diesen Plan jedenfalls wieder geindert: »Kant arbeitet an
einem Prodromo zur Moral, den er anfingl. Antikritik betiteln
wollte und auf Garvens Cicero Beziehung haben soll« (Hamann
an Johann Georg Miiller, 30. April 1784).1" Ahnlich heiflt es in ei-
nem Brief Hamanns an Herder vom 2. Mai 1784: »Er [sc. Kant]
arbeitet scharf an der Vollendung seines Systems. Die Antikritik
iber Garvens Cicero hatsich in einen Prodromum der Moral ver-
wandelt.«12 In einem weiteren Brief an Herder (8. August 1784)
schreibt Hamann dann: »Kant arbeitet wacker an einem Pro-
dromo seiner Metaphysik der Sitten.«!3

In einem Brief vom 10. Juli 1784 schreibt Christian Gottfried
Schiitz an Kant, er warte dringend auf die » Metaphysik der Na-
tur; der Sie doch auch gewif§ eine Metaph. der Sitten folgen lassen
werden« (AA 10,393). Kant mufl in einem verlorengegangenen

8 Hamann (1965,S. 129f.) - Mit der >Rezension< bezieht sich Hamann
nicht auf die beriihmte, am 19. Januar 1782 anonym abgedruckte Rezen-
sion in der Zugabe (Bd. 1) zu den Géttinger Anzeigen von gelehrten Sa-
chen, sondern auf die urspriingliche (von Feder verinderte) Rezension
Garves, die dann 1783 in einem Anhang zur Allgemeinen Deutschen Bi-
bliothek erschien und die Kant am 21. August 1783 zugeschickt wurde;
daher im Brief Hamanns das Kiirzel >A. d. Bibl..

9 Hamann (1965, S. 131).

10 Hamann (1965, S. 134).
11 Hamann (1965, S. 141).
12 Hamann (1965, S. 147).
13 Hamann (1965, S. 176).



Einleitung XI

Antwortschreiben seine Absicht bekundet haben, die GMS bald
herauszubringen, denn Schiitz antwortet Kant am 23. August
1784: »Hochst erstaunlich war mirs, daf§ Sie den Plan zur Meta-
physik der Sitten auf Michaelis herausgeben wollen« (AA
10,396).1* Der endgtiltige Titel wird dann erstmals in einem
Schreiben Hamanns an Scheffner erwihnt (19. September
1784): »Kant hat das Mst. seiner Grundlegung zur Metaph. der
Sitten abgeschickt.«!> Verzogerungen beim Druck fihrten
dazu, daff Kant dann doch erst im April 1785 die ersten Exem-
plare seiner Grundlegungsschrift erhielt. Kurz vorher hatte Ha-
mann in einem Brief an Herder (28. Mirz 1785) noch einmal
eine interessante Bemerkung gemacht: »Das Principium seiner
Moralitit erscheint auch diese Mefle. Aus dem Anhang gegen
Garve scheint nichts geworden zu seyn; vielmehr soll er dies
Werk verkiirzt haben.«16

Bei der Bewertung dieser Briefe sind folgende Punkte zu be-
achten:

1. Die ersten drei Briefe Hamanns erlauben keinen Aufschluf}
iber die Zuverlissigkeit der Behauptung, Kant arbeite an einer
>Antikritik< gegen Garve (ganz abgesehen von Hamanns bertich-
tigter Schwatzhaftigkeit; es ist fraglich, ob man seinen diesbeztig-
lichen brieflichen Auflerungen iiberhaupt Vertrauen schenken
kann). Einerseits wird diese Behauptung als >Sage« qualifiziert;
im ersten Brief heifit es sogar, dafl Kant jedenfalls gegentiber Ha-
mann nicht an eine >Gegenschrift« dachte.!” Andererseits heifit es,

14 Bestatigt wird dies durch Briefe Hamanns: An Hartknoch (10. Au-
gust 1784): »Kants amanuensis, Jachmann, arbeitet fleiflig an dem Pro-
dromo der Metaphysik der Sitten« (Hamann 1965, S. 182); an Scheffner
(19. August 1784): »Unsers Pr. Kants Prod[rJomus oder — — - — zur Meta-
physik der Sitten wird nichstens nach Halle zum Druck abgehen und zu
Michaelis erscheinen« (Hamann 1965, S. 189); an Herder (15. September
1784): »Ich warte jetzt [...] die Prolegomena zur Metaphysik der Sitten
ab, um vielleicht wider in Gang zu kommen« (Hamann 1965, S. 217).

15 Hamann (1965, S. 222).

16 Hamann (1965, S. 402).

17 Die beiden letzten Sitze aus der oben zitierten Briefpassage (8. Feb.
1784) werden weder in der AA noch bei Vorlinder zitiert (»Ich besuchte



XII Bernd Kraft und Dieter Schonecker

Kant arbeite tatsichlich an einer solchen >Antikritik< und denke
>vermutlich< sogar schon daran, sie bei Hartknoch zu veroffent-
lichen.

2. Im Mirz 1784 schreibt Hamann, die geplante Antikritik sei
gegen Garves Cicerobuch gedacht, und sie sei eine »indirekte
Antwort< auf Garves Rezension, insofern die Kritik an Garves
Cicerobuch zugleich eine >Genugthuungc fiir diese Rezension
sei. Diese Bewertung ist allerdings zweifelhaft: Nachdem Garve
in einem Brief vom 13. Juli 1783 die Umstidnde der Gottinger Re-
zension erliutert hatte, zeigte Kant sich in seinem Antwort-
schreiben vom 7. August 1783 versohnlich. Auch nachdem
Kant dann am 21. August die urspriingliche Rezension erhalten
hatte, schreibt er (einen Tag spiter) in einem Brief an Johann
Schultz, die urspriingliche Rezension sei doch »gantz etwas an-
deres u. weit durchdachteres, als was die Gotting’sche Anzeige
enthielt« (AA 10,349). Insofern ist es unwahrscheinlich, daf§
eine >Genugthuung«fiir Garves Rezension fiir Kant ein Motiv ge-
wesen ist, eine >Antikritik< gegen Garves Cicerobuch zu verfas-
sen.

3. Der Status sowohl der »Antikritik< als auch des >Prodromus«
sind unklar. Im Brief vom 30. April scheint es, als ob Kant den Ti-
tel geandert hatte (-Prodromus« statt >Antikritik<), nicht aber den
Inhalt und Bezug. Denn es heifit ja, daff dieser Prodromo auf
Garvens Cicero Beziehung haben soll<, nicht >sollte< (wohingegen

ihn heut vor 8 Tagen. Er studierte im Garve, dachte aber nicht an eine Ge-
genschrift, gegen mich«). Das mag daran liegen, daff das >gegen mich<den
Eindruck erweckt, als denke Kant nicht an eine gegen Hamann gerichtete
>Gegenschriftc. Diese Lesart ist aber unplausibel. Hamann stellt zunichst
fest, dafl Kant angeblich an einer Antikritik arbeiten >solls; er bezieht sich
also auf eine andere Quelle. Dann stellt Hamann fest, daf§ er se/bst Kant
vor kurzem besucht habe, und dann — dieser Zusammenhang muf§ beach-
tet werden — schreibt er, daf§ Kant zwar tatsichlich >im Garve studieres,
thm (also Hamann) gegentiber von einer Gegenschrift »aber< nichts er-
wihnt habe. Hamann will offenkundig zum Ausdruck bringen, daff die
von anderer Quelle aufgestellte Behauptung, Kant arbeite an einer >Anti-
kritik, von Kant selbst ihm gegentiber nicht bestitigt wurde. Dazu pafit
natiirlich, dafl im nichsten Brief immer noch von einer >Sage« die Rede ist.



Einleitung XIII

Kant sein Buch »anfinglich Antikritik betiteln wollze<); ob es sich
moglicherweise um einen Schreibfehler Hamanns handelt (>soll<
statt >sollte), ist natiirlich nicht auszumachen. Zwei Tage spiter
heif}t es dann allerdings, die »Antikritik< habe sich in einen >Pro-
dromum der Moral verwandelt<. Da es zugleich heifit, dafy Kant
>scharf an der Vollendung seines Systems< arbeite — Hamann
scheint sich mit >Systemc« auf die in der KrV angekiindigte Meta-
physik der Sitten zu beziehen —, gewinnt man eher den Eindruck,
der Bezug zu Garves Cicerobuch sei zu diesem Zeitpunkt bereits
irrelevant geworden. Im nichsten Brief Hamanns ist dann auch
nur noch davon die Rede, daff Kant am >Prodromo seiner Meta-
physik der Sitten« arbeite.

4. Eine erneute Wendung bekommen Hamanns diesbeztigliche
Auferungen dann noch einmal kurz vor Erscheinen der GMS.
Hief es zunichst, dafy Kant an einem selbstandigen Werk gegen
Garve arbeite (>Antikritik<), das sich dann in die spatere Grund-
legung (-Prodromus<) verwandelt habe, so scheint es jetzt, als
habe Kant zusitzlich zur GMS noch an einen >Anhang gegen
Garve« gedacht. Hamanns Brief erweckt den Eindruck, als habe
Kant diesen Anhang moglicherweise sogar schon geschrieben,
so dafl er dann die GMS wieder >verksirzt< hat.

Die Briefstellen allein erlauben also keinen sicheren Aufschluf§
dariiber, ob und inwiefern Garves Cicerobuch einen direkten
Einfluf auf die Gestalt der GMS genommen hat; wenn Hamanns
Bericht zutrifft, daff am Ende nur noch ein >Anhang< gegen Garve
geplant war, der dann auch noch gestrichen wurde, so scheint es,
als ob Kant aus der GMS die urspriinglichen Beztige auf Garve
herausgenommen hat — wenn es sie denn jemals gab. Da wir
auch nicht wissen, welche urspriinglichen Pline Kant bei der
Ausarbeitung seiner Metaphysik der Sitten hatte, bleiben die ge-
nauen (dufleren) Umstinde der Entstehung von Kants Grundle-
gungsschrift unklar.



IMMANUEL KANT

GRUNDLEGUNG ZUR
METAPHYSIK DER SITTEN



VORREDE

+ Diealte griechische Philosophie teilte sich in drei Wissenschaften

10

15

20

25

30

ab: Die Physik,die Ethik und die Logik. Diese Einteilung ist
der Natur der Sache vollkommen angemessen, und man hatan ihr
nichts zu verbessern, als etwa nur das Prinzip derselben hinzu-
zutun, um sich auf solche Art teils ihrer Vollstandigkeit zu ver-
sichern, teils die notwendigen Unterabteilungen richtig bestim-
men zu konnen.

Alle Vernunfterkenntnis ist entweder material, und betrachtet
irgend ein Objekt; oder formal, und beschiftigt sich bloff mit der
Form des Verstandes und der Vernunft selbst und den allgemei-
nen Regeln des Denkens tiberhaupt, ohne Unterschied der Ob-
jekte. Die formale Philosophie heiffit Logik, die materiale aber,
welche es mit bestimmten Gegenstinden und den Gesetzen zu
tun hat, denen sie unterworfen sind, ist wiederum zweifach.
Denn diese Gesetze sind entweder Gesetze der Natur, oder
der Freiheit. Die Wissenschaft von der ersten heiflt Physik,
die der anderen ist Ethik;jene wird auch Naturlehre, diese Sit-
tenlehre genannt.

Die Logik kann keinen empirischen Teil haben, d. 1. einen sol-
chen, da die allgemeinen und notwendigen Gesetze des Denkens
auf Grinden beruhten, die von der Erfahrung hergenommen
wiren; denn sonst wire sie nicht Logik, d.i. ein Kanon fur
den Verstand oder die Vernunft, der bei allem Denken gilt und
demonstriert werden muff. Dagegen konnen sowohl die natiir-
liche als sittliche Weltweisheit jede ihren empirischen Teil
haben, weil jene der Natur, als einem Gegenstande der Erfah-
rung, diese aber dem Willen des Menschen, sofern er durch die
Natur affiziert wird, ihre Gesetze bestimmen muf}, die ersteren
zwar als Gesetze, nach denen alles | geschieht, die zweiten als
solche, nach denen alles geschehen soll, aber doch auch mit
Erwigung der Bedingungen, unter denen es ofters nicht ge-

schieht.

387

388



4 Vorrede

Man kann alle Philosophie, sofern sie sich auf Griinde der Er-
fahrung fuflt, empirische, die aber, so lediglich aus Prinzipien
a priori ihre Lehren vortrigt, reine Philosophie nennen. Die letz-
tere, wenn sie bloff formal ist, heifft Logik; ist sie aber auf be-
stimmte Gegenstinde des Verstandes eingeschrankt, so heifit sie
Metaphysik.

Auf solche Weise entspringt die Idee einer zweifachen Meta-

physik, einer Metaphysik der Narur und einer Metaphysik der =

Sitten. Die Physik wird also ihren empirischen, aber auch einen
rationalen Teil haben; die Ethik gleichfalls; wiewohl hier der em-
pirische Teil besonders praktische Anthropologie, der rationale
aber eigentlich Moral heiflen konnte.

Alle Gewerbe, Handwerke und Kiinste haben durch die Ver-
teilung der Arbeiten gewonnen, da nimlich nicht einer alles
macht, sondern jeder sich auf gewisse Arbeit, die sich ihrer
Behandlungsweise nach von anderen merklich unterscheidet,
einschrinkt, um sie in der grofiten Vollkommenheit und mit
mehrerer Leichtigkeit leisten zu konnen. Wo die Arbeiten so
nicht unterschieden und verteilt werden, wo jeder ein Tausend-
kiinstler ist, da liegen die Gewerbe noch in der grofiten Barbarei.
Aber ob dieses zwar fiir sich ein der Erwagung nicht unwiirdiges
Objekt wire, zu fragen, ob die reine Philosophie in allen ihren
Teilen nicht ithren besonderen Mann erheische, und es um das
Ganze des gelehrten Gewerbes nicht besser stehen wiirde,
wenn die, so das Empirische mit dem Rationalen, dem Ge-
schmacke des Publikums gemafi, nach allerlei thnen selbst unbe-
kannten Verhiltnissen gemischt zu verkaufen gewohnt sind, die
sich Selbstdenker, andere aber, die den blof rationalen Teil zube-
reiten, Griibler nennen, gewarnt wiirden, nicht zwei Geschifte
zugleich zu treiben, die in der Art, sie zu behandeln, gar sehr ver-
schieden sind, zu deren jedem vielleicht ein besonderes Talent er-
fordert wird, und deren Verbindung in einer Person nur Stiimper
hervorbringt: so frage ich hier doch nur, ob nicht die Natur der
Wissenschaft es erfordere, den empirischen von dem rationalen
Teil jederzeit sorgfiltig abzusondern, und vor der eigentlichen

5 so heifdt sie] A2; heifft A1

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

35

Vorrede 5

(empirischen) Physik eine Metaphysik der Natur, vor der prak-
tischen Anthropologie aber eine Metaphysik der Sitten voran-
zuschicken, die von allem Empirischen sorgfaltig gesaubert sein
miifiten, um zu wissen, wie viel reine Vernunft in beiden Fillen
leisten | kénne, und aus welchen Quellen sie selbst diese ihre Be-
lehrung a priori schopfe, es mag iibrigens das letztere Geschifte
von allen Sittenlehrern (deren Name Legion heifdt) oder nur
von einigen, die Beruf dazu fihlen, getrieben werden.

Da meine Absicht hier eigentlich auf die sittliche Weltweisheit
gerichtet ist, so schrinke ich die vorgelegte Frage nur darauf ein:
ob man nicht meine, daf} es von der duflersten Notwendigkeit sei,
einmal eine reine Moralphilosophie zu bearbeiten, die von allem,
was nur empirisch sein mag und zur Anthropologie gehort, vollig
gesdubert wire; denn dafl es eine solche geben miisse, leuchtet
von selbst aus der gemeinen Idee der Pflicht und der sittlichen
Gesetze ein. Jedermann mufl eingestehen, dafl ein Gesetz, wenn
es moralisch, d. 1. als Grund einer Verbindlichkeit, gelten soll, ab-
solute Notwendigkeit bei sich fithren miisse; daff das Gebot: du
sollst nicht ligen, nicht etwa blof} fiir Menschen gelte, andere ver-
niinftige Wesen sich aber daran nicht zu kehren hitten; und so
alle ubrigen eigentlichen Sittengesetze; dafl mithin der Grund
der Verbindlichkeit hier nicht in der Natur des Menschen oder
den Umstinden in der Welt, darin er gesetzt ist, gesucht werden
miisse, sondern a priori lediglich in Begriffen der reinen Vernunft,
und dafl jede andere Vorschrift, die sich auf Prinzipien der blofen
Erfahrung griindet, und sogar eine in gewissem Betracht allge-
meine Vorschrift, sofern sie sich dem mindesten Teile, vielleicht
nur einem Bewegungsgrunde nach, auf empirische Griinde
stlitzt, zwar eine praktische Regel, niemals aber ein moralisches
Gesetz heiflen kann.

Also unterscheiden sich die moralischen Gesetze samt ihren
Prinzipien unter aller praktischen Erkenntnis von allem tibrigen,
darin irgend etwas Empirisches ist, nicht allein wesentlich, son-
dern alle Moralphilosophie beruht ginzlich auf ithrem reinen
Teil, und, auf den Menschen angewandt, entlehnt sie nicht das

4 miifiten] korrigiert durch Menzer aus mifite

389



390

6 Vorrede

mindeste von der Kenntnis desselben (Anthropologie), sondern
gibt ihm als verntinftigem Wesen Gesetze a priori, die freilich
noch durch Erfahrung geschirfte Urteilskraft erfordern, um teils
zu unterscheiden, in welchen Fillen sie ihre Anwendung haben,
teils ithnen Eingang in den Willen des Menschen und Nachdruck
zur Austibung zu verschaffen, da dieser, als selbst mit so vielen
Neigungen affiziert, der Idee einer praktischen reinen Vernunft
zwar fihig, aber nicht so leicht vermogend ist, sie in seinem Le-
benswandel in concreto wirksam zu machen.

Eine Metaphysik der Sitten ist also unentbehrlich notwendig,
nicht bloff aus einem Bewegungsgrunde der Spekulation, um
die Quelle der a | priori in unserer Vernunft liegenden praktischen
Grundsitze zu erforschen, sondern weil die Sitten selber allerlei
Verderbnis unterworfen bleiben, so lange jener Leitfaden und
oberste Norm ihrer richtigen Beurteilung fehlt. Denn bei dem,
was moralisch gut sein soll, ist es nicht genug, daf} es dem sittli-
chen Gesetze gemif sei, sondern es mufl auch um desselben wil-
len geschehen; widrigenfalls ist jene Gemafiheit nur sehr zufallig
und mifilich, weil der unsittliche Grund zwar dann und wann
gesetzmiflige, mehrmals aber gesetzwidrige Handlungen her-
vorbringen wird. Nun ist aber das sittliche Gesetz in seiner Rei-
nigkeit und Echtheit (woran eben im Praktischen am meisten
gelegen ist) nirgend anders als in einer reinen Philosophie zu
suchen, also mufl diese (Metaphysik) vorangehen, und ohne sie
kann es uiberall keine Moralphilosophie geben; selbst verdient
diejenige, welche jene reinen Prinzipien unter die empirischen
mischt, den Namen einer Philosophie nicht (denn dadurch unter-
scheidet diese sich eben von der gemeinen Vernunfterkenntnis,
dafl sie, was diese nur vermengt begreift, in abgesonderter Wis-
senschaft vortrigt), viel weniger einer Moralphilosophie, weil
sie eben durch diese Vermengung so gar der Reinigkeit der Sitten
selbst Abbruch tut und ihrem eigenen Zwecke zuwider verfahrt.

Man denke doch ja nicht, dafd man das, was hier gefordert wird,
schon an der Propideutik des bertthmten Wolff vor seiner Moral-

6 dieser] korrigiert durch Hartenstein ans diese 26 reinen] A1; reine
A2

5

10

15

20

30



10

15

20

25

30

35

Vorrede 7

philosophie, nimlich der von ithm so genannten allgemeinen
praktischen Weltweisheit, habe und hier also nicht eben ein
ganz neues Feld einzuschlagen sei. Eben darum, weil sie eine all-
gemeine praktische Weltweisheit sein sollte, hat sie keinen Willen
von irgend einer besonderen Art, etwa einen solchen, der ohne
alle empirischen Bewegungsgriinde, vollig aus Prinzipien
a priori, bestimmt werde, und den man einen reinen Willen nen-
nen konnte, sondern das Wollen tiberhaupt in Betrachtung gezo-
gen, mit allen Handlungen und Bedingungen, die ihm in dieser
allgemeinen Bedeutung zukommen, und dadurch unterscheidet
sie sich von einer Metaphysik der Sitten, ebenso wie die allge-
meine Logik von der Transzendentalphilosophie, von denen die
erstere die Handlungen und Regeln des Denkens iberbaupt,
diese aber blof die besonderen Handlungen und Regeln des
reinen Denkens, d.i. desjenigen, wodurch Gegenstinde vollig
a priori erkannt werden, vortrigt. Denn die Metaphysik der Sit-
ten soll die Idee und die Prinzipien eines moglichen reinen Wil-
lens untersuchen, und nicht die Handlungen und Bedingungen
des menschlichen Wollens tiberhaupt, welche grofitenteils aus
der Psychologie geschépft werden. Daf} in der allgemeinen |
praktischen Weltweisheit (wiewohl wider alle Befugnis) auch
von moralischen Gesetzen und Pflicht geredet wird, macht kei-
nen Einwurf wider meine Behauptung aus. Denn die Verfasser je-
ner Wissenschaft bleiben ihrer Idee von derselben auch hierin
treu; sie unterscheiden nicht die Bewegungsgrinde, die als solche
vollig a priori blof durch Vernunft vorgestellt werden und
eigentlich moralisch sind, von den empirischen, die der Verstand
blof§ durch Vergleichung der Erfahrungen zu allgemeinen Begrif-
fen erhebt, sondern betrachten sie, ohne auf den Unterschied
ithrer Quellen zu achten, nur nach der grofleren oder kleineren
Summe derselben (indem sie alle als gleichartig angesehen wer-
den), und machen sich dadurch ihren Begriff von Verbindlichkeit,
der freilich nichts weniger als moralisch, aber doch so beschaffen
ist, als es in einer Philosophie, die tiber den Ursprung aller mogli-
chen praktischen Begriffe, ob sie auch a priori oder blof a poste-
riori stattfinden, gar nicht urteilt, nur verlangt werden kann.

391



392

8 Vorrede

Im Vorsatze nun, eine Metaphysik der Sitten dereinst zu =

liefern, lasse ich diese Grundlegung vorangehen. Zwar gibt es
eigentlich keine andere Grundlage derselben, als die Kritik einer
reinen praktischen Vernunft, so wie zur Metaphysik die schon ge-
lieferte Kritik der reinen spekulativen Vernunft. Allein, teils ist
jene nicht von so duflerster Notwendigkeit, als diese, weil die
menschliche Vernunft im Moralischen, selbst beim gemeinsten
Verstande, leicht zu grofler Richtigkeit und Ausfiihrlichkeit ge-
bracht werden kann, da sie hingegen im theoretischen, aber rei-
nen Gebrauch, ganz und gar dialektisch ist; teils erfordere ich
zur Kritik einer reinen praktischen Vernunft, daf}, wenn sie voll-
endet sein soll, ihre Einheit mit der der spekulativen in einem ge-
meinschaftlichen Prinzip zugleich misse dargestellt werden kon-
nen, weil es doch am Ende nur eine und dieselbe Vernunft sein
kann, die bloff in der Anwendung unterschieden sein mufi. Zu
einer solchen Vollstindigkeit konnte ich es aber hier noch nicht
bringen, ohne Betrachtungen von ganz anderer Art herbeizuzie-
hen und den Leser zu verwirren. Um deswillen habe ich mich,
statt der Benennung einer Kritik der reinen praktischen Vernunft,
der von einer Grundlegung zur Metaphysik der Sitten bedient.
Weil aber drittens auch eine Metaphysik der Sitten, ungeachtet
des abschreckenden Titels, dennoch eines groffen Grades der Po-
pularitit und Angemessenheit zum gemeinen Verstande fahig ist,
so finde ich fiir niitzlich, diese Vorarbeitung der Grundlage da-
von abzusondern, um das Sub]|tile, was darin unvermeidlich ist,
kiinftig nicht fafllicheren Lehren beifugen zu diirfen.
Gegenwirtige Grundlegung ist aber nichts mehr als die Aufsu-
chung und Festsetzung des obersten Prinzips der Moralitit, wel-
che allein ein in seiner Absicht ganzes und von aller anderen sitt-
lichen Untersuchung abzusonderndes Geschift ausmacht. Zwar
wiirden meine Behauptungen tiber diese wichtige und bisher bei
weitem noch nicht zur Genugtuung erérterte Hauptfrage durch
Anwendung desselben Prinzips auf das ganze System viel Licht
und, durch die Zulinglichkeit, die es allenthalben blicken lafit,

grofle Bestatigung erhalten; allein ich mufite mich dieses Vorteils

12 der der] A7; der A2 21 ungeachtet] A2; unerachtet A1

10

15

20

25

30

35



10

15

Vorrede 9

begeben, der auch im Grunde mehr eigenliebig als gemeinntitzig
sein wiirde, weil die Leichtigkeit im Gebrauche und die schein-
bare Zulinglichkeit eines Prinzips keinen ganz sicheren Beweis
von der Richtigkeit desselben abgibt, vielmehr eine gewisse Par-
teilichkeit erweckt, es nicht fiir sich selbst, ohne alle Riicksicht
auf die Folge, nach aller Strenge zu untersuchen und zu wigen.

Ich habe meine Methode in dieser Schrift so genommen, wie
ich glaube, daf sie die schicklichste sei, wenn man von der gemei-
nen Erkenntnis zur Bestimmung des obersten Prinzips derselben
analytisch und wiederum zuriick von der Priifung dieses Prinzips
und den Quellen desselben zur gemeinen Erkenntnis, darin sein
Gebrauch angetroffen wird, synthetisch den Weg nehmen will.
Die Einteilung ist daher so ausgefallen:

1. Erster Abschnitt: Ubergang von der gemeinen sittlichen Ver-
nunfterkenntnis zur philosophischen.

2. Zweiter Abschnitt: Ubergang von der populiren Moralphilo-
sophie zur Metaphysik der Sitten.

3. Dritter Abschnitt: Letzter Schritt von der Metaphysik der Sit-
ten zur Kritik der reinen praktischen Vernunft. |

9 derselben] AZ; desselben A2

393






10

15

20

25

30

ERSTER ABSCHNITT
Ubergang von der gemeinen sittlichen
Vernunfterkenntnis zur philosophischen

Es ist iiberall nichts in der Welt, ja iiberhaupt auch aufler dersel-
ben zu denken moglich, was ohne Einschrinkung fiir gut konnte
gehalten werden, als allein ein guter Wille. Verstand, Witz, Ur-
teilskraft und wie die Talente des Geistes sonst heiflen mogen,
oder Mut, Entschlossenheit, Beharrlichkeit im Vorsatze, als Ei-
genschaften des Temperaments, sind ohne Zweifel in mancher
Absicht gut und wiinschenswert; aber sie konnen auch duflerst
bose und schidlich werden, wenn der Wille, der von diesen
Naturgaben Gebrauch machen soll und dessen eigentiimliche
Beschaffenheit darum Charakter heifit, nicht gut ist. Mit den
Gliicksgaben ist es ebenso bewandt. Macht, Reichtum, Ehre,
selbst Gesundheit, und das ganze Wohlbefinden und Zufrieden-
heit mit seinem Zustande unter dem Namen der Gliickseligkeit
machen Mut und hierdurch 6fters auch Ubermut, wo nicht ein
guter Wille da ist, der den Einflu} derselben aufs Gemiit, und
hiermit auch das ganze Prinzip zu handeln, berichtige und allge-
mein-zweckmaflig mache; ohne zu erwihnen, daf§ ein verniinfti-
ger unparteiischer Zuschauer sogar am Anblicke eines ununter-
brochenen Wohlergehens eines Wesens, das kein Zug eines reinen
und guten Willens ziert, nimmermehr ein Wohlgefallen haben
kann, und so der gute Wille die unerlifiliche Bedingung selbst
der Wiirdigkeit, glticklich zu sein, auszumachen scheint.

Einige Eigenschaften sind sogar diesem guten Willen selbst be-
forderlich und konnen sein Werk sehr erleichtern, haben aber
demungeachtet kei|nen inneren unbedingten Wert, sondern set-
zen immer noch einen guten Willen voraus, der die Hochschit-
zung, die man ubrigens mit Recht fir sie trigt, einschranke,
und es nicht erlaube, sie fiir schlechthin gut zu halten. Mafligung
in Affekten und Leidenschaften, Selbstbeherrschung und niich-
terne Uberlegung sind nicht allein in vielerlei Absicht gut, son-

29 Hochschitzung] A2; Schitzung A1

394



12 Erster Abschnitt

dern scheinen sogar einen Teil vom inneren Werte der Person aus-
zumachen; allein es fehlt viel daran, um sie ohne Einschrinkung
fir gut zu erklren (so unbedingt sie auch von den Alten geprie-
sen worden). Denn ohne Grundsitze eines guten Willens konnen
sie hochst bose werden, und das kalte Blut eines Bosewichts
macht ihn nicht allein weit gefahrlicher, sondern auch unmittel-
bar in unseren Augen noch verabscheuungswiirdiger, als er
ohne dieses daftir wiirde gehalten werden.

Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt oder ausrich-
tet, nicht durch seine Tauglichkeit zur Erreichung irgend eines
vorgesetzten Zweckes, sondern allein durch das Wollen, d. 1. an
sich, gut, und, fiir sich selbst betrachtet, ohne Vergleich weit ho-
her zu schitzen als alles, was durch ihn zu Gunsten irgend einer
Neigung, ja wenn man will, der Summe aller Neigungen nur im-
mer zustandegebracht werden konnte. Wenngleich durch eine
besondere Ungunst des Schicksals oder durch kirgliche Ausstat-
tung einer stiefmiitterlichen Natur es diesem Willen ginzlich an
Vermogen fehlte, seine Absicht durchzusetzen, wenn bei seiner
grofiten Bestrebung dennoch nichts von ithm ausgerichtet wiirde,
und nur der gute Wille (freilich nicht etwa als ein blofler Wunsch,
sondern als die Aufbietung aller Mittel, so weit sie in unserer Ge-
walt sind) tibrig bliebe: so wiirde er wie ein Juwel doch fiir sich
selbst glinzen, als etwas, das seinen vollen Wert in sich selbst
hat. Die Nitzlichkeit oder Fruchtlosigkeit kann diesem Werte
weder etwas zusetzen noch abnehmen. Sie wiirde gleichsam
nur die Einfassung sein, um ihn im gemeinen Verkehr besser
handhaben zu konnen, oder die Aufmerksamkeit derer, die
noch nicht genug Kenner sind, auf sich zu ziehen, nicht aber,
um ihn Kennern zu empfehlen und seinen Wert zu bestimmen.

Es liegt gleichwohl in dieser Idee von dem absoluten Werte des
bloflen Willens, ohne einigen Nutzen bei Schitzung desselben in
Anschlag zu bringen, etwas so Befremdliches, daff, unerachtet
aller Einstimmung selbst der gemeinen Vernunft mit derselben,
dennoch ein Verdacht entspringen muf3, daf vielleicht blofy hoch-
fliegende Phantasterei insgeheim zum Grunde liege und die Na-

20 als] Zusatz Menzers

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

35

Von der sittlichen Vernunfterkenntnis zur philosophischen 13

tur in ihrer Absicht, warum sie unserem Willen | Vernunft zur Re-
giererin beigelegt habe, falsch verstanden sein moge. Daher wol-
len wir diese Idee aus diesem Gesichtspunkte auf die Priifung
stellen.

In den Naturanlagen eines organisierten, d. i. zweckmiflig zum
Leben eingerichteten Wesens nehmen wir es als Grundsatz an,
dafl kein Werkzeug zu irgendeinem Zwecke in demselben ange-
troffen werde, als was auch zu demselben das schicklichste und
ihm am meisten angemessen ist. Wire nun an einem Wesen, das
Vernunft und einen Willen hat, seine Erbaltung, sein Woblerge-
hen, mit einem Worte seine Gliickseligkeit der eigentliche Zweck
der Natur, so hitte sie ihre Veranstaltung dazu sehr schlecht ge-
troffen, sich die Vernunft des Geschopfs zur Ausrichterin dieser
threr Absicht zu ersehen. Denn alle Handlungen, die es in dieser
Absicht auszuiiben hat, und die ganze Regel seines Verhaltens
wiirden ithm weit genauer durch Instinkt vorgezeichnet, und je-
ner Zweck weit sicherer dadurch haben erhalten werden kénnen,
als es jemals durch Vernunft geschehen kann, und, sollte diese
ja obenein dem beglinstigten Geschopf erteilt worden sein, so
wiirde sie ihm nur dazu haben dienen miissen, um tiber die gliick-
liche Anlage seiner Natur Betrachtungen anzustellen, sie zu be-
wundern, sich ihrer zu erfreuen und der wohltitigen Ursache da-
fiir dankbar zu sein, nicht aber, um sein Begehrungsvermégen
jener schwachen und triiglichen Leitung zu unterwerfen und in
der Naturabsicht zu pfuschen; mit einem Worte, sie wiirde ver-
hiitet haben, dafl Vernunft nicht in praktischen Gebrauch aus-
schliige und die Vermessenheit hitte, mit ihren schwachen Ein-
sichten ihr selbst den Entwurf der Gliickseligkeit und der Mittel,
dazu zu gelangen, auszudenken; die Natur wiirde nicht allein die
Wahl der Zwecke, sondern auch der Mittel selbst {ibernommen,
und beide mit weiser Vorsorge lediglich dem Instinkte anvertraut
haben.

InderTatfinden wirauch, dafi, je mehr eine kultivierte Vernunft
sich mit der Absicht auf den Genuf$ des Lebens und der Gliickse-
ligkeitabgibt, desto weiter der Mensch von der wahren Zufrieden-
heit abkomme, woraus bei vielen, und zwar den versuchtesten im
Gebrauche derselben, wenn sie nuraufrichtig genug sind, es zu ge-

395



396

14 Erster Abschnitt

stehen, ein gewisser Grad von Misologie, d.1. Hafl der Vernunft =

entspringt, weil sie nach dem Uberschlage alles Vorteils, den sie,
ich will nicht sagen von der Erfindung aller Kiinste des gemeinen
Luxus, sondern sogar von den Wissenschaften (die thnen am Ende
auch ein Luxus des Verstandes zu sein scheinen) ziehen, dennoch
finden, dafl sie sich in der Tat nur mehr Miihseligkeit auf | den Hals
gezogen, als an Glickseligkeit gewonnen haben, und dartiber
endlich den gemeineren Schlag der Menschen, welcher der Lei-
tung des bloflen Naturinstinkts niher ist und der seiner Vernunft
nicht viel Einflufl auf sein Tun und Lassen verstattet, eher benei-
den als geringschitzen. Und so weit mufl man gestehen, daf§ das
Urteil derer, die die ruhmredigen Hochpreisungen der Vorteile,
die uns die Vernunft in Ansehung der Gliickseligkeit und Zufrie-
denheit des Lebens verschaffen sollte, sehr mafligen und sogar un-
ter Null herabsetzen, keineswegs grimisch oder gegen die Gute
der Weltregierung undankbar sei, sondern daf§ diesen Urteilen
insgeheim dieIdee von einer anderenund viel wiirdigeren Absicht
ithrer Existenz zum Grunde liege, zu welcher, und nicht der
Gluckseligkeit, die Vernunft ganz eigentlich bestimmt sei, und
welcher darum, als oberster Bedingung, die Privatabsicht des
Menschen grofitenteils nachstehen muf3.

Denn da die Vernunft dazu nicht tauglich genug ist, um den
Willen in Ansehung der Gegenstinde desselben und der Befriedi-
gung aller unserer Bediirfnisse (die sie zum Teil selbst vervielfal-
tigt) sicher zu leiten, als zu welchem Zwecke ein eingepflanzter
Naturinstinkt viel gewisser gefithrt haben wiirde, gleichwohl
aber uns Vernunft als praktisches Vermogen, d. 1. als ein solches,
das Einflul auf den Willen haben soll, dennoch zugeteilt ist, so
mufl die wahre Bestimmung derselben sein, einen nicht etwa in
anderer Absicht als Mittel, sondern an sich selbst guten Willen
hervorzubringen, wozu schlechterdings Vernunft notig war, wo
anders die Natur tiberall in Austeilung ihrer Anlagen zweckmi-
Big zu Werke gegangen ist. Dieser Wille darf also zwar nicht das

10

15

20

25

30

einzige und das ganze, aber er mufl doch das hochste Gut,und zu  *

allem iibrigen, selbst allem Verlangen nach Gliickseligkeit, die

5 scheinen] A2; scheint A7 6 mehr] A2; mehr an A1

35



10

15

20

25

30

35

Von der sittlichen Vernunfterkenntnis zur philosophischen 15

Bedingung sein, in welchem Falle es sich mit der Weisheit der Na-
tur gar wohl vereinigen lifit, wenn man wahrnimmt, dafl die Kul-
tur der Vernunft, die zur ersteren und unbedingten Absicht erfor-
derlich ist, die Erreichung der zweiten, die jederzeit bedingt ist,
namlich der Glickseligkeit, wenigstens in diesem Leben, auf
mancherlei Weise einschrinke, ja sie selbst unter Nichts herab-
bringen kénne, ohne daff die Natur darin unzweckmiflig ver-
fahre, weil die Vernunft, die ihre hochste praktische Bestimmung
in der Griindung eines guten Willens erkennt, bei Erreichung die-
ser Absicht nur einer Zufriedenheit nach ihrer eigenen Art, nim-
lich aus der Erfillung eines Zwecks, den wiederum nur Vernunft
bestimmt, fahig ist, sollte dieses auch mit manchem Abbruch, der
den Zwecken der Neigung geschiceht, verbunden sein. |

Um aber den Begriff eines an sich selbst hochzuschitzenden
und ohne weitere Absicht guten Willens, so wie er schon dem na-
tirlichen gesunden Verstande beiwohnt und nicht sowohl gelehrt
als vielmehr nur aufgeklirt zu werden bedarf, diesen Begriff, der
in der Schitzung des ganzen Werts unserer Handlungen immer
obenan steht und die Bedingung alles iibrigen ausmacht, zu ent-
wickeln: wollen wir den Begriff der Pflicht vor uns nehmen, der
den eines guten Willens, obzwar unter gewissen subjektiven Ein-
schrankungen und Hindernissen, enthilt, die aber doch, weit ge-
fehlt, daf} sie ithn verstecken und unkenntlich machen sollten, thn
vielmehr durch Abstechung heben und desto heller hervorschei-
nen lassen.

Ich tibergehe hier alle Handlungen, die schon als pflichtwidrig
erkannt werden, ob sie gleich in dieser oder jener Absicht niitz-
lich sein mogen; denn bei denen ist gar nicht einmal die Frage,
ob sie aus Pflicht geschehen sein mogen, da sie dieser sogar wider-
streiten. Ich setze auch die Handlungen bei Seite, die wirklich
pilichtmifig sind, zu denen aber Menschen unmittelbar keine
Neigung haben, sie aber dennoch austiben, weil sie durch eine an-
dere Neigung dazu getrieben werden. Denn da lafSt sich leicht un-
terscheiden, ob die pflichtmiflige Handlung aus Pflicht oder aus
selbstsiichtiger Absicht geschehen sei. Weit schwerer ist dieser

11 eines] A2;des A1 15 schon] Zusatz von A2

397



398

16 Erster Abschnitt

Unterschied zu bemerken, wo die Handlung pflichtmifig ist und
das Subjekt noch tiberdem unmittelbare Neigung zu ihr hat. Z. B.
es ist allerdings pflichtmifig, daf} der Krimer seinen unerfahre-
nen Kiufer nicht iiberteure, und, wo viel Verkehr ist, tut dieses
auch der kluge Kaufmann nicht, sondern halt einen festgesetzten
allgemeinen Preis fiir jedermann, so daf§ ein Kind ebenso gut bei
thm kauft als jeder andere. Man wird also ebrlich bedient; allein
das ist lange nicht genug, um deswegen zu glauben, der Kauf-
mann habe aus Pflicht und Grundsitzen der Ehrlichkeit so ver-
fahren; sein Vorteil erforderte es; dafl er aber iiberdem noch
eine unmittelbare Neigung zu den Kiufern haben sollte, um
gleichsam aus Liebe keinem vor dem anderen im Preise den Vor-
zug zu geben, 18t sich hier nicht annehmen. Also war die Hand-
lung weder aus Pflicht, noch aus unmittelbarer Neigung, sondern
blof in eigenntitziger Absicht geschehen.

Dagegen sein Leben zu erhalten, ist Pflicht, und tiberdem hat
jedermann dazu noch eine unmittelbare Neigung. Aber um des-
willen hat die oft dngstliche Sorgfalt, die der grofite Teil der Men-
schen dafiir trigt, doch keinen inneren Wert, und die Maxime
derselben keinen moralischen | Gehalt. Sie bewahren ihr Leben
zwar pflichtmdfiig, aber nicht aus Pflicht. Dagegen, wenn Wider-
wirtigkeiten und hoffnungsloser Gram den Geschmack am Le-
ben ginzlich weggenommen haben, wenn der Ungliickliche,
stark an Seele, tiber sein Schicksal mehr entriistet als kleinmtitig
oder niedergeschlagen, den Tod wiinscht und sein Leben doch er-
halt, ohne es zu lieben, nicht aus Neigung oder Furcht, sondern
aus Pflicht: alsdann hat seine Maxime einen moralischen Gehalt.

Wohltitig sein, wo man kann, ist Pflicht, und tiberdem gibt es
manche so teilnehmend gestimmte Seelen, dafl sie, auch ohne ei-
nen anderen Bewegungsgrund der Eitelkeit oder des Eigennut-
zes, ein inneres Vergniigen daran finden, Freude um sich zu ver-
breiten, und die sich an der Zufriedenheit anderer, sofern sie ihr
Werk ist, ergotzen konnen. Aber ich behaupte, daff in solchem
Falle dergleichen Handlung, so pflichtmifig, so liebenswiirdig
sie auch ist, dennoch keinen wahren sittlichen Wert habe, son-
dern mit anderen Neigungen zu gleichen Paaren gehe, z.E. der
Neigung nach Ehre, die, wenn sie gliicklicherweise auf das trifft,

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

Von der sittlichen Vernunfterkenntnis zur philosophischen 17

was in der Tat gemeinniitzig und pflichtmaflig, mithin ehrenwert
ist, Lob und Aufmunterung, aber nicht Hochschitzung verdient;
denn der Maxime fehlt der sittliche Gehalt, nimlich solche Hand-
lungen nicht aus Neigung, sondern aus Pflicht zu tun. Gesetzt
also, das Gemiit jenes Menschenfreundes wire vom eigenen
Gram umwdolke, der alle Teilnehmung an anderer Schicksal aus-
16scht, er hitte immer noch Vermdgen, anderen Notleidenden
wohlzutun, aber fremde Not riihrte ihn nicht, weil er mit seiner
eigenen genug beschaftigt ist, und nun, da keine Neigung ihn
mehr dazu anreizt, risse er sich doch aus dieser todlichen Unemp-
findlichkeit heraus und tite die Handlung ohne alle Neigung,
lediglich aus Pflicht, alsdenn hat sie allererst ihren echten mora-
lischen Wert. Noch mehr: wenn die Natur diesem oder jenem
iberhaupt wenig Sympathie ins Herz gelegt hitte, wenn er (iibri-
gens ein ehrlicher Mann) von Temperament kalt und gleichgtltig
gegen die Leiden anderer wire, vielleicht weil er selbst gegen
seine eigenen mit der besonderen Gabe der Geduld und aushal-
tenden Starke versehen, dergleichen bei jedem anderen auch vor-
aussetzt oder gar fordert; wenn die Natur einen solchen Mann
(welcher wahrlich nicht ihr schlechtestes Produkt sein wiirde)
nicht eigentlich zum Menschenfreunde gebildet hitte, wiirde er
denn nicht noch in sich einen Quell finden, sich selbst einen
weit hoheren Wert zu geben, als der eines gutartigen Tempera-
ments sein mag? Allerdings! gerade da hebt der Wert des Charak-
ters an, der moralisch |und ohne alle Vergleichung der hochste ist,
namlich daff er wohltue, nicht aus Neigung, sondern aus Pflicht.

Seine eigene Glickseligkeit sichern, ist Pflicht (wenigstens in-
direkt), denn der Mangel der Zufriedenheit mit seinem Zustande,
in einem Gedringe von vielen Sorgen und mitten unter unbefrie-
digten Bediirfnissen, konnte leicht eine grofle Versuchung zur
Ubertretung der Pflichten werden. Aber, auch ohne hier auf
Pflicht zu sehen, haben alle Menschen schon von selbst die mich-
tigste und innigste Neigung zur Glickseligkeit, weil sich gerade
in dieser Idee alle Neigungen zu einer Summe vereinigen. Nur ist

9 ist] A2; wire Al 17 eigenen] korrigiert durch Hartenstein aus
cigene

399



400

18 Erster Abschnitt

die Vorschrift der Gliickseligkeit mehrenteils so beschaffen, daf§
sie einigen Neigungen groflen Abbruch tut und doch der Mensch
sich von der Summe der Befriedigung aller unter dem Namen der
Glickseligkeit keinen bestimmten und sicheren Begriff machen
kann; daher nicht zu verwundern ist, wie eine einzige, in
Ansehung dessen, was sie verheifit, und der Zeit, worin ihre
Befriedigung erhalten werden kann, bestimmte Neigung eine
schwankende Idee tiberwiegen konne, und der Mensch, z.B.
ein Podagrist, wihlen konne, zu genieflen, was ihm schmeckt,
und zu leiden, was er kann, weil er, nach seinem Uberschlage,
hier wenigstens sich nicht durch vielleicht grundlose Erwartun-
gen eines Gliicks, das in der Gesundheit stecken soll, um den Ge-
nufl des gegenwirtigen Augenblicks gebracht hat. Aber auch in
diesem Falle, wenn die allgemeine Neigung zur Glickseligkeit
seinen Willen nicht bestimmte, wenn Gesundheit fiir ihn wenig-
stens nicht so notwendig in diesen Uberschlag gehérte, so bleibt
noch hier, wie in allen anderen Fillen, ein Gesetz tibrig, nimlich
seine Gliickseligkeit zu beférdern, nicht aus Neigung, sondern
aus Pflicht, und da hat sein Verhalten allererst den eigentlichen
moralischen Wert.

So sind ohne Zweifel auch die Schriftstellen zu verstehen, darin
geboten wird, seinen Nichsten, selbst unseren Feind, zu lieben.
Denn Liebe als Neigung kann nicht geboten werden, aber Wohl-
tun aus Pflicht selbst, wenn dazu gleich gar keine Neigung treibt,
ja gar natirliche und unbezwingliche Abneigung widersteht, ist
praktische und nicht pathologische Liebe, die im Willen liegt
und nicht im Hange der Empfindung, in Grundsitzen der Hand-
lung und nicht schmelzender Teilnehmung; jene aber allein kann
geboten werden.

Der zweite Satz ist: eine Handlung aus Pflicht hat ihren mora-
lischen Wert nicht in der Absicht, welche dadurch erreicht werden
soll, sondern in der Maxime, nach der sie beschlossen wird, hangt
also nicht von | der Wirklichkeit des Gegenstandes der Handlung
ab, sondern blofl von dem Prinzip des Wollens, nach welchem die
Handlung, unangesehen aller Gegenstinde des Begehrungsver-

32 sondern ... wird,] A2; und er Af

10

15

20

25

30

35



—_
o

20

25

30

Von der sittlichen Vernunfterkenntnis zur philosophischen 19

mogens, geschehen ist. Daf§ die Absichten, die wir bei Handlun-
gen haben mogen, und ihre Wirkungen, als Zwecke und Triebfe-
dern des Willens, den Handlungen keinen unbedingten und mo-
ralischen Wert erteilen konnen, ist aus dem vorigen klar. Worin

- kann also dieser Wert liegen, wenn er nicht im Willen, in Bezie-

hung auf deren verhoffte Wirkung, bestehen soll? Er kann nir-
gend anders liegen als im Prinzip des Willens, unangesehen der
Zwecke, die durch solche Handlung bewirkt werden konnen;
denn der Wille ist mitten inne zwischen seinem Prinzip
a priori, welches formell ist, und zwischen seiner Triebfeder 4 po-
steriori, welche materiell ist, gleichsam auf einem Scheidewege,
und, da er doch irgend wodurch muf§ bestimmt werden, so
wird er durch das formelle Prinzip des Wollens tiberhaupt be-
stimmt werden miissen, wenn eine Handlung aus Pflicht ge-
schieht, da ihm alles materielle Prinzip entzogen worden.

Den dritten Satz, als Folgerung aus beiden vorigen, wiirde ich
so ausdriicken: Pflicht ist die Norwendigkeit einer Handlung aus
Achtung fiirs Gesetz. Zum Objekte als Wirkung meiner vorha-
benden Handlung kann ich zwar Neigung haben, aber niemals
Achtung, eben darum, weil es blof eine Wirkung und nicht Titig-
keit eines Willens ist. Ebenso kann ich fiir Neigung tiberhaupt, sie
mag nun meine oder eines anderen seine sein, nicht Achtung ha-
ben, ich kann sie hochstens im ersten Falle billigen, im zweiten
bisweilen selbst lieben, d. 1. sie als meinem eigenen Vorteile giin-
stig ansehen. Nur das, was blof§ als Grund, niemals aber als Wir-
kung mit meinem Willen verkniipft ist, was nicht meiner Nei-
gung dient, sondern sie iiberwiegt, wenigstens diese von deren
Uberschlage bei der Wahl ganz ausschliefit, mithin das bloe Ge-
setz fiir sich, kann ein Gegenstand der Achtung und hiermit ein
Gebot sein. Nun soll eine Handlung aus Pflicht den Einfluf§
der Neigung, und mit ihr jeden Gegenstand des Willens ganz ab-
sondern, also bleibt nichts fiir den Willen tibrig, was ihn bestim-
men konne, als objektiv das Gesetz und subjektiv reine Achtung

20 es] korrigiert durch Adickes aus sie 20 und nicht Tétigkeit eines]
A2; meines Al 33 konne] Korrekturvorschlag Kraft/Schionecker:
konnte



401

402

20 Erster Abschnitt

fiir dieses praktische Gesetz, mithin die Maxime!, einem | solchen
Gesetze, selbst mit Abbruch aller meiner Neigungen, Folge zu
leisten.

Es liegt also der moralische Wert der Handlung nicht in der
Wirkung, die daraus erwartet wird, also auch nicht in irgend
einem Prinzip der Handlung, welches seinen Bewegungsgrund
von dieser erwarteten Wirkung zu entlehnen bedarf. Denn alle
diese Wirkungen (Annehmlichkeit seines Zustandes, ja gar Be-
forderung fremder Gliickseligkeit) konnten auch durch andere
Ursachen zustandegebracht werden, und es brauchte also dazu
nicht des Willens eines verniinftigen Wesens; worin gleichwohl
das hochste und unbedingte Gute allein angetroffen werden
kann. Es kann daher nichts anderes als die Vorstellung des Geset-
zes an sich selbst, die freilich nur im verniinftigen Wesen stattfin-
det, sofern sie, nicht aber die verhoffte Wirkung, der Bestim-
mungsgrund des Willens ist, das so vorziigliche Gute, welches
wir sittlich nennen, ausmachen, welches in der Person selbst
schon gegenwirtig ist, die danach handelt, nicht aber allererst
aus der Wirkung erwartet werden darf.? |

U Maxime ist das subjektive Prinzip des Wollens; das objektive Prinzip
(d.1. dasjenige, was allen verniinftigen Wesen auch subjektiv zum prakti-
schen Prinzip dienen wiirde, wenn Vernunft volle Gewalt tiber das Be-
gehrungsvermdogen hitte) ist das praktische Geserz.

2 Man kénnte mir vorwerfen, als suchte ich hinter dem Worte Achtung
nur Zuflucht in einem dunklen Gefiihle, anstatt durch einen Begriff der
Vernunftin der Frage deutliche Auskunft zu geben. Allein wenn Achtung
gleich ein Gefiihl ist, so ist es doch kein durch Einflufl empfangenes, son-
dern durch einen Vernunftbegriff selbstgewirktes Gefiihl und daher von
allen Gefiihlen der ersteren Art, die sich auf Neigung oder Furcht bringen
lassen, spezifisch unterschieden. Was ich unmittelbar als Gesetz fiir mich
erkenne, erkenne ich mit Achtung, welche bloff das Bewufitsein der Un-
terordnung meines Willens unter einem Gesetze, ohne Vermittelung an-
derer Einflisse auf meinen Sinn, bedeutet. Die unmittelbare Bestimmung
des Willens durchs Gesetz und das Bewuftsein derselben heift Achtung,
so daf} diese als Wirkung des Gesetzes aufs Subjekt und nicht als Ursache
desselben angesehen wird. Eigentlich ist Achtung die Vorstellung von

13 daher] A2; also A1

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

35

Von der sittlichen Vernunfterkenntnis zur philosophischen 21

Was kann das aber wohl fiir ein Gesetz sein, dessen Vorstel-
lung, auch ohne auf die daraus erwartete Wirkung Riicksicht zu
nehmen, den Willen bestimmen muf}; damit dieser schlechter-
dings und ohne Einschrinkung gut heiflen konne? Da ich den
Willen aller Antriebe beraubt habe, die thm aus der Befolgung ir-
gend eines Gesetzes entspringen kdnnten, so bleibt nichts als die
allgemeine Gesetzmifligkeit der Handlungen iiberhaupt tibrig,
welche allein dem Willen zum Prinzip dienen soll, d. 1. ich soll
niemals anders verfahren als so, daf§ ich auch wollen konne, meine
Maxime solle ein allgemeines Gesetz werden. Hier ist nun die
blofle Gesetzmifligkeit iiberhaupt (ohne irgend ein auf gewisse
Handlungen bestimmtes Gesetz zum Grunde zu legen) das,
was dem Willen zum Prinzip dient und ihm auch dazu dienen
muf}, wenn Pflicht nicht iiberall ein leerer Wahn und chimiri-
scher Begriff sein soll; hiermit stimmt die gemeine Menschenver-
nunft in ihrer praktischen Beurteilung auch vollkommen tiber-
ein, und hat das gedachte Prinzip jederzeit vor Augen.

Die Frage sei z. B.: darf ich, wenn ich im Gedringe bin, nicht
ein Versprechen tun, in der Absicht, es nicht zu halten? Ich mache
hier leicht den Unterschied, den die Bedeutung der Frage haben
kann, ob es kliiglich, oder ob es pflichtmafig sei, ein falsches Ver-

einem Werte, der meiner Selbstliebe Abbruch tut. Also ist es etwas, was
weder als Gegenstand der Neigung noch der Furcht betrachtet wird, ob-
gleich es mit beiden zugleich etwas analogisches hat. Der Gegenstand der
Achtung ist also lediglich das Geserz, und zwar dasjenige, das wir uns
selbst und doch als an sich notwendig auferlegen. Als Gesetz sind wir
thm unterworfen, ohne die Selbstliebe zu befragen; als uns von uns selbst
auferlegt, ist es doch eine Folge unseres Willens, und hat in der ersten
Riicksicht Analogie mit Furcht, in der zweiten mit Neigung. Alle Ach-
tung fiir eine Person ist eigentlich nur Achtung fiirs Gesetz (der Recht-
schaffenheit sc.), wovon jene uns das Beispiel gibt. Weil wir Erweiterung
unserer Talente auch als Pflicht ansehen, so stellen wir uns an einer Person
von Talenten auch gleichsam das Beispiel eines Gesetzes vor (ihr durch
Ubung hierin hnlich zu werden) und das macht unsere Achtung aus. Al-
les moralische sogenannte Interesse besteht lediglich in der Achtung firs
Gesetz.

15 hiermit] A2; hiermit aber A7 33 (ihr... werden)] Zusatz von A2



403

22 Erster Abschnitt

sprechen zu tun. Das erstere kann ohne Zweifel 6fters stattfin-
den. Zwar sehe ich wohl, daf§ es nicht genug sei, mich vermittelst
dieser Ausflucht aus einer gegenwirtigen Verlegenheit zu ziehen,
sondern wohl iiberlegt werden miisse, ob mir aus dieser Liige
nicht hinterher viel groflere Ungelegenheit entspringen konne,
als die sind, von denen ich mich jetzt befreie, und, da die Folgen
bei aller meiner vermeinten Schlanigkeit nicht so leicht vorauszu-
sehen sind, dafy nicht ein einmal verlorenes Zutrauen mir weit
nachteiliger werden konnte als alles Ubel, das ich jetzt zu vermei-
den gedenke, ob es nicht kliiglicher gehandelt sei, hierbei nach ei-
ner allgemeinen Maxime zu verfahren und es sich zur Gewohn-
heit zu machen, nichts zu versprechen als in der Absicht, es zu
halten. Allein es leuchtet mir hier bald ein, daff eine solche Ma-
xime doch immer nur die besorglichen Folgen zum Grunde
habe. Nun ist es doch etwas ganz anderes, aus Pflicht wahrhaft
zu sein, als aus Besorgnis der nachteiligen Folgen; indem im er-
sten Falle der Begriff der Handlung an sich selbst schon ein Ge-
setz flir mich enthilt, im zweiten ich mich allererst anderwirtsher
umsehen mufl, welche Wirkungen fiir mich wohl damit verbun-
den sein mochten. Denn wenn ich von dem Prinzip der Pflicht
abweiche, so ist es ganz gewif} bose; werde ich aber meiner Ma-
xime der | Klugheit abtriinnig, so kann das mir doch manchmal
sehr vorteilhaft sein, wiewohl es freilich sicherer ist, bei ihr zu
bleiben. Um indessen mich in Ansehung der Beantwortung die-
ser Aufgabe, ob ein liigenhaftes Versprechen pflichtmaflig sei, auf
die allerkiirzeste und doch untriigliche Art zu belehren, so frage
ich mich selbst: wiirde ich wohl damit zufrieden sein, daf§ meine
Maxime (mich durch ein unwahres Versprechen aus Verlegenheit
zu ziehen) als ein allgemeines Gesetz (sowohl fiir mich als an-
dere) gelten solle, und wiirde ich wohl zu mir sagen konnen: es
mag jedermann ein unwahres Versprechen tun, wenn er sich in
Verlegenheit befindet, daraus er sich auf andere Art nicht ziehen
kann? So werde ich bald inne, daf§ ich zwar die Liige, aber ein all-
gemeines Gesetz zu ligen gar nicht wollen konne; denn nach
einem solchen wiirde es eigentlich gar kein Versprechen geben,
weil es vergeblich wiare, meinen Willen in Ansehung meiner
kiinftigen Handlungen anderen vorzugeben, die diesem Vorge-

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

35

Von der sittlichen Vernunfterkenntnis zur philosophischen 23

ben doch nicht glauben, oder, wenn sie es tibereilterweise titen,
mich doch mit gleicher Miinze bezahlen wiirden, mithin meine
Maxime, sobald sie zum allgemeinen Gesetze gemacht wiirde,
sich selbst zerstoren miisse.

Was ich also zu tun habe, damit mein Wollen sittlich gut sei,
dazu brauche ich gar keine weit ausholende Scharfsinnigkeit. Un-
erfahren in Ansehung des Weltlaufs, unfihig, auf alle sich ereig-
nenden Vorfille desselben gefafit zu sein, frage ich mich nur:
Kannst du auch wollen, daff deine Maxime ein allgemeines Ge-
setz werde? Wo nicht, so ist sie verwerflich, und das zwar nicht
um eines dir oder auch anderen daraus bevorstehenden Nachteils
willen, sondern weil sie nicht als Prinzip in eine mogliche allge-
meine Gesetzgebung passen kann; fur diese aber zwingt mir die
Vernunft unmittelbare Achtung ab, von der ich zwar jetzt noch
nicht einsehe, worauf sie sich griinde (welches der Philosoph un-
tersuchen mag), wenigstens aber doch so viel verstehe, daf es eine
Schitzung des Wertes sei, welcher allen Wert dessen, was durch
Neigung angepriesen wird, weit tiberwiegt, und dafl die Notwen-
digkeit meiner Handlungen aus reiner Achtung firs praktische
Gesetz dasjenige sei, was die Pflicht ausmacht, der jeder andere
Bewegungsgrund weichen muf}, weil sie die Bedingung eines
an sich guten Willens ist, dessen Wert tber alles geht.

So sind wir denn in der moralischen Erkenntnis der gemeinen
Menschenvernunft bis zu ihrem Prinzip gelangt, welches sie sich
zwar freilich nicht so in einer allgemeinen Form abgesondert
denkt, aber doch jederzeit wirklich vor Augen hat und zum
Richtmafle ihrer Beurteilung braucht. | Es wire hier leicht zu zei-
gen, wie sie mit diesem Kompasse in der Hand in allen vorkom-
menden Fillen sehr gut Bescheid wisse, zu unterscheiden, was
gut, was bose, pflichtmiflig oder pflichtwidrig sei, wenn man,
ohne sie im mindesten etwas Neues zu lehren, sie nur, wie Sokra-
tes tat, auf ihr eigenes Prinzip aufmerksam macht, und daf} es also
keiner Wissenschaft und Philosophie bediirfe, um zu wissen, was
man zu tun habe, um ehrlich und gut, ja sogar um weise und tu-
gendhaft zu sein. Das liefe sich auch wohl schon zum voraus ver-

17 welcher] A2; welche A1

404



405

24 Erster Abschnitt

muten, daf§ die Kenntnis dessen, was zu tun, mithin auch zu wis-
sen jedem Menschen obliegt, auch jedes, selbst des gemeinsten
Menschen Sache sein werde. Hier kann man es doch nicht ohne
Bewunderung ansehen, wie das praktische Beurteilungsvermo-
gen vor dem theoretischen im gemeinen Menschenverstande so
gar viel voraus habe. In dem letzteren, wenn die gemeine Ver-
nunft es wagt, von den Erfahrungsgesetzen und den Wahrneh-
mungen der Sinne abzugehen, gerit sie in lauter Unbegreiflich-
keiten und Widerspriiche mit sich selbst, wenigstens in ein Chaos
von Ungewiflheit, Dunkelheit und Unbestand. Im praktischen
aber fingt die Beurteilungskraft dann eben allererst an, sich recht
vorteilhaft zu zeigen, wenn der gemeine Verstand alle sinnlichen
Triebfedern von praktischen Gesetzen ausschliefit. Er wird als-
dann sogar subtil, es mag sein, dafl er mit seinem Gewissen
oder anderen Anspriichen in Beziechung auf das, was recht heiflen
soll, schikanieren, oder auch den Wert der Handlungen zu seiner
eigenen Belehrung aufrichtig bestimmen will, und, was das mei-
ste ist, er kann im letzteren Falle sich ebenso gut Hoffnung ma-
chen, es recht zu treffen, als es sich immer ein Philosoph verspre-
chen mag, jaist beinahe noch sicherer hierin als selbst der letztere,
weil dieser doch kein anderes Prinzip als jener haben, sein Urteil
aber, durch eine Menge fremder, nicht zur Sache gehoriger Erwa-
gungen, leicht verwirren und von der geraden Richtung abwei-
chend machen kann. Wire es demnach nicht ratsamer, es in mo-
ralischen Dingen bei dem gemeinen Vernunfturteil bewenden
zu lassen und hochstens nur Philosophie anzubringen, um das
System der Sitten desto vollstindiger und fallicher, imgleichen
die Regeln derselben zum Gebrauche (noch mehr aber zum Dis-
putieren) bequemer darzustellen, nicht aber um selbst in prakti-
scher Absicht den gemeinen Menschenverstand von seiner gliick-
lichen Einfalt abzubringen und ihn durch Philosophie auf einen
neuen Weg der Untersuchung und Belehrung zu bringen?

Es ist eine herrliche Sache um die Unschuld, nur es ist auch
wiederum | sehr schlimm, daf} sie sich nicht wohl bewahren

3 Hier] A2; Gleichwohl A7 16 zu] fehlt in der 3. und 4. Auflage
17 Belehrung] A2; Belohnung A7 21 haben] A2; haben kann A7

10

15

20

25

30



10

15

20

25

30

35

Von der sittlichen Vernunfterkenntnis zur philosophischen 25

laf8t und leicht verfithrt wird. Deswegen bedarf selbst die Weis-
heit — die sonst wohl mehr im Tun und Lassen als im Wissen be-
steht — doch auch der Wissenschaft, nicht um von ihr zu lernen,
sondern ihrer Vorschrift Eingang und Dauerhaftigkeit zu ver-
schaffen. Der Mensch fiihlt in sich selbst ein machtiges Gegenge-
wicht gegen alle Gebote der Pflicht, die ihm die Vernunft so
hochachtungswiirdig vorstellt, an seinen Bediirfnissen und Nei-
gungen, deren ganze Befriedigung er unter dem Namen der
Gliickseligkeit zusammenfafit. Nun gebietet die Vernunft, ohne
doch dabei den Neigungen etwas zu verheiflen, unnachlafilich,
mithin gleichsam mit Zuriicksetzung und Nichtachtung jener
so ungestiimen und dabei so billig scheinenden Anspriiche (die
sich durch kein Gebot wollen autheben lassen), ihre Vorschriften.
Hieraus entspringt aber eine natiirliche Dialektik, d.1. ein Hang,
wider jene strengen Gesetze der Pflicht zu verniinfteln und ihre
Giiltigkeit, wenigstens ihre Reinigkeit und Strenge, in Zweifel
zu ziehen, und sie, wo moglich, unseren Wiinschen und Neigun-
gen angemessener zu machen, d.i. sie im Grunde zu verderben
und um ihre ganze Wiirde zu bringen, welches denn doch selbst
die gemeine praktische Vernunft am Ende nicht gutheiflen kann.

So wird also die gemeine Menschenvernunft nicht durch irgend
ein Bedtirfnis der Spekulation (welches ihr, so lange sie sich ge-
niigt, blofle gesunde Vernunft zu sein, niemals anwandelt), son-
dern selbst aus praktischen Griinden angetrieben, aus ihrem
Kreise zu gehen und einen Schritt ins Feld einer praktischen Phi-
losophie zu tun, um daselbst, wegen der Quelle ihres Prinzips und
richtigen Bestimmung desselben in Gegenhaltung mit den Maxi-
men, die sich auf Bedurfnis und Neigung fuflen, Erkundigung
und deutliche Anweisung zu bekommen, damit sie aus der Verle-
genheit wegen beiderseitiger Anspriiche herauskomme und nicht
Gefahr laufe, durch die Zweideutigkeit, in die sie leicht gerat, um
alle echten sittlichen Grundsitze gebracht zu werden. Also ent-
spinnt sich eben sowohl in der praktischen gemeinen Vernunft,
wenn sie sich kultiviert, unvermerkt eine Dialektik, welche sie
notigt, in der Philosophie Hilfe zu suchen, als es ihr im theoreti-

17 und] A2; wenigstens A7~ 30 herauskomme] A2; komme A1



26 Erster Abschnitt

schen Gebrauche widerfihrt, und die erstere wird daher wohl
ebenso wenig als die andere irgendwo sonst als in einer vollstin-
406 digen Kritik unserer Vernunft Ruhe finden. |



10

15

20

25

30

ZWEITER ABSCHNITT

Ubergang von der populiren sittlichen Weltweisheit
zur Metaphysik der Sitten

Wenn wir unseren bisherigen Begriff der Pflicht aus dem gemei-
nen Gebrauche unserer praktischen Vernunft gezogen haben, so
ist daraus keineswegs zu schlieflen, als hitten wir ihn als einen Er-
fahrungsbegriff behandelt. Vielmehr, wenn wir auf die Erfahrung
vom Tun und Lassen der Menschen achthaben, treffen wir hiu-
fige, und, wie wir selbst einraumen, gerechte Klagen an, daf§
man von der Gesinnung, aus reiner Pflicht zu handeln, so gar
keine sicheren Beispiele anfiihren konne, daf}, wenn gleich man-
ches dem, was Pflicht gebietet, gemdfS geschehen mag, dennoch es
immer noch zweifelhaft sei, ob es eigentlich aus Pflicht geschehe
und also einen moralischen Wert habe. Daher es zu aller Zeit Phi-
losophen gegeben hat, welche die Wirklichkeit dieser Gesinnung
in den menschlichen Handlungen schlechterdings abgeleugnet,
und alles der mehr oder weniger verfeinerten Selbstliebe zu-
geschrieben haben, ohne doch deswegen die Richtigkeit des
Begriffs von Sittlichkeit in Zweifel zu ziehen, vielmehr mit innig-
lichem Bedauern der Gebrechlichkeit und Unlauterkeit der men-
schlichen Natur Erwiahnung taten, die zwar edel genug sei, sich
eine so achtungswiirdige Idee zu ihrer Vorschrift zu machen,
aber zugleich zu schwach, um sie zu befolgen, und welche die
Vernunft, die ihr zur Gesetzgebung dienen sollte, nur dazu
braucht, um das Interesse der Neigungen, es sei einzeln, oder,
wenn es hoch kommt, in ihrer grofiten Vertriglichkeit unter-
einander, zu besorgen. |

In der Tat ist es schlechterdings unméglich, durch Erfahrung
einen einzigen Fall mit volliger Gewif$heit auszumachen, da die
Maxime einer sonst pflichtmafligen Handlung lediglich auf mo-
ralischen Griinden und auf der Vorstellung seiner Pflicht beruht

13 immer noch] A2;s0 A1 13 ob] A2;dafl A7 14 habe. Daher] A2;
habe, dafl A7 21 Erwihnung taten] Zusatz von A2 21 sei] A2; ist
A1 23 welche] fehlt in A2

407



28 Zweiter Abschnitt

habe. Denn es ist zwar bisweilen der Fall, daf§ wir bei der scharf-
sten Selbstprifung gar nichts antreffen, was aufler dem morali-
schen Grunde der Pflicht michtig genug hitte sein konnen, uns
zu dieser oder jener guten Handlung und so grofier Aufopferung
zu bewegen; es kann aber daraus gar nicht mit Sicherheit ge-
schlossen werden, dafy wirklich gar kein geheimer Antrieb der
Selbstliebe unter der bloflen Vorspiegelung jener Idee die eigent-
liche bestimmende Ursache des Willens gewesen sei, daftr wir
denn gerne uns mit einem uns filschlich angemafiten edleren Be-
wegungsgrunde schmeicheln, in der Tat aber selbst durch die an-
gestrengteste Priifung hinter die geheimen Triebfedern niemals
vollig kommen konnen, weil, wenn vom moralischen Werte die
Rede ist, es nicht auf die Handlungen ankommt, die man sieht,
sondern auf jene inneren Prinzipien derselben, die man nicht
sieht.

Man kann auch denen, die alle Sittlichkeit als bloffes Hirnge-
spinst einer durch Eigendiinkel sich selbst tbersteigenden
menschlichen Einbildung verlachen, keinen gewiinschteren
Dienst tun, als thnen einzuriumen, daf§ die Begriffe der Pflicht
(so wie man sich auch aus Gemichlichkeit gerne iiberredet, daf§
es auch mit allen tibrigen Begriffen bewandt sei) lediglich aus
der Erfahrung gezogen werden muflten; denn da bereitet man je-
nen einen sicheren Triumph. Ich will aus Menschenliebe einriu-
men, dafl noch die meisten unserer Handlungen pflichtmaflig

10

15

20

sein; sicht man aber ihr Dichten und Trachten niher an, so stofit =

man allenthalben auf das liebe Selbst, was immer hervorsticht,
worauf, und nicht auf das strenge Gebot der Pflicht, welches
mehrmalen Selbstverleugnung erfordern wiirde, sich ihre Ab-
sicht stiitzt. Man braucht auch eben kein Feind der Tugend, son-
dern nur ein kaltblutiger Beobachter zu sein, der den lebhaftesten
Wunsch fiir das Gute nicht sofort fiir dessen Wirklichkeit hilt,
um (vornehmlich mit zunehmenden Jahren und einer durch Er-
fahrung teils gewitzigten, teils zum Beobachten geschirften Ur-
teilskraft) in gewissen Augenblicken zweifelhaft zu werden, ob
auch wirklich in der Welt irgend wahre Tugend angetroffen

7 blofen] Zusatz von A2 22 mufiten] Vorlinder korrigiert zu miifiten

30

35



10

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 29

werde. Und hier kann uns nun nichts vor dem ganzlichen Abfall
von unseren Ideen der Pflicht bewahren und gegriindete Achtung
gegen ihr Gesetz in der Seele erhalten als die klare Uberzeugung,
dafl, wenn es auch niemals Handlungen gegeben habe, die aus sol-
chen reinen Quellen | entsprungen wiren, dennoch hier auch da-
von gar nicht die Rede sei, ob dies oder jenes geschehe, sondern
die Vernunft fiir sich selbst und unabhingig von allen Erschei-
nungen gebiete, was geschehen soll, mithin Handlungen, von de-
nen die Welt vielleicht bisher noch gar kein Beispiel gegeben hat,
an deren Tunlichkeit sogar der, so alles auf Erfahrung griindet,
sehr zweifeln mochte, dennoch durch Vernunft unnachlafilich
geboten seien, und dafl z. B. reine Redlichkeitin der Freundschaft
um nichts weniger von jedem Menschen gefordert werden

+ konne, wenn es gleich bis jetzt gar keinen redlichen Freund gege-

15

20

25

30

ben haben mochte, weil diese Pflicht als Pflicht tiberhaupt, vor al-
ler Erfahrung, in der Idee einer den Willen durch Griinde a priori
bestimmenden Vernunft liegt.

Setzt man hinzu, daff, wenn man dem Begriffe von Sittlichkeit
nicht gar alle Wahrheit und Beziehung auf irgend ein mogliches
Objekt bestreiten will, man nicht in Abrede ziehen konne, daf§
sein Gesetz von so ausgebreiteter Bedeutung sei, dafl es nicht
blof fiir Menschen, sondern alle verniinftige Wesen iiberbaupt,
nicht blof§ unter zufilligen Bedingungen und mit Ausnahmen,
sondern schlechterdings norwendig gelten miisse; so ist klar,
dafl keine Erfahrung, auch nur auf die Moglichkeit solcher apo-
diktischer Gesetze zu schliefen, Anlafl geben konne. Denn mit
welchem Rechte kénnen wir das, was vielleicht nur unter den zu-
falligen Bedingungen der Menschheit gltig ist, als allgemeine
Vorschrift fiir jede verniinftige Natur in unbeschrinkte Achtung
bringen, und wie sollen Gesetze der Bestimmung unseres Willens
fir Gesetze der Bestimmung des Willens eines verniinftigen We-
sens iberhaupt und, nur als solche, auch fiir den unsrigen gehal-
ten werden, wenn sie bloff empirisch wiren und nicht vollig

12 seien] 3. und 4. Aufl; sei A1 und A2 20 bestreiten] A2; streiten A1
25 Erfahrung] A2; Erfahrung selbst A7

408



409

30 Zweiter Abschnitt

a prioriaus reiner, aber praktischer Vernunft ihren Ursprung nih-
men?

Man konnte auch der Sittlichkeit nicht Gibler raten, als wenn
man sie von Beispielen entlehnen wollte. Denn jedes Beispiel,
was mir davon vorgestellt wird, muff selbst zuvor nach Prinzi-
pien der Moralitit beurteilt werden, ob es auch wiirdig sei, zum
urspriinglichen Beispiele, d.i. zum Muster, zu dienen, keines-
wegs aber kann es den Begriff derselben zuoberst an die Hand ge-
ben. Selbst der Heilige des Evangelii mufl zuvor mit unserem
Ideal der sittlichen Vollkommenheit verglichen werden, che
man ihn dafiir erkennt; auch sagt er von sich selbst: was nennt
ithr mich (den ihr seht) gut, niemand ist gut (das Urbild des Gu-
ten) als der einige Gott (den ihr nicht seht). Woher haben wir
aber den Begriff von Gott, | als dem hochsten Gut? Lediglich
aus der Idee, die die Vernunft a priori vonssittlicher Vollkommen-
heit entwirft und mit dem Begriffe eines freien Willens unzer-
trennlich verkniipft. Nachahmung findet im Sittlichen gar nicht
statt, und Beispiele dienen nur zur Aufmunterung, d. i. sie setzen
die Tunlichkeit dessen, was das Gesetz gebietet, aufler Zweifel,
sie machen das, was die praktische Regel allgemeiner ausdriicke,
anschaulich, konnen aber niemals berechtigen, ihr wahres Origi-
nal, das in der Vernunft liegt, beiseite zu setzen und sich nach Bei-
spielen zu richten.

Wenn es denn keinen echten obersten Grundsatz der Sittlich-
keit gibt, der nicht unabhingig von aller Erfahrung bloff auf
reiner Vernunft beruhen miifite, so glaube ich, es sei nicht notig,
auch nur zu fragen, ob es gut sei, diese Begriffe, so wie sie samt
den ihnen zugehorigen Prinzipien a priori feststehen, im Allge-
meinen (in abstracto) vorzutragen, wofern die Erkenntnis sich
von der gemeinen unterscheiden und philosophisch heiflen soll.
Aber in unseren Zeiten mochte dieses wohl notig sein. Denn
wenn man Stimmen sammelte, ob reine von allem Empirischen
abgesonderte Vernunfterkenntnis, mithin Metaphysik der Sitten,

7 urspriinglichen] A2; echten A7 29 die ... gemeinen] korrigiert
durch Vorlinder aus das Erkenntnif§ sich vom Gemeinen

10

15

20

25

30



Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 31

+ oder populdre praktische Philosophie vorzuziehen sei, so errat

10

15

20

25

30

man bald, auf welche Seite das Ubergewicht fallen werde.

Diese Herablassung zu Volksbegriffen ist allerdings sehr rithm-
lich, wenn die Erhebung zu den Prinzipien der reinen Vernunft
zuvor geschehen und zur vélligen Befriedigung erreicht ist, und
das wiirde heiflen, die Lehre der Sitten zuvor auf Metaphysik
griinden, ihr aber, wenn sie fest steht, nachher durch Popularitat
Eingang verschaffen. Es ist aber duflerst ungereimt, dieser in der
ersten Untersuchung, worauf alle Richtigkeit der Grundsitze an-
kommt, schon willfahren zu wollen. Nicht allein, daf} dieses Ver-
fahren auf das hochst seltene Verdienst einer wahren philosophi-
schen Popularitir niemals Anspruch machen kann, indem es gar
keine Kunst ist, gemeinverstindlich zu sein, wenn man dabei
auf alle grindliche Einsicht Verzicht tut, so bringt es einen ekel-
haften Mischmasch von zusammengestoppelten Beobachtungen
und halbverniinftelnden Prinzipien zum Vorschein, daran sich
schale Kopfe laben, weil es doch etwas gar Brauchbares fiirs all-
tagliche Geschwitz ist, wo Einsehende aber Verwirrung fiihlen
und unzufrieden, ohne sich doch helfen zu konnen, ihre Augen
wegwenden, obgleich Philosophen, die das Blendwerk ganz wohl
durchschauen, wenig Gehor finden, wenn sie auf einige Zeit von
der vorgeb|lichen Popularitit abrufen, um nur allererst nach er-
worbener bestimmter Einsicht mit Recht populir sein zu diirfen.

Man darf nur die Versuche tiber die Sittlichkeit in jenem belieb-
ten Geschmacke ansehen, so wird man bald die besondere Be-
stimmung der menschlichen Natur (mitunter aber auch die
Idee von einer verniinftigen Natur tiberhaupt), bald Vollkom-
menbheit, bald Gliickseligkeit, hier moralisches Gefiihl, dort Got-
tesfurcht, von diesem etwas, von jenem auch etwas, in wunder-
barem Gemische antreffen, ohne dafy man sich einfallen liflt zu
fragen, ob auch tberall in der Kenntnis der menschlichen Natur
(die wir doch nur von der Erfahrung herhaben kénnen) die Prin-
zipien der Sittlichkeit zu suchen seien, und, wenn dieses nicht ist,

1 errit] A2; rit A1 2 das Ubergewicht] A2; die Wahrheit A7
20 wegwenden ... finden] A2; wegwenden, Philosophen aber das Blend-
werk ganz wohl durchschauen, aber wenig Gehor finden A7

410



411

32 Zweiter Abschnitt

wenn die letzteren vollig a priori, frei von allem Empirischen,
schlechterdings in reinen Vernunftbegriffen und nirgend anders,
auch nicht dem mindesten Teile nach, anzutreffen sind, den An-
schlag zu fassen, diese Untersuchung als reine praktische Welt-
weisheit, oder (wenn man einen so verschrieenen Namen nennen
darf) als Metaphysik! der Sitten, lieber ganz abzusondern, sie fiir
sich allein zu ihrer ganzen Vollstandigkeit zu bringen und das Pu-
blikum, das Popularitit verlangt, bis zum Ausgange dieses Unter-
nehmens zu vertrosten.

Esistaber eine solche vollig isolierte Metaphysik der Sitten, die
mit keiner Anthropologie, mit keiner Theologie, mit keiner Phy-
sik oder Hyperphysik, noch weniger mit verborgenen Qualititen
(die man hypophysisch nennen konnte) vermischtist, nicht allein
ein unentbehrliches Substrat aller theoretischen, sicher bestimm-
ten Erkenntnis der Pflichten, sondern zugleich ein Desiderat von
der hochsten Wichtigkeit zur wirklichen Vollziehung ihrer Vor-
schriften. Denn die reine und mit keinem fremden Zusatze von
empirischen Anreizen vermischte Vorstellung der Pflicht und
tiberhaupt des sittlichen Gesetzes hat auf das menschliche Herz
durch den Weg der Vernunft allein (die hierbei zuerst inne
wird, dafl sie fir sich selbst auch praktisch sein kann) einen so
viel michtigeren Einfluf}, als alle anderen Trieb|federn,? die

I Man kann, wenn man will, (so wie die reine Mathematik von der an-
gewandten, die reine Logik von der angewandten unterschieden wird,
also) die reine Philosophie der Sitten (Metaphysik) von der angewandten
(namlich auf die menschliche Natur) unterscheiden. Durch diese Benen-
nung wird man auch sofort erinnert, daf§ die sittlichen Prinzipien nicht
auf die Eigenheiten der menschlichen Natur gegriindet, sondern fiir
sich a priori bestehend sein miissen, aus solchen aber, wie fiir jede ver-
nunftige Natur, also auch fiir die menschliche, praktische Regeln miissen
abgeleitet werden konnen.

2 Ich habe einen Brief vom sel. vortrefflichen Sulzer, worin er mich
fragt: was doch die Ursache sein mége, warum die Lehren der Tugend,
so viel Uberzeugendes sie auch fiir die Vernunft haben, doch so wenig
ausrichten. Meine Antwort wurde durch die Zuriistung dazu, um sie voll-
standig zu geben, verspatet. Allein es ist keine andere, als daff die Lehrer
selbst ihre Begriffe nicht ins Reine gebracht haben, und, indem sie es zu
gut machen wollen, dadurch, dafl sie allerwirts Bewegursachen zum Sitt-

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

Von der popularen sittlichen Weltweisheit zur MdS 33

man aus dem empirischen Felde aufbieten mag, dafl sie im Be-
wufltsein threr Wirde die letzteren verachtet und nach und
nach ihr Meister werden kann; an dessen Statt eine vermischte
Sittenlehre, die aus Triebfedern von Gefiihlen und Neigungen
und zugleich aus Vernunftbegriffen zusammengesetzt ist, das
Gemiit zwischen Bewegursachen, die sich unter kein Prinzip
bringen lassen, die nur sehr zufillig zum Guten, ofters aber
auch zum Boésen leiten kénnen, schwankend machen muf.

Aus dem Angeftihrten erhellt: dafl alle sittlichen Begriffe vollig
aprioriin der Vernunftihren Sitz und Ursprung haben, und dieses
zwar in der gemeinsten Menschenvernunft ebensowohl als in der
im hochsten Mafle spekulativen; daf} sie von keiner empirischen
und darum blof zufilligen Erkenntnis abstrahiert werden kon-
nen; daf} in dieser Reinigkeit thres Ursprungs eben ihre Wiirde
liege, um uns zu obersten praktischen Prinzipien zu dienen;
dafl man jedesmal so viel, als man Empirisches hinzu tut, so viel
auch ihrem echten Einflusse und dem uneingeschrinkten Werte
der Handlungen entziehe; daff es nicht allein die grofite Notwen-
digkeitin theoretischer Absicht, wenn es blof auf Spekulation an-
kommt, erfordere, sondern auch von der grofiten praktischen
Wichtigkeit sei, ihre Begriffe und Gesetze aus reiner Vernunft
zu schopfen, rein und unvermengt vorzutragen, ja den Umfang
dieser ganzen praktischen oder reinen Vernunfterkenntnis, d.1i.
das ganze Vermogen der reinen praktischen Vernunft zu bestim-

lichguten auftreiben, um die Arznei recht kraftig zu machen, sie sie ver-
derben. Denn die gemeinste Beobachtung zeigt, daf}, wenn man eine
Handlung der Rechtschaffenheit vorstellt, wie sie von aller Absicht auf ir-
gend einen Vorteil, in dieser oder einer anderen Welt, abgesondert, selbst
unter den grofiten Versuchungen der Not, oder der Anlockung, mit
standhafter Seele ausgeiibt worden, sie jede dhnliche Handlung, die nur
im mindesten durch eine fremde Triebfeder affiziert war, weit hinter
sich lasse und verdunkle, die Seele erhebe und den Wunsch errege, auch
so handeln zu konnen. Selbst Kinder von mittlerem Alter fithlen diesen
Eindruck, und ihnen sollte man Pflichten auch niemals anders vorstellen.

8 schwankend] A2; verwirrt A1 15 um] Zusatz von A2 23 oder]
und Korrekturvorschlag Vorlinder; aber Korrekturvorschlag Arnoldt



412

34 Zweiter Abschnitt

men, hierin aber nicht, wie es wohl die spekulative Philosophie er-
laubt, ja gar bisweilen notwendig findet, die Prinzipien von der
beson|deren Natur der menschlichen Vernunft abhingig zu ma-
chen, sondern darum, weil moralische Gesetze fiir jedes verniinf-
tige Wesen iiberhaupt gelten sollen, sie schon aus dem allgemei-
nen Begriffe eines verniinftigen Wesens tiberhaupt abzuleiten
und auf solche Weise alle Moral, die zu ihrer Anwendung auf Men-
schen der Anthropologie bedarf, zuerst unabhingig von dieser als
reine Philosophie, d. 1. als Metaphysik, vollstindig (welches sich
indieser Art ganz abgesonderter Erkenntnisse wohl tun 18t) vor-
zutragen, wohl bewuf3t, daf es, ohne im Besitze derselben zu sein,
vergeblich sei, ich will nicht sagen, das Moralische der Pflicht in
allem, was pflichtmaflig ist, genau fur die spekulative Beurteilung
zu bestimmen, sondern so gar im blof} gemeinen und praktischen
Gebrauche, vornehmlich der moralischen Unterweisung, un-
moglich sei, die Sitten auf ihre echten Prinzipien zu griinden
und dadurch reine moralische Gesinnungen zu bewirken und
zum hochsten Weltbesten den Gemiitern einzupfropfen.

Um aber in dieser Bearbeitung nicht blof§ von der gemeinen
sittlichen Beurteilung (die hier sehr achtungswiirdig ist) zur phi-
losophischen, wie sonst geschehen ist, sondern von einer populi-
ren Philosophie, die nicht weiter geht, als sie durch Tappen ver-
mittelst der Beispiele kommen kann, bis zur Metaphysik (die sich
durch nichts Empirisches weiter zurtickhalten lifit und, indem
sie den ganzen Inbegriff der Vernunfterkenntnis dieser Art aus-
messen muf3, allenfalls bis zu Ideen geht, wo selbst die Beispiele
uns verlassen) durch die natiirlichen Stufen fortzuschreiten, miis-
sen wir das praktische Vernunftvermdgen von seinen allgemeinen
Bestimmungsregeln an bis dahin, wo aus ithm der Begriff der
Pflicht entspringt, verfolgen und deutlich darstellen.

Ein jedes Ding der Natur wirkt nach Gesetzen. Nur ein ver-
niinftiges Wesen hat das Vermogen, nach der Vorstellung der Ge-
setze, d. 1. nach Prinzipien zu handeln, oder einen Willen. Da zur
Ableitung der Handlungen von Gesetzen Vernunft erfordert wird,
so ist der Wille nichts anderes als praktische Vernunft. Wenn die

26 Beispiele] A2; Beispicle, die jenen adidquat waren, A7

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

35

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 35

Vernunft den Willen unausbleiblich bestimmt, so sind die Hand-
lungen eines solchen Wesens, die als objektiv notwendig erkannt
werden, auch subjektiv notwendig, d. 1. der Wille ist ein Vermo-
gen, nur dasjenige zu wihlen, was die Vernunft, unabhingig von
der Neigung, als praktisch notwendig, d.i. als gut erkennt. Be-
stimmt aber die Vernunft fir sich allein den Willen nicht hinlidng-
lich, ist dieser noch subjektiven Bedingungen (gewissen Triebfe-
dern) unterworfen, die nicht immer mit den objektiven tiberein-
stimmen; mit | einem Worte, ist der Wille nicht an sich véllig
der Vernunft gemifd (wie es bei Menschen wirklich ist): so sind
die Handlungen, die objektiv als notwendig erkannt werden, sub-
jektiv zufillig, und die Bestimmung eines solchen Willens, objek-
tiven Gesetzen gemaf, ist Notigung, d. 1. das Verhaltnis der objek-
tiven Gesetze zu einem nicht durchaus guten Willen wird vorge-
stellt als die Bestimmung des Willens eines verniinftigen Wesens
zwar durch Griinde der Vernunft, denen aber dieser Wille seiner
Natur nach nicht notwendig folgsam ist.

Die Vorstellung eines objektiven Prinzips, sofern es fiir einen
Willen notigend ist, heifit ein Gebot (der Vernunft) und die For-
mel des Gebots heifit Imperativ.

Alle Imperative werden durch ein Sollen ausgedriickt und zei-
gen dadurch das Verhiltnis eines objektiven Gesetzes der Ver-
nunft zu einem Willen an, der seiner subjektiven Beschaffenheit
nach dadurch nicht notwendig bestimmt wird (eine Nétigung).
Sie sagen, dafl etwas zu tun oder zu unterlassen gut sein wirde,
allein sie sagen es einem Willen, der nicht immer darum etwas
tut, weil ihm vorgestellt wird, daff es zu tun gut sei. Praktisch
gut ist aber, was vermittelst der Vorstellungen der Vernunft, mit-
hin nicht aus subjektiven Ursachen, sondern objektiv, d.i. aus
Griinden, die fiir jedes verniinftige Wesen, als ein solches, gultig
sind, den Willen bestimmt. Es wird vom Angenebhmen unter-
schieden als demjenigen, was nur vermittelst der Empfindung
aus blof§ subjektiven Ursachen, die nur fiir dieses oder jenes sei-
nen Sinn gelten, und nicht als Prinzip der Vernunft, das fir jeder-
mann gilt, auf den Willen Einfluf§ hat.! |

! Die Abhingigkeit des Begehrungsvermdgens von Empfindungen

413

414



414

36 Zweiter Abschnitt

Ein vollkommen guter Wille wiirde also ebensowohl unter ob-
jektiven Gesetzen (des Guten) stehen, aber nicht dadurch als zu
gesetzmafligen Handlungen genorigt vorgestellt werden konnen,
weil er von selbst, nach seiner subjektiven Beschaffenheit, nur
durch die Vorstellung des Guten bestimmt werden kann. Daher
gelten fiir den gortlichen und tiberhaupt fir einen heiligen Willen
keine Imperative; das Sollen ist hier am unrechten Orte, weil das
Wollen schon von selbst mit dem Gesetz notwendig einstimmig
ist. Daher sind Imperative nur Formeln, das Verhiltnis objektiver
Gesetze des Wollens tiberhaupt zu der subjektiven Unvollkom-
menheit des Willens dieses oder jenes verniinftigen Wesens,
z.B. des menschlichen Willens, auszudriicken.

Alle Imperative nun gebieten entweder hypothetisch oder ka-
regorisch. Jene stellen die praktische Notwendigkeit einer mogli-
chen Handlung als Mittel zu etwas anderem, was man will (oder
doch moglich ist, dafl man es wolle), zu gelangen vor. Der kate-
gorische Imperativ wiirde der sein, welcher eine Handlung als
fur sich selbst, ohne Beziehung auf einen anderen Zweck, als ob-
jektiv-notwendig vorstellte.

heiflt Neigung, und diese beweist also jederzeit ein Bediirfnis. Die Abhin-
gigkeit eines zufillig bestimmbaren Willens aber von Prinzipien der Ver-
nunftheifit ein /nteresse. Dieses findet also nur bei einem abhingigen Wil-
len statt, der nicht von selbst jederzeit der Vernunft gemifl ist; beim gott-
lichen Willen kann man sich kein Interesse gedenken. Aber auch der
menschliche Wille kann woran ein Interesse nehmen, ohne darum aus
Interesse zu handeln. Das erste bedeutet das praktische Interesse an der
Handlung, das zweite das pathologische Interesse am Gegenstande der
Handlung. Das erste zeigt nur Abhingigkeit des Willens von Prinzipien
der Vernunft an sich selbst, das zweite von den Prinzipien derselben
zum Behuf der Neigung an, da nimlich die Vernunft nur die praktische
Regel angibt, wie dem Bediirfnisse der Neigung abgeholfen werde. Im er-
sten Falle interessiert mich die Handlung, im zweiten der Gegenstand der
Handlung (sofern er mir angenehm | ist). Wir haben im ersten Abschnitte
gesehen, dafl bei einer Handlung aus Pflicht nicht auf das Interesse am
Gegenstande, sondern bloff an der Handlung selbst und ihrem Prinzip
in der Vernunft (dem Gesetz) gesehen werden miisse.

21 eines zufillig bestimmbaren] A2; des A1

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 37

Weil jedes praktische Gesetz eine mogliche Handlung als gut
und darum, fiir ein durch Vernunft praktisch bestimmbares Sub-
jekt, als notwendig vorstellt, so sind alle Imperative Formeln der
Bestimmung der Handlung, die nach dem Prinzip eines in irgend
einer Art guten Willens notwendig ist. Wenn nun die Handlung
blofl wozu anderes, als Mittel, gut sein wiirde, so ist der Imperativ
hypothetisch; wird sie als an sich gut vorgestellt, mithin als not-
wendig in einem an sich der Vernunft gemafien Willen, als Prinzip
desselben, so ist er kategorisch.

Der Imperativ sagt also, welche durch mich mogliche Hand-
lung gut wire und stellt die praktische Regel in Verhiltnis auf ei-
nen Willen vor, der darum nicht sofort eine Handlung tut, weil sie
gut ist, teils weil das Subjekt nicht immer weifl, daf} sie gut sei,
teils weil, wenn es dieses auch wiifite, die Maximen desselben
doch den objektiven Prinzipien einer praktischen Vernunft zuwi-
der sein konnten.

Der hypothetische Imperativ sagt also nur, dafl die Handlung
zu irgend einer moglichen oder wirklichen Absicht gut sei. Im er-
steren | Falle ist er ein problematisch-, im zweiten asserto-
risch-praktisches Prinzip. Der kategorische Imperativ, der die
Handlung ohne Beziehung auf irgend eine Absicht, d.i. auch
ohne irgend einen anderen Zweck fiir sich als objektiv notwendig
erklart, gilt als ein apodiktisch-praktisches Prinzip.

Man kann sich das, was nur durch Krifte irgend eines verntinf-
tigen Wesens moglich ist, auch fiir irgend einen Willen als mogli-
che Absichtdenken, und daher sind der Prinzipien der Handlung,
sofern diese als notwendig vorgestellt wird, um irgend eine da-
durch zu bewirkende mogliche Absicht zu erreichen, in der Tat
unendlich viel. Alle Wissenschaften haben irgend einen prakti-
schen Teil, der aus Aufgaben besteht, daff irgend ein Zweck fir
uns moglich sei, und aus Imperativen, wie er erreicht werden
konne. Diese konnen daher tiberhaupt Imperative der Ge-
schicklichkeit heiflen. Ob der Zweck verniinftig und gut sei,

5 Art] A2; Absicht A7 11 einen] A2; den A7 19 problematisch-]
Al und A2: problematisch 23 apodiktisch-praktisches] A7 und A2:
apodictisch (practisches) 27 diese] A2; sie Al

415



416

38 Zweiter Abschnitt

davonisthier gar nichtdie Frage, sondern nur, was man tun miisse,
um ihn zu erreichen. Die Vorschriften fiir den Arzt, um seinen
Mann auf griindliche Art gesund zu machen, und fiir einen Gift-
mischer, um ihn sicher zu toten, sind in sofern von gleichem Wert,
als eine jede dazu dient, ihre Absicht vollkommen zu bewirken.
Weil man in der frithen Jugend nicht weif, welche Zwecke uns
im Leben aufstoflen diirften, so suchen Eltern vornehmlich ihre
Kinder recht vielerlei lernen zu lassen und sorgen fir die Ge-
schicklichkeit im Gebrauch der Mittel zu allerlei beliebigen Zwek-
ken, von deren keinem sie bestimmen konnen, ob er etwa wirklich
kiinftig eine Absicht ihres Zoglings werden konne, wovon es in-
dessendoch maoglich ist, dafl er sie einmal haben mochte, und diese
Sorgfaltistso groff, dafl sie dariiber gemeiniglich verabsaumen, ih-
nendas Urteil iber den Wert der Dinge, die sie sich etwa zu Zwek-
ken machen mochten, zu bilden und zu berichtigen.

Es ist gleichwohl ein Zweck, den man bei allen verniinftigen
Wesen (sofern Imperative auf sie, nimlich als abhingige Wesen,
passen) als wirklich voraussetzen kann, und also eine Absicht,
die sie nicht etwa blof§ haben kénnen, sondern von der man sicher
voraussetzen kann, daf} sie solche insgesamt nach einer Natur-
notwendigkeit haben, und das ist die Absicht auf Gliickseligkeit.
Der hypothetische Imperativ, der die praktische Notwendigkeit
der Handlung als Mittel zur Beférderung der Gliickseligkeit vor-
stellt, ist assertorisch. Man darf ihn nicht blof§ als notwendig
zu einer ungewissen, blofl moglichen Absicht vortragen, sondern
zu einer Absicht, die man sicher und @ priori bei jedem Menschen
voraussetzen kann, | weil sie zu seinem Wesen gehort. Nun kann
man die Geschicklichkeit in der Wahl der Mittel zu seinem eige-
nen grofiten Wohlsein Klugheir! im engsten Verstande nennen.

! Das Wort Klugheit wird in zweifachem Sinn genommen, einmal
kann es den Namen Weltklugheit, im zweiten den der Privatklugheit fiih-
ren. Die erste ist die Geschicklichkeit eines Menschen, auf andere Einfluf§

4 in] Zusatz von A2 10 etwa] nicht etwa A7 und A2; korrigiert Men-
zer mit Adickes und Medicus 26 und a priori] Zusatz von A2
27 seinem Wesen] A2; seiner Natur A7

10

15

20

30



10

15

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 39

Also ist der Imperativ, der sich auf die Wahl der Mittel zur eige-
nen Gliickseligkeit bezieht, d. 1. die Vorschrift der Klugheit, noch
immer hypothetisch; die Handlung wird nicht schlechthin, son-
dern nur als Mittel zu einer anderen Absicht geboten.

Endlich gibt es einen Imperativ, der, ohne irgend eine andere
durch ein gewisses Verhalten zu erreichende Absicht als Bedin-
gung zum Grunde zu legen, dieses Verhalten unmittelbar gebie-
tet. Dieser Imperativ ist kategorisch. Er betrifft nicht die Ma-
terie der Handlung und das, was aus ihr erfolgen soll, sondern die
Form und das Prinzip, woraus sie selbst folgt, und das Wesent-
lich-Gute derselben besteht in der Gesinnung, der Erfolg mag
sein, welcher er wolle. Dieser Imperativ mag der der Sitrlich-
keit heiflen.

Das Wollen nach diesen dreierlei Prinzipien wird auch durch
die Ungleichheit der Notigung des Willens deutlich unterschie-
den. Um diese nun auch merklich zu machen, glaube ich, daf§
mansieinihrer Ordnungam angemessensten so benennen wiirde,
wenn man sagte: sie waren entweder Regeln der Geschicklichkeit,

: oder Ratschlige der Klugheit, oder Gebote (Gesetze) der Sittlich-

20

25

30

keit. Denn nur das Geserz fithrt den Begriff einer unbedingtenund
zwar objektiven und mithin allgemein giiltigen Notwendigkeit
bei sich, und Gebote sind Gesetze, denen gehorcht, d. 1. auch wi-
der Neigung Folge geleistet werden mufl. Die Ratgebung enthilt
zwar Notwendigkeit, die aber bloff unter subjektiver zufalliger
Bedingung, ob dieser oder jener Mensch dieses oder jenes zu sei-
ner Gliickseligkeit zihle, gelten kann; dagegen der kategorische
Imperativ durch keine Bedingung eingeschrankt wird, und als ab-

zu haben, um sie zu seinen Absichten zu gebrauchen. Die zweite die Ein-
sicht, alle diese Absichten zu seinem eigenen dauernden Vorteil zu verei-
nigen. Die letztere ist eigentlich diejenige, worauf selbst der Wert der er-
steren zuriickgefiihrt wird, und wer in der ersteren Art klug ist, nicht aber
in der zweiten, von dem konnte man besser sagen: er ist gescheit und ver-
schlagen, im Ganzen aber doch unklug.

24 zufilliger] korrigiert durch Hartenstein aus gefilliger 25 jener]
A2;jene Al



417

40 Zweiter Abschnitt

solut-, obgleich praktisch-notwendig ganz eigentlich ein Gebot
heiflen kann. Man konnte die ersteren Imperative auch technisch
(zur Kunst gehorig), die | zweiten pragmatisch! (zur Wohlfahrt),
die dritten moralisch (zum freien Verhalten uiberhaupt, d.1. zu
den Sitten gehorig) nennen.

Nun entsteht die Frage: wie sind alle diese Imperative moglich?
Diese Frage verlangt nicht zu wissen, wie die Vollziehung der
Handlung, welche der Imperativ gebietet, sondern wie bloff die
Notigung des Willens, die der Imperativ in der Aufgabe ausdriicke,
gedacht werden konne. Wie ein Imperativ der Geschicklichkeit
moglich sei, bedarf wohl keiner besonderen Erorterung. Wer den
Zweck will, will (sofern die Vernunft auf seine Handlungen ent-
scheidenden Einfluf§ hat) auch das dazu unentbehrlich notwen-
dige Mittel, das in seiner Gewaltist. Dieser Satz ist, was das Wollen
betrifft, analytisch; denn in dem Wollen eines Objekts als meiner
Wirkung wird schon meine Kausalitit als handelnde Ursache, d. i.
der Gebrauch der Mittel, gedacht, und der Imperativ zieht den
Begriff notwendiger Handlungen zu diesem Zwecke schon aus
dem Begriff eines Wollens dieses Zwecks heraus (die Mittel selbst
zu einer vorgesetzten Absicht zu bestimmen, dazu gehoren aller-
dings synthetische Sitze, die aber nicht den Grund betreffen, den
Aktus des Willens, sondern das Objekt wirklich zu machen).
Daf}, um eine Linie nach einem sicheren Prinzip in zwei gleiche
Teile zu teilen, ich aus den Enden derselben zwei Kreuzbogen ma-
chen miisse, das lehrt die Mathematik freilich nur durch syntheti-
sche Sitze; aber dafl, wenn ich weiff, durch solche Handlung allein
konne die gedachte Wirkung geschehen, ich, wenn ich die Wir-

! Mich deucht, die eigentliche Bedeutung des Worts pragmatisch
konne so am genauesten bestimmt werden. Denn pragmatisch werden
die Sanktionen genannt, welche eigentlich nicht aus dem Rechte der Staa-
ten, als notwendige Gesetze, sondern aus der Vorsorge fiir die allgemeine
Wohlfahrt flieflen. Pragmatisch ist eine Geschichte abgefafit, wenn sie
klug macht, d. 1. die Welt belehrt, wie sie ihren Vorteil besser, oder wenig-
stens eben so gut, als die Vorwelt, besorgen konne.

1 praktisch-notwendig] A2; praktischnotwendig A7 16 handelnde]
korrigiert durch Menzer aus handelnder

15

20

25

30



10

15

20

25

30

35

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 41

kung vollstandig will, auch die Handlung wolle, die dazu erfor-
derlich ist, ist ein analytischer Satz; denn etwas als eine auf ge-
wisse Art durch mich mégliche Wirkung und mich, in Ansehung
ihrer, auf dieselbe Art handelnd vorstellen, ist ganz einerlei.

Die Imperative der Klugheit wiirden, wenn es nur so leicht
wire, einen bestimmten Begriff von Glickseligkeit zu geben,
mit denen der Geschicklichkeit ganz und gar tibereinkommen,
und ebensowohl analytisch sein. Denn es wiirde ebensowohl
hier als dort heiflen: wer den Zweck will, will auch (der Vernunft
gemif notwendig) die einzigen Mittel, die dazu in | seiner Gewalt
sind. Allein es ist ein Ungliick, dafl der Begriff der Gliickseligkeit
ein so unbestimmter Begriff ist, daff, obgleich jeder Mensch zu
dieser zu gelangen wiinscht, er doch niemals bestimmt und mit
sich selbst einstimmig sagen kann, was er eigentlich wiinsche
und wolle. Die Ursache davon ist: daf§ alle Elemente, die zum Be-
griff der Gliickseligkeit gehoren, insgesamt empirisch sind, d. 1.
aus der Erfahrung miissen entlehnt werden, dafl gleichwohl zur
Idee der Glickseligkeit ein absolutes Ganze, ein Maximum des
Wohlbefindens, in meinem gegenwirtigen und jedem zukunfti-
gen Zustande erforderlich ist. Nun ist’s unmdoglich, dafl das ein-
sehendste und zugleich allervermogendste, aber doch endliche
Wesen sich einen bestimmten Begriff von dem mache, was er
hier eigentlich wolle. Will er Reichtum, wie viel Sorge, Neid
und Nachstellung kénnte er sich dadurch nicht auf den Hals zie-
hen. Will er viel Erkenntnis und Einsicht, vielleicht konnte das
ein nur um desto schirferes Auge werden, um die Ubel, die
sich fiir ihn jetzt noch verbergen und doch nicht vermieden wer-
den konnen, ihm nur um desto schrecklicher zu zeigen, oder sei-
nen Begierden, die ihm schon genug zu schaffen machen, noch
mehr Bedirfnisse aufzubiirden. Will er ein langes Leben, wer
steht ihm dafiir, daf§ es nicht ein langes Elend sein wiirde? Will
er wenigstens Gesundheit, wie oft hat noch Ungemachlichkeit
des Korpers von Ausschweifung abgehalten, darein unbe-
schrinkte Gesundheit wiirde haben fallen lassen, u.s.w. Kurz,
er ist nicht vermdgend, nach irgend einem Grundsatze mit volli-

33 unbeschrinkte] A2; ungeschrinkte A7

418



419

42 Zweiter Abschnitt

ger Gewiflheit zu bestimmen, was ihn wahrhaftig gliicklich ma-
chen werde, darum, weil hierzu Allwissenheit erforderlich sein
wiirde. Man kann also nicht nach bestimmten Prinzipien han-
deln, um gliicklich zu sein, sondern nur nach empirischen Rat-
schligen, z. B. der Diit, der Sparsamkeit, der Hoflichkeit, der Zu-
riickhaltung u. s. w., von welchen die Erfahrung lehrt, dafl sie das
Wohlbefinden im Durchschnitt am meisten befordern. Hieraus
folgt, dafl die Imperative der Klugheit, genau zu reden, gar nicht
gebieten, d.i. Handlungen objektiv als praktisch-norwendig dar-
stellen konnen, dafl sie eher fiir Anratungen (consilia) als Gebote
(praecepta) der Vernunft zu halten sind, daff die Aufgabe: sicher
und allgemein zu bestimmen, welche Handlung die Gliickselig-
keit eines verntinftigen Wesens befordern werde, vollig unauflos-
lich, mithin kein Imperativ in Ansehung derselben moglich sei,
der im strengen Verstande gebote, das zu tun, was gliicklich
macht, weil Gliickseligkeit nicht ein Ideal der Vernunft, sondern
der Einbildungskraft ist, was blof} auf empirischen Griinden be-
ruht, von denen man ver|geblich erwartet, dafl sie eine Handlung
bestimmen sollten, dadurch die Totalitit einer in der Tat unend-
lichen Reihe von Folgen erreicht wiirde. Dieser Imperativ der
Klugheit wiirde indessen, wenn man annimmt, die Mittel zur
Gluckseligkeit lieflen sich sicher angeben, ein analytisch-prakti-
scher Satz sein; denn er ist von dem Imperativ der Geschicklich-
keit nur darin unterschieden, dafl bei diesem der Zweck blof§
moglich, bei jenem aber gegeben ist: da beide aber blof die Mittel
zu demjenigen gebieten, von dem man voraussetzt, dafl man es als
Zweck wollte, so ist der Imperativ, der das Wollen der Mittel fir
den, der den Zweck will, gebietet, in beiden Fallen analytisch. Es
ist also in Ansehung der Moglichkeit eines solchen Imperativs
auch keine Schwierigkeit.

Dagegen wie der Imperativ der Sittlichkeit moglich sei, ist ohne
Zweifel die einzige einer Auflosung bediirftige Frage, da er gar
nicht hypothetisch ist und also die objektiv-vorgestellte Not-
wendigkeit sich auf keine Voraussetzung stiitzen kann, wie bei
den hypothetischen Imperativen. Nur ist immer hierbei nicht
aus der Acht zu lassen, daf§ es durch kein Beispiel, mithin empi-
risch auszumachen sei, ob es tiberall irgend einen dergleichen Im-

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 43

perativ gebe, sondern zu besorgen, dafl alle, die kategorisch schei-
nen, doch versteckterweise hypothetisch sein mogen. Z. B. wenn
es heifft: du sollst nichts betriiglich versprechen; und man nimmt
an, dafl die Notwendigkeit dieser Unterlassung nicht etwa blofle
Ratgebung zur Vermeidung irgend eines anderen Ubels sei, so
daf es etwa hiefle: du sollst nicht ligenhaft versprechen, damit
du nicht, wenn es offenbar wird, dich um den Kredit bringest;
sondern wenn man behauptet, eine Handlung dieser Art misse
fur sich selbst als bose betrachtet werden, der Imperativ des Ver-
bots sei also kategorisch; so kann man doch in keinem Beispiel
mit Gewifheit dartun, dafl der Wille hier ohne andere Triebfeder,
bloff durchs Gesetz, bestimmt werde, ob es gleich so scheint;
denn es ist immer moglich, daff insgeheim Furcht vor Beschi-
mung, vielleicht auch dunkle Besorgnis anderer Gefahren, Ein-
flufl auf den Willen haben mége. Wer kann das Nichtsein einer
Ursache durch Erfahrung beweisen, da diese nichts weiter lehrt,
als dafl wir jene nicht wahrnehmen? Auf solchen Fall aber wiirde
der sogenannte moralische Imperativ, der als ein solcher katego-
risch und unbedingt erscheint, in der Tat nur eine pragmatische
Vorschrift sein, die uns auf unseren Vorteil aufmerksam macht
und uns blof§ lehrt, diesen in Acht zu nehmen.

Wir werden also die Moglichkeit eines kategorischen Impera-
tivs ganzlich a priori zu untersuchen haben, da uns hier der Vorteil
nicht zu | statten kommt, daf} die Wirklichkeit desselben in der Er-
fahrung gegeben, und also die Moglichkeit nicht zur Festsetzung,
sondern blof zur Erklirung notig wire. So viel ist indessen vor-
liufig einzusehen: daff der kategorische Imperativ allein als ein
praktisches Geserz laute, die iibrigen insgesamt zwar Prinzipien
des Willens, aber nicht Gesetze heiflen konnen; weil, was blofl zur
Erreichung einer beliebigen Absicht zu tun notwendig ist, an sich
als zufillig betrachtet werden kann, und wir von der Vorschrift je-
derzeitlos sein konnen, wenn wir die Absicht aufgeben, dahinge-
gen das unbedingte Gebot dem Willen kein Belieben in Ansehung

8 sondern ... Handlung] AZ; sondern eine Handlung A2 12 ob es
gleich] A2; wenns gleich A7 15 Wer] A2; Denn wer A 26 indes-
sen] A2; aber A1

420



421

44 Zweiter Abschnitt

des Gegenteils frei laflt, mithin allein diejenige Notwendigkeit bei
sich fithrt, welche wir zum Gesetze verlangen.

Zweitens ist bei diesem kategorischen Imperativ oder Gesetze
der Sittlichkeit der Grund der Schwierigkeit (die Moglichkeit
desselben einzusehen) auch sehr groff. Er ist ein synthetisch-
praktischer Satz! a priori, und da die Moglichkeit der Sitze dieser
Art einzusehen so viel Schwierigkeit in der theoretischen Er-
kenntnis hat, so 1aflt sich leicht abnehmen, dafl sie im praktischen
nicht weniger haben werde.

Bei dieser Aufgabe wollen wir zuerst versuchen, ob nicht viel-
leicht der blofle Begriff eines kategorischen Imperativs auch die
Formel desselben an die Hand gebe, die den Satz enthilt, der
allein ein kategorischer Imperativ sein kann; denn wie ein solches
absolutes Gebot moglich sei, wenn wir auch gleich wissen, wie es
lautet, wird noch besondere und schwere Bemithung erfordern,
die wir aber zum letzten Abschnitte aussetzen.

Wenn ich mir einen hypothetischen Imperativ iiberhaupt
denke, so weifl ich nicht zum voraus, was er enthalten werde:
bis mir die Bedingung gegeben ist. Denke ich mir aber einen ka-
tegorischen Imperativ, so weify ich sofort, was er enthalte. Denn
da der Imperativ aufler dem Gesetze nur die Notwendigkeit
der Maxime? enthilt, diesem Gesetze | gemif zu sein, das Gesetz

! Ich verkniipfe mit dem Willen, ohne vorausgesetzte Bedingung aus
irgend einer Neigung, die Tat a priori, mithin notwendig (obgleich nur
objektiv, d. 1. unter der Idee einer Vernunft, die tiber alle subjektiven Be-
wegursachen vollige Gewalt hitte). Dieses ist also ein praktischer Satz,
der das Wollen einer Handlung nicht aus einem anderen, schon vorausge-
setzten analytisch ableitet (denn wir haben keinen so vollkommenen Wil-
len), sondern mit dem Begriffe des Willens als eines verniinftigen Wesens
unmittelbar, als etwas, das in ihm nicht enthalten ist, verkniipft.

2 Maxime ist das subjektive Prinzip zu handeln, und mufy vom objek-
tiven Prinzip, nimlich dem praktischen Gesetze, unterschieden werden.

421 Jene enthilt die | praktische Regel, die die Vernunft den Bedingungen

des Subjekts gemif} (6fters der Unwissenheit oder auch den Neigungen

5 synthetisch-praktischer] ~ A2;  synthetisch  praktischer ~ AZ
19 Bedingung] A2; Bedingung in Al hervorgehoben 29 als] Zusatz
von A2 34 den] korrigiert durch Kraft/Schinecker aus: der

10

15

20

25

30



—_
o

20

25

30

Von der popularen sittlichen Weltweisheit zur MdS 45

aber keine Bedingung enthilt, auf die es eingeschrinkt war, so
bleibt nichts als die Allgemeinheit eines Gesetzes tiberhaupt
ibrig, welchem die Maxime der Handlung gemif$ sein soll, und
welche Gemif$heit allein der Imperativ eigentlich als notwendig
vorstellt.

Der kategorische Imperativ ist also nur ein einziger, und zwar
dieser: handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zu-
gleich wollen kannst, dafs sie ein allgemeines Gesetz werde.

Wenn nun aus diesem einigen Imperativ alle Imperative der
Pflicht, als aus ihrem Prinzip, abgeleitet werden konnen, so wer-
den wir, ob wir es gleich unausgemacht lassen, ob nicht tber-
haupt das, was man Pflicht nennt, ein leerer Begriff sei, doch
wenigstens anzeigen konnen, was wir dadurch denken und was
dieser Begriff sagen wolle.

Weil die Allgemeinheit des Gesetzes, wonach Wirkungen ge-
schehen, dasjenige ausmacht, was eigentlich Natur im allgemein-
sten Verstande (der Form nach), d. i. das Dasein der Dinge, heif3t,
sofern es nach allgemeinen Gesetzen bestimmt ist, so konnte der
allgemeine Imperativ der Pflicht auch so lauten: handle so, als ob
die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen zum allge-
meinen Naturgesetze werden sollte.

Nun wollen wir einige Pflichten herzihlen, nach der gewohn-
lichen Einteilung derselben in Pflichten gegen uns selbst und ge-
gen andere Menschen, in vollkommene und unvollkommene
Pflichten.!

desselben) bestimmt, und ist also der Grundsatz, nach welchem das Sub-
jekt handelt; das Gesetz aber ist das objektive Prinzip, giiltig fiir jedes ver-
ninftige Wesen, und der Grundsatz, nach dem es handeln soll, d. 1. ein Im-
perativ.

1 Man muf hier wohl merken, dafl ich die Einteilung der Pflichten fir
eine kiinftige Metaphysik der Sitten mir ganzlich vorbehalte, diese hier
also nur als beliebig (um meine Beispiele zu ordnen) dastehe. Ubrigens
verstehe ich hier unter einer vollkommenen Pflicht diejenige, die keine

3 welchem] Korrekturvorschlag Kraft/Schonecker: welcher (sc. Allge-
meinbeit) 4 der] korrigiert durch Menzer mit Arnoldt auns den
7 durch die] Adickes korrigiert zu von der



422

46 Zweiter Abschnitt

1) Einer, der durch eine Reihe von Ubeln, die bis zur Hoff-
nungslosigkeit angewachsen ist, einen Uberdruf am Leben emp-
findet, ist noch | so weit im Besitze seiner Vernunft, daf} er sich
selbst fragen kann, ob es auch nicht etwa der Pflicht gegen sich
selbst zuwider sei, sich das Leben zu nehmen. Nun versucht er:
ob die Maxime seiner Handlung wohl ein allgemeines Naturge-
setz werden konne. Seine Maxime aber ist: ich mache es mir
aus Selbstliebe zum Prinzip, wenn das Leben bei seiner lingeren
Frist mehr Ubel droht, als es Annchmlichkeit verspricht, es mir
abzukiirzen. Es fragt sich nur noch, ob dieses Prinzip der Selbst-
liebe ein allgemeines Naturgesetz werden konne. Da sicht man
aber bald, daff eine Natur, deren Gesetz es wire, durch dieselbe
Empfindung, deren Bestimmung es ist, zur Beforderung des Le-
bens anzutreiben, das Leben selbst zu zerstoren, thr selbst wider-
sprechen und also nicht als Natur bestehen wiirde, mithin jene
Maxime unmoglich als allgemeines Naturgesetz stattfinden
koénne, und folglich dem obersten Prinzip aller Pflicht ginzlich
widerstreite.

2) Ein anderer sieht sich durch Not gedrungen, Geld zu bor-
gen. Er weifl wohl, dafl er nicht wird bezahlen konnen, sieht
aber auch, daf§ ithm nichts geliehen werden wird, wenn er nicht
festiglich verspricht, es zu einer bestimmten Zeit zu bezahlen.
Er hat Lust, ein solches Versprechen zu tun; noch aber hat er so
viel Gewissen, sich zu fragen: ist es nicht unerlaubt und pflicht-
widrig, sich auf solche Art aus Not zu helfen? Gesetzt, er be-
schlosse es doch, so wiirde seine Maxime der Handlung so lauten:
wenn ich mich in Geldnot zu sein glaube, so will ich Geld borgen
und versprechen, es zu bezahlen, ob ich gleich weifi, es werde nie-
mals geschehen. Nun ist dieses Prinzip der Selbstliebe, oder der

Ausnahme zum Vorteil der Neigung verstattet, und da habe ich nicht blof§
iuflere, sondern auch innere vollkommene Pflichten, welches dem in
Schulen angenommenen Wortgebrauch zuwiderlauft, ich aber hier nicht
zu verantworten gemeinet bin, weil es zu meiner Absicht einerlei ist, ob
man es mir einriumt oder nicht.

8 wenn] A2; daff wenn A1

10

15

20

25

30



10

15

20

25

30

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 47

eigenen Zutraglichkeit, mit meinem ganzen kiinftigen Wohlbe-
finden vielleicht wohl zu vereinigen, allein jetzt ist die Frage:
ob es recht sei? Ich verwandle also die Zumutung der Selbstliebe
in ein allgemeines Gesetz und richte die Frage so ein: wie es denn
stehen wiirde, wenn meine Maxime ein allgemeines Gesetz
wiirde. Da sehe ich nun sogleich, dafl sie niemals als allgemeines
Naturgesetz gelten und mit sich selbst zusammenstimmen
konne, sondern sich notwendig widersprechen miisse. Denn
die Allgemeinheit eines Gesetzes, daf jeder, nachdem er in Not
zu sein glaubt, versprechen konne, was ihm einfillt, mit dem Vor-
satz, es nicht zu halten, wiirde das Versprechen und den Zweck,
den man damit haben mag, selbst unmoglich machen, indem nie-
mand glauben wiirde, dafl ihm was versprochen sei, sondern tiber
alle solche Auferung, als eitles Vorgeben, lachen wiirde.

3) Ein dritter findet in sich ein Talent, welches vermittelst eini-
ger | Kultur ihn zu einem in allerlei Absicht brauchbaren Men-
schen machen konnte. Er sieht sich aber in bequemen Umstinden
und zieht vor, lieber dem Vergniigen nachzuhingen, als sich mit
Erweiterung und Verbesserung seiner gliicklichen Naturanlagen
zu bemiihen. Noch fragt er aber: ob, aufler der Ubereinstim-
mung, die seine Maxime der Verwahrlosung seiner Naturgaben
mit seinem Hange zur Ergotzlichkeit an sich hat, sie auch mit
dem, was man Pflicht nennt, iibereinstimme. Da sieht er nun,
dafl zwar eine Natur nach einem solchen allgemeinen Gesetze
immer noch bestehen konne, obgleich der Mensch (so wie die
Stidsee-Einwohner) sein Talent rosten liefle und sein Leben
bloff auf Miifliggang, Ergotzlichkeit, Fortpflanzung, mit einem
Wort, auf Genuf zu verwenden bedacht wire; allein er kann un-
moglich wollen, dafl dieses ein allgemeines Naturgesetz werde,
oder als ein solches in uns durch Naturinstinkt gelegt sei. Denn
als ein verniinftiges Wesen will er notwendig, daff alle Vermogen
inihm entwickelt werden, weil sie ihm doch zu allerlei moglichen
Absichten dienlich und gegeben sind.

18 zicht] A2; zieht es A1 18 lieber] Zusatz von A2 32 in] Zusatz
von A2 33 und gegeben] Zusarz von A2

423



424

48 Zweiter Abschnitt

4) Noch denkt ein vierter, dem es wohl geht, indessen er sieht,
dafl andere mit groflen Miihseligkeiten zu kimpfen haben (denen
er auch wohl helfen kénnte): was geht’s mich an? Mag doch ein
jeder so gliicklich sein, als es der Himmel will, oder er sich selbst
machen kann, ich werde ihm nichts entziehen, ja nicht einmal
beneiden; nur zu seinem Wohlbefinden oder seinem Beistande
in der Not habe ich nicht Lust etwas beizutragen! Nun kénnte
allerdings, wenn eine solche Denkungsart ein allgemeines Natur-
gesetz wirde, das menschliche Geschlecht gar wohl bestehen,
und ohne Zweifel noch besser, als wenn jedermann von Teilneh-
mung und Wohlwollen schwatzt, auch sich beeifert, gelegentlich
dergleichen auszutiben, dagegen aber auch, wo er nur kann, be-
triigt, das Recht der Menschen verkauft, oder ihm sonst Abbruch
tut. Aber obgleich es moglich ist, dafl nach jener Maxime ein all-
gemeines Naturgesetz wohl bestehen kénnte: so ist es doch un-
moglich, zu wollen, dafl ein solches Prinzip als Naturgesetz
allenthalben gelte. Denn ein Wille, der dieses beschlosse, wiirde
sich selbst widerstreiten, indem der Fille sich doch manche ereig-
nen konnen, wo er anderer Liebe und Teilnehmung bedarf, und
wo er, durch ein solches aus seinem eigenen Willen entsprungenes
Naturgesetz, sich selbst alle Hoffnung des Beistandes, den er sich
wiinscht, rauben wiirde.

Dieses sind nun einige von den vielen wirklichen oder wenig-
stens von uns daftir gehaltenen Pflichten, deren Ableitung aus
dem einigen ange|fiihrten Prinzip klar in die Augen fillt. Man
mufl wollen konnen, dafl eine Maxime unserer Handlung ein all-
gemeines Gesetz werde: dies ist der Kanon der moralischen
Beurteilung derselben tiberhaupt. Einige Handlungen sind so be-
schaffen, daf} ihre Maxime ohne Widerspruch nicht einmal als all-
gemeines Naturgesetz gedacht werden kann; weit gefehlt, daf§
man noch wollen konne, es sollte ein solches werden. Bei anderen
ist zwar jene innere Unmdoglichkeit nicht anzutreffen, aber es ist
doch unmoglich, zu wollen, daff ihre Maxime zur Allgemeinheit

1 4)] Zusatz Kraft/Schinecker ~ 12 er] A2; man A 24 Ableitung]
korrigiert durch Hartenstein ans Abteilung; vgl. 421,10 31 es] sie Kor-
rekturvorschlag Vorlinder

10

15

20

25

30



10

15

20

25

30

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 49

eines Naturgesetzes erhoben werde, weil ein solcher Wille sich
selbst widersprechen wiirde. Man sieht leicht: daff die erstere
der strengen oder engeren (unnachlafllichen) Pflicht, die zweite
nur der weiteren (verdienstlichen) Pflicht widerstreite, und so
alle Pflichten, was die Art der Verbindlichkeit (nicht das Objekt
ithrer Handlung) betrifft, durch diese Beispiele in threr Abhangig-
keit von dem einigen Prinzip vollstindig aufgestellt worden.
Wenn wir nun auf uns selbst bei jeder Ubertretung einer Pflicht
Acht haben, so finden wir, daf} wir wirklich nicht wollen, es solle
unsere Maxime ein allgemeines Gesetz werden, denn das ist uns
unmoglich, sondern das Gegenteil derselben soll vielmehr allge-
mein ein Gesetz bleiben; nur nehmen wir uns die Freiheit, fiir
uns, oder (auch nur fir diesesmal) zum Vorteil unserer Neigung,
davon eine Ausnahme zu machen. Folglich, wenn wir alles aus
einem und demselben Gesichtspunkte, nimlich der Vernunft, er-
wogen, so wiirden wir einen Widerspruch in unserem eigenen
Willen antreffen, nimlich, daf§ ein gewisses Prinzip objektiv als
allgemeines Gesetz notwendig sei und doch subjektiv nicht allge-
mein gelten, sondern Ausnahmen verstatten sollte. Da wir aber
einmal unsere Handlung aus dem Gesichtspunkte eines ganz
der Vernunft gemafien, dann aber auch eben dieselbe Handlung
aus dem Gesichtspunkte eines durch Neigung affizierten Willens
betrachten, so ist wirklich hier kein Widerspruch, wohl aber ein
Widerstand der Neigung gegen die Vorschrift der Vernunft (ant-
agonismus), wodurch die Allgemeinheit des Prinzips (#niversa-
litas) in eine blofle Gemeinglltigkeit (generalitas) verwandelt
wird, dadurch das praktische Vernunftprinzip mit der Maxime
auf dem halben Wege zusammenkommen soll. Ob nun dieses
gleich in unserem eigenen unparteiisch angestellten Urteile nicht
gerechtfertigt werden kann, so beweist es doch, daf} wir die Gtil-
tigkeit des kategorischen Imperativs wirklich anerkennen und
uns (mit aller Achtung fiir denselben) nur einige, wie es uns
scheint, unerhebliche und uns abgedrungene Ausnahmen erlau-

ben. |

7 worden] A2; werden A1

425



50 Zweiter Abschnitt

Wir haben so viel also wenigstens dargetan, daff, wenn Pflicht
ein Begriff ist, der Bedeutung und wirkliche Gesetzgebung fir
unsere Handlungen enthalten soll, diese nur in kategorischen Im-
perativen, keineswegs aber in hypothetischen ausgedriickt wer-
den konne; imgleichen haben wir, welches schon viel ist, den In-
halt des kategorischen Imperativs, der das Prinzip aller Pflicht
(wenn es Uiberhaupt dergleichen gibe) enthalten mifite, deutlich
und zu jedem Gebrauche bestimmt dargestellt. Noch sind wir
aber nicht so weit, a priori zu beweisen, dafl dergleichen Impera-
tiv wirklich stattfinde, daff es ein praktisches Gesetz gebe, wel-
ches schlechterdings und ohne alle Triebfedern fiir sich gebietet,
und daf} die Befolgung dieses Gesetzes Pflicht sei.

Bei der Absicht, dazu zu gelangen, ist es von der duflersten
Wichtigkeit, sich dieses zur Warnung dienen zu lassen, daf}
man es sich ja nicht in den Sinn kommen lasse, die Realitat dieses
Prinzips aus der besonderen Eigenschaft der menschlichen Natur
ableiten zu wollen. Denn Pflicht soll praktisch-unbedingte Not-
wendigkeit der Handlung sein; sie muf} also fir alle verntinftigen
Wesen (auf die nur tiberall ein Imperativ treffen kann) gelten und
allein darum auch fir allen menschlichen Willen ein Gesetz sein.
Was dagegen aus der besonderen Naturanlage der Menschbheit,
was aus gewissen Gefiihlen und Hange, ja sogar womoglich aus
einer besonderen Richtung, die der menschlichen Vernunft eigen
wire, und nicht notwendig fiir den Willen eines jeden verntinfti-
gen Wesens gelten mufite, abgeleitet wird, das kann zwar eine
Maxime fiir uns, aber kein Gesetz abgeben, ein subjektives Prin-
zip, nach welchem wir handeln zu dirfen Hang und Neigung
haben, aber nicht ein objektives, nach welchem wir angewiesen
wiren zu handeln, wenngleich aller unser Hang, Neigung und
Natureinrichtung dawider wire, sogar, daff es um desto mehr
die Erhabenheit und innere Wiirde des Gebots in einer Pflicht
beweist, je weniger die subjektiven Ursachen dafiir, je mehr sie
dagegen sein, ohne doch deswegen die Notigung durchs Gesetz
nur im mindesten zu schwichen und seiner Giiltigkeit etwas zu
benehmen.

Hier sehen wir nun die Philosophie in der Tat auf einen mifili-
chen Standpunkt gestellt, der fest sein soll, unerachtet er weder

10

15

20

25

30

35



10

15

20

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 51

im Himmel noch auf der Erde an etwas gehingt oder woran ge-
stiitzt wird. Hier soll sie ihre Lauterkeit beweisen, als Selbsthal-
terin ihrer Gesetze, nicht als Herold derjenigen, welche ihr ein
eingepflanzter Sinn, oder wer weiff welche vormundschaftliche
Natur einfliistert, die insgesamt, sie mogen immer besser sein |
als gar nichts, doch niemals Grundsitze abgeben konnen, die
die Vernunft diktiert, und die durchaus vollig a priori ihren Quell
und hiermit zugleich ihr gebietendes Ansehen haben missen:
nichts von der Neigung des Menschen, sondern alles von der
Obergewalt des Gesetzes und der schuldigen Achtung fiir das-
selbe zu erwarten, oder den Menschen widrigenfalls zur Selbst-
verachtung und inneren Abscheu zu verurteilen.

Alles also, was empirisch ist, ist, als Zutat zum Prinzip der Sitt-
lichkeit, nicht allein dazu ganz untauglich, sondern der Lauter-
keit der Sitten selbst hochst nachteilig, an welchen der eigentliche
und tber allen Preis erhabene Wert eines schlechterdings guten
Willens eben darin besteht, dafl das Prinzip der Handlung von al-
len Einflissen zufilliger Griinde, die nur Erfahrung an die Hand
geben kann, frei sei. Wider diese Nachlissigkeit oder gar niedrige
Denkungsart, in Aufsuchung des Prinzips unter empirischen Be-
wegursachen und Gesetzen, kann man auch nicht zu viel und zu
oft Warnungen ergehen lassen, indem die menschliche Vernunft
in ihrer Ermiidung gern auf diesem Polster ausruht und in dem

¢ Traume stifler Vorspiegelungen (die sie doch statt der Juno eine

25

30

35

Wolke umarmen lassen) der Sittlichkeit einen aus Gliedern
ganz verschiedener Abstammung zusammengeflickten Bastard
unterschiebt, der allem dhnlich sieht, was man daran sehen will,
nur der Tugend nicht, fiir den, der sie einmal in threr wahren Ge-
stalt erblickt hat.!

I Die Tugend in ihrer eigentlichen Gestalt erblicken, ist nichts anderes
als die Sittlichkeit, von aller Beimischung des Sinnlichen und allem unech-
ten Schmuck des Lohns oder der Selbstliebe entkleidet, darzustellen. Wie
sehr sie alsdenn alles tibrige, was den Neigungen reizend erscheint, ver-
dunkele, kann jeder vermittelst des mindesten Versuchs seiner nicht
ganz fiir alle Abstraktion verdorbenen Vernunft leicht inne werden.

426



427

52 Zweiter Abschnitt

Die Frage ist also diese: ist es ein notwendiges Gesetz fiir alle
verniinftigen Wesen, ihre Handlungen jederzeit nach solchen
Maximen zu beurteilen, von denen sie selbst wollen konnen,
dafl sie zu allgemeinen Gesetzen dienen sollen? Wenn es ein sol-
ches ist, so muf} es (vollig a priori) schon mit dem Begriffe des
Willens eines verniinftigen Wesens tiberhaupt verbunden sein.
Um aber diese Verkniipfung zu entdecken, mufl man, so sehr
man sich auch striubt, einen Schritt hinaus tun, nimlich zur Me-
taphysik, obgleich in ein Gebiet derselben, welches von dem der
spekulativen Philosophie unterschieden ist, namlich in die Meta-
physik der Sitten. | In einer praktischen Philosophie, wo es uns
nicht darum zu tun ist, Griinde anzunehmen, von dem, was ge-
schiehbt, sondern Gesetze von dem, was geschehen soll, ob es
gleich niemals geschieht, d. i. objektiv-praktische Gesetze: da ha-
ben wir nicht nétig, tiber die Griinde Untersuchung anzustellen,
warum etwas gefillt oder mififillt, wie das Vergniigen der blofien
Empfindung vom Geschmacke, und ob dieser von einem allge-
meinen Wohlgefallen der Vernunft unterschieden sei; worauf Ge-
fithl der Lust und Unlust beruhe, und wie hieraus Begierden und
Neigungen, aus diesen aber, durch Mitwirkung der Vernunft,
Maximen entspringen; denn das gehortalles zu einer empirischen
Seelenlehre, welche den zweiten Teil der Naturlehre ausmachen
wiirde, wenn man sie als Philosophie der Natur betrachtet, sofern
sie auf empirischen Gesetzen gegriindet ist. Hier aber ist vom ob-
jektiv-praktischen Gesetze die Rede, mithin von dem Verhilt-
nisse eines Willens zu sich selbst, sofern er sich blof durch Ver-
nunft bestimmt, da denn alles, was aufs Empirische Beziehung
hat, von selbst wegfillt; weil, wenn die Vernunft fiir sich allein
das Verhalten bestimmt (wovon wir die Moglichkeit jetzt eben
untersuchen wollen), sie dieses notwendig a priori tun mufl.

Der Wille wird als ein Vermogen gedacht, der Vorstellung ge-
wisser Gesetze gemdfS sich selbst zum Handeln zu bestimmen.
Und ein solches Vermogen kann nur in verniinftigen Wesen an-
zutreffen sein. Nun ist das, was dem Willen zum objektiven
Grunde seiner Selbstbestimmung dient, der Zweck, und dieser,

27 denn] A2; denn also A1

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

35

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 53

wenn er durch blofle Vernunft gegeben wird, mufl fiir alle ver-
niinftigen Wesen gleich gelten. Was dagegen bloff den Grund
der Moglichkeit der Handlung enthilt, deren Wirkung Zweck
ist, heifft das Mirtel. Der subjektive Grund des Begehrens ist
die Triebfeder, der objektive des Wollens der Bewegungsgrund,
daher der Unterschied zwischen subjektiven Zwecken, die auf
Triebfedern beruhen, und objektiven, die auf Bewegungsgriinde
ankommen, welche fir jedes verntinftige Wesen gelten. Prakti-
sche Prinzipien sind formal, wenn sie von allen subjektiven
Zwecken abstrahieren; sie sind aber material, wenn sie diese,
mithin gewisse Triebfedern, zum Grunde legen. Die Zwecke,
die sich ein verniinftiges Wesen als Wirkungen seiner Handlung
nach Belieben vorsetzt (materiale Zwecke), sind insgesamt nur
relativ; denn nur blof§ ihr Verhaltnis auf ein besonders geartetes
Begehrungsvermdgen des Subjekts gibt ihnen den Wert, der da-
her keine allgemeine fiir alle verniinftige Wesen, und auch nicht
fiir jedes Wollen giiltige und notwendige | Prinzipien, d. i. prakti-
sche Gesetze, an die Hand geben kann. Daher sind alle diese re-
lativen Zwecke nur der Grund von hypothetischen Imperativen.

Gesetzt aber, es gibe etwas, dessen Dasein an sich selbst einen
absoluten Wert hat, was, als Zweck an sich selbst, ein Grund be-
stimmter Gesetze sein konnte, so wiirde in thm, und nur in ihm
allein, der Grund eines moglichen kategorischen Imperativs,
d. 1. praktischen Gesetzes, liegen.

Nun sage ich: der Mensch und iiberhaupt jedes verniinftige
Wesen existiert als Zweck an sich selbst, nicht blof$ als Mittel
zum beliebigen Gebrauche fiir diesen oder jenen Willen, sondern
muf§ in allen seinen, sowohl auf sich selbst, als auch auf andere
verniinftige Wesen gerichteten Handlungen, jederzeit zugleich
als Zweck betrachtet werden. Alle Gegenstande der Neigungen
haben nur einen bedingten Wert; denn wenn die Neigungen
und darauf gegriindete Bediirfnisse nicht wiren, so wiirde ihr Ge-
genstand ohne Wert sein. Die Neigungen selber aber, als Quellen
der Bediirfnisse, haben so wenig einen absoluten Wert, um sie
selbst zu wiinschen, daf} vielmehr ginzlich davon frei zu sein,
der allgemeine Wunsch eines jeden verniinftigen Wesens sein
mufl. Also ist der Wert aller durch unsere Handlung z# erwer-

428



429

54 Zweiter Abschnitt

benden Gegenstinde jederzeit bedingt. Die Wesen, deren Dasein
zwar nicht auf unserem Willen, sondern der Natur beruht, haben
dennoch, wenn sie vernunftlose Wesen sind, nur einen relativen
Wert, als Mittel, und heiflen daher Sachen, dagegen verniinftige
Wesen Personen genannt werden, weil ihre Natur sie schon als
Zwecke an sich selbst, d. 1. als etwas, das nicht blof als Mittel ge-
braucht werden darf, auszeichnet, mithin sofern alle Willkiir ein-
schrankt (und ein Gegenstand der Achtung ist). Dies sind also
nicht blof§ subjektive Zwecke, deren Existenz, als Wirkung unse-
rer Handlung, fiir uns einen Wert hat; sondern objektive Zwecke,
d.i. Dinge, deren Dasein an sich selbst Zweck ist, und zwar ein
solcher, an dessen Statt kein anderer Zweck gesetzt werden
kann, dem sie blofS als Mittel zu Diensten stehen sollten, weil
ohne dieses tiberall gar nichts von absolutem Werte wiirde ange-
troffen werden; wenn aber aller Wert bedingt, mithin zufallig
wire, so konnte fiir die Vernunft tiberall kein oberstes praktisches
Prinzip angetroffen werden.

Wenn es denn also ein oberstes praktisches Prinzip und, in An-
sehung des menschlichen Willens, einen kategorischen Imperativ
geben soll, so mufl es ein solches sein, das aus der Vorstellung des-
sen, was notwendig fiir jedermann Zweck ist, weil es Zweck an
sich selbst ist, ein objektives | Prinzip des Willens ausmacht,
mithin zum allgemeinen praktischen Gesetz dienen kann. Der
Grund dieses Prinzips ist: die verniinftige Natur existiert als
Zweck an sich selbst. So stellt sich notwendig der Mensch sein
eigenes Dasein vor; sofern ist es also ein subjektives Prinzip
menschlicher Handlungen. So stellt sich aber auch jedes andere
verniinftige Wesen sein Dasein, zufolge eben desselben Vernunft-
grundes, der auch fiir mich gilt, vor;! also ist es zugleich ein 0b-
jektives Prinzip, woraus, als einem obersten praktischen Grunde,
alle Gesetze des Willens miissen abgeleitet werden konnen. Der
praktische Imperativ wird also folgender sein: Handle so, daf$

1 Diesen Satz stelle ich hier als Postulat auf. Im letzten Abschnitte wird
man die Griinde dazu finden.

11 ein solcher] korrigiert durch Menzer mit Medicus aus einen solchen

10

15

20

25

30



10

15

20

25

30

35

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 55

du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der Person eines
jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof§ als Mit-
tel brauchest. Wir wollen sehen, ob sich dieses bewerkstelligen
lasse.

Um bei den vorigen Beispielen zu bleiben, so wird

Erstlich, nach dem Begriffe der notwendigen Pflicht gegen sich
selbst, derjenige, der mit Selbstmorde umgeht, sich fragen, ob
seine Handlung mit der Idee der Menschheit, als Zwecks an
sich selbst, zusammen bestehen konne. Wenn er, um einem be-
schwerlichen Zustande zu entflichen, sich selbst zerstort, so be-
dient er sich einer Person blof} als eines Mirtels, zu Erhaltung
eines ertriglichen Zustandes bis zum Ende des Lebens. Der
Mensch aber ist keine Sache, mithin nicht etwas, das blof§ als Mit-
tel gebraucht werden kann, sondern mufl bei allen seinen Hand-
lungen jederzeit als Zweck an sich selbst betrachtet werden. Also
kann ich iiber den Menschen in meiner Person nicht disponieren,
ihn zu verstiimmeln, zu verderben oder zu téten. (Die nihere
Bestimmung dieses Grundsatzes zur Vermeidung alles Mifiver-
standes, z. B. der Amputation der Glieder, um mich zu erhalten,
der Gefahr, der ich mein Leben aussetze, um mein Leben zu er-
halten etc. mufd ich hier vorbeigehen; sie gehort zur eigentlichen
Moral.)

Zweitens, was die notwendige oder schuldige Pflicht gegen an-
dere betrifft, so wird der, so ein liigenhaftes Versprechen gegen
andere zu tun im Sinne hat, sofort einsehen, daf§ er sich eines an-
deren Menschen blof$ als Mittels bedienen will, ohne daf§ dieser
zugleich den Zweck in sich enthalte. Denn der, den ich durch
ein solches Versprechen zu meinen Absichten brauchen will,
kann unméglich in meine Art, gegen ihn zu ver|fahren, ein-
stimmen und also selbst den Zweck dieser Handlung enthalten.
Deutlicher fillt dieser Widerstreit gegen das Prinzip anderer
Menschen in die Augen, wenn man Beispiele von Angriffen auf
Freiheit und Eigentum anderer herbeizieht. Denn da leuchtet
klar ein, dafl der Ubertreter der Rechte der Menschen, sich der
Person anderer blof§ als Mittel zu bedienen, gesonnen sei, ohne
in Betracht zu ziehen, dafl sie, als verniinftige Wesen, jederzeit
zugleich als Zwecke, d.1i. nur als solche, die von eben derselben

430



56 Zweiter Abschnitt

Handlung auch in sich den Zweck miissen enthalten konnen, ge-
schitzt werden sollen.!

Drittens, in Ansehung der zufilligen (verdienstlichen) Pflicht
gegen sich selbst ist’s nicht genug, daf§ die Handlung nicht der
Menschheit in unserer Person, als Zweck an sich selbst, wider-
streite, sie mufd auch dazu zusammenstimmen. Nun sind in der
Menschheit Anlagen zu groflerer Vollkommenheit, die zum
Zwecke der Natur in Ansehung der Menschheit in unserem Sub-
jekt gehoren; diese zu vernachlissigen, wiirde allenfalls wohl mit
der Erbaltung der Menschheit als Zwecks an sich selbst, aber
nicht der Beforderung dieses Zwecks bestehen konnen.

Viertens, in Betreff der verdienstlichen Pflicht gegen andere, ist
der Naturzweck, den alle Menschen haben, ihre eigene Gliickse-
ligkeit. Nun wiirde zwar die Menschheit bestehen kénnen, wenn
niemand zu des anderen Gliickseligkeit was beitriige, dabei aber
ihr nichts vorsitzlich entzoge; allein es ist dieses doch nur eine
negative und nicht positive Ubereinstimmung zur Menschheit
als Zweck an sich selbst, wenn jedermann auch nicht die Zwecke
anderer, soviel an ithm ist, zu beférdern trachtete. Denn das Sub-
jekt, welches Zweck an sich selbst ist, dessen Zwecke miissen,
wenn jene Vorstellung bei mir alle Wirkung tun soll, auch soviel
moglich meine Zwecke sein.

Dieses Prinzip der Menschheit und jeder verntinftigen Natur
uberhauptals Zwecks an sich selbst (welche die oberste einschran-

I Man denke ja nicht, dafl hier das triviale: guod tibi non vis fieri etc.
zur Richtschnur oder Prinzip dienen konne. Denn es ist, obzwar mit ver-
schiedenen Einschrinkungen, nur aus jenem abgeleitet; es kann kein all-
gemeines Gesetz sein, denn es enthilt nicht den Grund der Pflichten ge-
gen sich selbst, nicht der Liebespflichten gegen andere (denn mancher
wiirde es gerne eingehen, daf§ andere ithm nicht wohltun sollen, wenn er
es nur Uberhoben sein diirfte, ihnen Wohltat zu erzeigen), endlich nicht
der schuldigen Pflichten gegen einander; denn der Verbrecher wiirde
aus diesem Grunde gegen seine strafenden Richter argumentieren, u.s. w.

15 dabei] A2; doch A7 24 welche] welches Korrekturvorschlag Vor-
linder; vgl. 428,34: oberstes praktisches Prinzip, namlich das moralische
Gesetz

10

15

20

30



10

15

20

25

30

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 57

kende | Bedingung der Freiheit der Handlungen eines jeden Men-
schen ist), ist nicht aus der Erfahrung entlehnt, erstlich wegen sei-
ner Allgemeinheit, da es auf alle verniinftigen Wesen tiberhaupt
geht, wortiber etwas zu bestimmen keine Erfahrung zureicht;
zweitens, weil darin die Menschheit nicht als Zweck der Men-
schen (subjektiv), d. 1. als Gegenstand, den man sich von selbst
wirklich zum Zwecke macht, sondern als objektiver Zweck,
der, wir mogen Zwecke haben, welche wir wollen, als Gesetz
die oberste einschrinkende Bedingung aller subjektiven Zwecke
ausmachen soll, vorgestellt wird, mithin aus reiner Vernunft ent-
springen mufl. Es liegt nimlich der Grund aller praktischen Ge-
setzgebung objektiv in der Regel und der Form der Allgemein-
heit, die sie ein Gesetz (allenfalls Naturgesetz) zu sein fihig
macht (nach dem ersten Prinzip), subjektiv aber im Zwecke;
das Subjekt aller Zwecke aber ist jedes verniinftige Wesen, als
Zweck an sich selbst (nach dem zweiten Prinzip): hieraus folgt
nun das dritte praktische Prinzip des Willens, als oberste Bedin-
gung der Zusammenstimmung desselben mit der allgemeinen
praktischen Vernunft, die Idee des Willens jedes verniinftigen
Wesens als eines allgemein gesetzgebenden Willens.

Alle Maximen werden nach diesem Prinzip verworfen, die mit
der eigenen allgemeinen Gesetzgebung des Willens nicht zusam-
men bestehen konnen. Der Wille wird also nicht lediglich dem
Gesetze unterworfen, sondern so unterworfen, dafl er auch als
selbstgesetzgebend und eben um deswillen allererst dem Gesetze
(davon er selbst sich als Urheber betrachten kann) unterworfen
angesehen werden muf3.

Die Imperative nach der vorigen Vorstellungsart, nimlich der
allgemein einer Naturordnung ihnlichen Gesetzmafiigkeit der
Handlungen, oder des allgemeinen Zwecksvorzuges verninftiger
Wesen an sich selbst, schlossen zwar von ihrem gebietenden An-

5 der] A2;des A7 10 mithin ... mufl] Menzer korrigiert zu mithin es
aus reiner Vernunft entspringen mufl; Korrekturvorschlag Medicus: es
mithin aus reiner Vernunft entspringen mufl; Kraft/Schonecker: mit-
hin muf§ es aus reiner Vernunft entspringen 23 nicht] A2; nicht als A7
25 selbstgesetzgebend] A2; Selbstgesetzgebend A1

431



432

58 Zweiter Abschnitt

sehen alle Beimischung irgend eines Interesses als Triebfeder aus,
eben dadurch, dafl sie als kategorisch vorgestellt wurden; sie wur-
den aber nur als kategorisch angenommen, weil man dergleichen
annehmen mufite, wenn man den Begriff von Pflicht erkliren
wollte. Daf§ es aber praktische Sitze gibe, die kategorisch ge-
boten, konnte fir sich nicht bewiesen werden, so wenig, wie
es Uberhaupt in diesem Abschnitte auch hier noch geschehen
kann; allein eines hitte doch geschehen konnen, namlich: daf§
die Lossagung von allem Interesse beim Wollen aus Pflicht, als
das spezifische Unterscheidungszeichen des kategorischen vom
hypothetischen Imperativ, in dem Imperativ selbst, durch | irgend
eine Bestimmung, die er enthielte, mit angedeutet wiirde, und
dieses geschieht in gegenwirtiger dritten Formel des Prinzips,
namlich der Idee des Willens eines jeden verniinftigen Wesens
als allgemeingesetzgebenden Willens.

Denn wenn wir einen solchen denken, so kann, obgleich ein
Wille, der unter Gesetzen steht, noch vermittelst eines Interesses
an dieses Gesetz gebunden sein mag, dennoch ein Wille, der
selbst zuoberst gesetzgebend ist, unmdglich sofern von irgend
einem Interesse abhingen; denn ein solcher abhingender Wille
wiirde selbst noch eines anderen Gesetzes bediirfen, welches
das Interesse seiner Selbstliebe auf die Bedingung einer Gultig-
keit zum allgemeinen Gesetz einschrinkte.

Also wiirde das Prinzip eines jeden menschlichen Willens als
eines durch alle seine Maximen allgemein gesetzgebenden Wil-
lens,! wenn es sonst mit ihm nur seine Richtigkeit hitte, sich
zum kategorischen Imperativ darin gar woh! schicken, dafl es,
eben um der Idee der allgemeinen Gesetzgebung willen, sich
auf kein Interesse griindet und also unter allen moglichen Impe-
rativen allein #nbedingt sein kann; oder noch besser, indem wir
den Satz umkehren, wenn es einen kategorischen Imperativ

1 Ich kann hier, Beispiele zur Erlduterung dieses Prinzips anzufthren,
iiberhoben sein, denn die, so zuerst den kategorischen Imperativ und
seine Formel erliuterten, konnen hier alle zu eben dem Zwecke dienen.

7 noch] Al; noch nicht A2 29 allen] Zusatz von A2

10

15

20

25

30



10

15

20

25

30

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 59

gibt (d. 1. ein Gesetz fiir jeden Willen eines verniinftigen Wesens),
so kann er nur gebieten, alles aus der Maxime seines Willens, als
eines solchen, zu tun, der zugleich sich selbst als allgemein ge-
setzgebend zum Gegenstande haben koénnte; denn alsdenn nur
ist das praktische Prinzip und der Imperativ, dem er gehorcht, un-
bedingt, weil er gar kein Interesse zum Grunde haben kann.

Es ist nun kein Wunder, wenn wir auf alle bisherigen Bemii-
hungen, die jemals unternommen worden, um das Prinzip der
Sittlichkeit ausfindig zu machen, zurticksehen, warum sie insge-
samt haben fehlschlagen miissen. Man sah den Menschen durch
seine Pflicht an Gesetze gebunden, man lieff es sich aber nicht
einfallen, dafl er nur seiner eigenen und dennoch allgemeinen
Gesetzgebung unterworfen sei, und daf§ er nur verbunden sei, sei-
nem eigenen, dem Naturzwecke nach aber allgemein gesetzge-
benden, Willen gemiff zu handeln. Denn wenn man sich ihn
nur als einem Gesetz (welches es auch sei) unterworfen dachte:
so muflte dieses ir|gend ein Interesse als Reiz oder Zwang bei
sich fiihren, weil es nicht als Gesetz aus seinem Willen entsprang,
sondern dieser gesetzmiflig von etwas anderem genotigt wurde,
auf gewisse Weise zu handeln. Durch diese ganz notwendige Fol-
gerung aber war alle Arbeit, einen obersten Grund der Pflicht zu
finden, unwiederbringlich verloren. Denn man bekam niemals
Pflicht, sondern Notwendigkeit der Handlung aus einem gewis-
sen Interesse heraus. Dieses mochte nun ein eigenes oder fremdes
Interesse sein. Aber alsdann muflte der Imperativ jederzeit be-
dingt ausfallen und konnte zum moralischen Gebote gar nicht
taugen. Ich will also diesen Grundsatz das Prinzip der Autono-
mie des Willens, im Gegensatz mit jedem anderen, das ich des-
halb zur Heteronomie zihle, nennen.

Der Begriff eines jeden verntinftigen Wesens, das sich durch
alle Maximen seines Willens als allgemein gesetzgebend betrach-
ten mufl, um aus diesem Gesichtspunkte sich selbst und seine
Handlungen zu beurteilen, fithrt auf einen thm anhingenden
sehr fruchtbaren Begriff, nimlich den eines Reichs der Zwecke.

13 seinem] A2; nach seinem A7 27 diesen Grundsatz das] A2; dieses
Al 28 jedem] Korrekturvorschlag Kraft/Schonecker: jenem

433



434

60 Zweiter Abschnitt

Ich verstehe aber unter einem Reiche die systematische Verbin-
dung verschiedener verniinftiger Wesen durch gemeinschaftliche
Gesetze. Weil nun Gesetze die Zwecke ihrer allgemeinen Giiltig-
keit nach bestimmen, so wird, wenn man von dem personlichen
Unterschiede verniinftiger Wesen, imgleichen allem Inhalte ihrer
Privatzwecke abstrahiert, ein Ganzes aller Zwecke (sowohl der
verniinftigen Wesen als Zwecke an sich, als auch der eigenen
Zwecke, die ein jedes sich selbst setzen mag) in systematischer
Verkniipfung, d.i. ein Reich der Zwecke, gedacht werden kon-
nen, welches nach obigen Prinzipien moglich ist.

Denn verniinftige Wesen stehen alle unter dem Geserz, dafl je-
des derselben sich selbst und alle anderen niemals blofS als Mirtel,
sondern jederzeit zugleich als Zweck an sich selbst behandeln
solle. Hierdurch aber entspringt eine systematische Verbindung
verniinftiger Wesen durch gemeinschaftliche objektive Gesetze,
d.i. ein Reich, welches, weil diese Gesetze eben die Beziehung
dieser Wesen aufeinander, als Zwecke und Mittel, zur Absicht ha-
ben, ein Reich der Zwecke (freilich nur ein Ideal) heiflen kann.

Es gehort aber ein verniinftiges Wesen als Glied zum Reiche
der Zwecke, wenn es darin zwar allgemein gesetzgebend, aber
auch diesen Gesetzen selbst unterworfen ist. Es gehort dazu als
Oberhaupt, wenn es als gesetzgebend keinem Willen eines ande-
ren unterworfen ist. |

Das verniinftige Wesen mufl sich jederzeit als gesetzgebend in
einem durch Freiheit des Willens moglichen Reiche der Zwecke
betrachten, es mag nun sein als Glied, oder als Oberhaupt. Den
Platz des letzteren kann es aber nicht blof§ durch die Maxime sei-
nes Willens, sondern nur alsdann, wenn es ein vollig unabhingi-
ges Wesen ohne Bediirfnis und Einschrinkung seines dem Willen
adiquaten Vermogens ist, behaupten.

Moralitdt besteht also in der Beziehung aller Handlung auf die
Gesetzgebung, dadurch allein ein Reich der Zwecke moglich ist.
Diese Gesetzgebung muf} aber in jedem verniinftigen Wesen
selbst angetroffen werden und aus seinem Willen entspringen
konnen, dessen Prinzip also ist: keine Handlung nach einer ande-

14 solle] A2; diirfe A7 17 dieser Wesen] A2; derselben A1

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

35

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 61

ren Maxime zu tun, als so, daff es auch mit ihr bestehen konne,
dafl sie ein allgemeines Gesetz sei, und also nur so, daf§ der Wille
durch seine Maxime sich selbst zugleich als allgemein gesetzge-
bend betrachten kénne. Sind nun die Maximen mit diesem objek-
tiven Prinzip der verniinftigen Wesen, als allgemein gesetzge-
bend, nicht durch ihre Natur schon notwendig einstimmig, so
heif$t die Notwendigkeit der Handlung nach jenem Prinzip prak-
tische Notigung, d.1. Pflicht. Pflicht kommt nicht dem Ober-
haupte im Reiche der Zwecke, wohl aber jedem Gliede, und
zwar allen in gleichem Mafie, zu.

Die praktische Notwendigkeit, nach diesem Prinzip zu han-
deln, d.1. die Pflicht, beruht gar nicht auf Gefiihlen, Antrieben
und Neigungen, sondern blof auf dem Verhiltnisse verntnftiger
Wesen zueinander, in welchem der Wille eines verniinftigen We-
sens jederzeit zugleich als gesetzgebend betrachtet werden muf3,
weil es sie sonst nicht als Zweck an sich selbst denken konnte. Die
Vernunft bezieht also jede Maxime des Willens als allgemein ge-
setzgebend auf jeden anderen Willen und auch auf jede Handlung
gegen sich selbst, und dies zwar nicht um irgendeines anderen
praktischen Bewegungsgrundes oder kiinftigen Vorteils willen,
sondern aus der Idee der Wiirde eines verniinftigen Wesens, das
keinem Gesetze gehorcht als dem, das es zugleich selbst gibt.

Im Reiche der Zwecke hat alles entweder einen Preis oder
eine Wiirde. Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch et-
was anderes, als Aguivalent, gesetzt werden; was dagegen iiber
allen Preis erhaben ist, mithin kein Aquivalent verstattet, das
hat eine Wirde.

Was sich auf die allgemeinen menschlichen Neigungen und Be-
dirfnisse bezieht, hat einen Marktpreis; das, was auch ohne ein
Bediirfnis vorauszusetzen einem gewissen Geschmacke, d. 1. ei-
nem Wohlgefallen am | blofen zwecklosen Spiel unserer Gemiits-
krifte, gemafl ist, einen Affektionspreis; das aber, was die Bedin-
gung ausmacht, unter der allein etwas Zweck an sich selbst sein
kann, hat nicht bloff einen relativen Wert, d.1i. einen Preis, son-
dern einen inneren Wert, d. 1. Wiirde.

Nun ist Moralitit die Bedingung, unter der allein ein verniinf-
tiges Wesen Zweck an sich selbst sein kann; weil nur durch sie es

435



62 Zweiter Abschnitt

moglich ist, ein gesetzgebendes Glied im Reiche der Zwecke zu
sein. Also ist Sittlichkeit und die Menschheit, sofern sie derselben
fahig ist, dasjenige, was allein Wiirde hat. Geschicklichkeit und
Fleif im Arbeiten haben einen Marktpreis; Witz, lebhafte Einbil-
dungskraft und Launen einen Affektionspreis; dagegen Treue im
Versprechen, Wohlwollen aus Grundsitzen (nicht aus Instinkt)
haben einen inneren Wert. Die Natur sowohl als Kunst enthalten
nichts, was sie, in Ermangelung derselben, an ihre Stelle setzen
konnten; denn thr Wert besteht nicht in den Wirkungen, die dar-
aus entspringen, im Vorteil und Nutzen, den sie schaffen, son-
dern in den Gesinnungen, d.1. den Maximen des Willens, die
sich auf diese Art in Handlungen zu offenbaren bereit sind, ob-
gleich auch der Erfolg sie nicht begiinstigte. Diese Handlungen
bediirfen auch keiner Empfehlung von irgendeiner subjektiven
Disposition oder Geschmack, sie mit unmittelbarer Gunst und
Wohlgefallen anzusehen, keines unmittelbaren Hanges oder
Gefiihles fiir dieselben: sie stellen den Willen, der sie ausiibt, als
Gegenstand einer unmittelbaren Achtung dar, dazu nichts als
Vernunft gefordert wird, um sie dem Willen anfzuerlegen, nicht
von ithm zu erschmeicheln, welches letztere bei Pflichten ohne-
dem ein Widerspruch wire. Diese Schitzung gibt also den Wert
einer solchen Denkungsart als Wiirde zu erkennen und setzt sie
iber allen Preis unendlich weg, mit dem sie gar nichtin Anschlag
und Vergleichung gebracht werden kann, ohne sich gleichsam an
der Heiligkeit derselben zu vergreifen.

Und was ist es denn nun, was die sittlich gute Gesinnung oder
die Tugend berechtigt, so hohe Anspriiche zu machen? Es ist
nichts geringeres als der Anteil, den sie dem verniinftigen Wesen
an der allgemeinen Gesetzgebung verschafft, und es hierdurch
zum Gliede in einem moglichen Reiche der Zwecke tauglich
macht, wozu es durch seine eigene Natur schon bestimmt war,
als Zweck an sich selbst und eben darum als gesetzgebend im Rei-
che der Zwecke, in Ansehung aller Naturgesetze als frei, nur den-
jenigen allein gehorchend, die es selbst gibt und nach welchen

17 dieselben] korrigiert durch Vorlinder und Adickes aus dieselbe
19 aufzuerlegen] A2; zu auferlegen Al

10

15

20

25

30



—_
o

20

25

30

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 63

seine Maximen zu einer allgemeinen Gesetzgebung (der es sich
zugleich selbst | unterwirft) gehéren konnen. Denn es hat nichts
einen Wert, als den, welchen ihm das Gesetz bestimmt. Die Ge-
setzgebung selbst aber, die allen Wert bestimmt, muf} eben darum

. eine Wiirde, d.1i. unbedingten, unvergleichbaren Wert haben, fiir

welchen das Wort Achtung allein den geziemenden Ausdruck der
Schitzung abgibt, die ein verntinftiges Wesen tiber sie anzustellen
hat. Autonomie ist also der Grund der Wiirde der menschlichen
und jeder verniinftigen Natur.

Die angefiihrten drei Arten, das Prinzip der Sittlichkeit vorzu-
stellen, sind aber im Grunde nur so viele Formeln eben desselben
Gesetzes, deren die eine die anderen zwei von selbst in sich ver-
einigt. Indessen ist doch eine Verschiedenheit in ithnen, die zwar
eher subjektiv als objektiv-praktisch ist, namlich, um eine Idee
der Vernunft der Anschauung (nach einer gewissen Analogie)
und dadurch dem Gefiihle niher zu bringen. Alle Maximen ha-
ben nimlich

1) eine Form, welche in der Allgemeinheit besteht, und da ist
die Formel des sittlichen Imperativs so ausgedriickt: daf} die
Maximen so miissen gewahlt werden, als ob sie wie allgemeine
Naturgesetze gelten sollten;

2) eine Materie, nimlich einen Zweck, und da sagt die Formel:
dafl das verniinftige Wesen, als Zweck seiner Natur nach, mithin
alsZweckansichselbst,jeder Maxime zur einschrankenden Bedin-
gung aller blof relativen und willkurlichen Zwecke dienen miisse;

3) eine vollstindige Bestimmung aller Maximen durch jene For-
mel, nimlich: daf§ alle Maximen aus eigener Gesetzgebung zu ei-
nem moglichen Reiche der Zwecke, als einem Reiche der Natur!,

! Die Teleologie erwigt die Natur als ein Reich der Zwecke, die Moral
ein mogliches Reich der Zwecke als ein Reich der Natur. Dort ist das
Reich der Zwecke eine theoretische Idee, zu Erkliarung dessen, was da
ist. Hier ist es eine praktische Idee, um das, was nicht da ist, aber durch

1 es] korrigiert durch Hartenstein ans er 3 den, welchen] A2; der A1
14 subjektiv] Vorlinder korrigiert zu subjektiv- 22 Materie] Maxime
A1 und A2; korrigiert durch Menzer und Arnoldt aus Maxime 27 aus]
A2;als Al

436



437

64 Zweiter Abschnitt

zusammenstimmen sollen. Der Fortgang geschieht hier, wie
durch die Kategorien der Einheit der Form des Willens (der All-
gemeinheit desselben), der Vielbeit der Materie (der Objekte,
d. 1. der Zwecke), und der Allbeit oder Totalitit des Systems der-
selben. Man tut aber besser, wenn man in der sittlichen Beurtei-
lung immer nach der strengen Methode verfihrt und die allge-
meine Formel des kategorischen Imperativs zum Grunde legt:
handle nach der Maxime, die sich selbst zugleich zum allgemeinen
Gel|setze machen kann. Will man aber dem sittlichen Gesetze zu-
gleich Eingang verschaffen: so ist sehr ntitzlich, ein und eben die-
selbe Handlung durch benannte drei Begriffe zu fihren und sie
dadurch, so viel sich tun 1f8t, der Anschauung zu nihern.

Wir konnen nunmehr da endigen, von wo wir im Anfange aus-
gingen, nimlich dem Begriffe eines unbedingt guten Willens. Der
Wille ist schlechterdings gut, der nicht bose sein, mithin dessen
Maxime, wenn sie zu einem allgemeinen Gesetze gemacht
wird, sich selbst niemals widerstreiten kann. Dieses Prinzip ist
also auch sein oberstes Gesetz: handle jederzeit nach derjenigen
Maxime, deren Allgemeinheit als Gesetzes du zugleich wollen
kannst; dieses ist die einzige Bedingung, unter der ein Wille nie-
mals mit sich selbst im Widerstreite sein kann, und ein solcher
Imperativ ist kategorisch. Weil die Giiltigkeit des Willens, als ei-
nes allgemeinen Gesetzes fiir mogliche Handlungen, mit der all-
gemeinen Verkniipfung des Daseins der Dinge nach allgemeinen
Gesetzen, die das Formale der Natur tiberhaupt ist, Analogie hat,
so kann der kategorische Imperativ auch so ausgedriickt werden:
Handle nach Maximen, die sich selbst zugleich als allgemeine
Naturgesetze zum Gegenstande haben konnen. So ist also die
Formel eines schlechterdings guten Willens beschaffen.

Die vernunftige Natur nimmt sich dadurch vor den ubrigen
aus, daff sie ihr selbst einen Zweck setzt. Dieser wiirde die Mate-

unser Tun und Lassen wirklich werden kann, und zwar eben dieser Idee
gemaf}, zustande zu bringen.

1 wie] wie dort Korrekturvorschlag Vorlinder. Vgl. Kants Anm. kurz
zuvor 30 den] Korrekturvorschlag Kraft/Schonecker: der

10

15

20

25



10

15

20

25

30

35

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 65

rie eines jeden guten Willens sein. Da aber in der Idee eines ohne
einschrinkende Bedingung (der Erreichung dieses oder jenes
Zwecks) schlechterdings guten Willens durchaus von allem zu
bewirkenden Zwecke abstrahiert werden muff (als der jeden Wil-
len nur relativ gut machen wiirde), so wird der Zweck hier nicht
als ein zu bewirkender, sondern selbststindiger Zweck, mithin
nur negativ, gedacht werden miissen, d.i. dem niemals zuwider
gehandelt, der also niemals bloff als Mittel, sondern jederzeit zu-
gleich als Zweck in jedem Wollen geschitzt werden mufl. Dieser
kann nun nichts anderes als das Subjekt aller moglichen Zwecke
selbst sein, weil dieses zugleich das Subjekt eines moglichen
schlechterdings guten Willens ist; denn dieser kann, ohne Wider-
spruch, keinem anderen Gegenstande nachgesetzt werden. Das
Prinzip: handle in Beziehung auf ein jedes verniinftige Wesen
(auf dich selbst und andere) so, daf§ es in deiner Maxime zugleich
als Zweck an sich selbst gelte, ist demnach mit dem Grundsatze:
handle nach einer Maxime, die ihre eigene allgemeine Giiltigkeit
fiir jedes verniinftige Wesen | zugleich in sich enthilt, im Grunde
einerlei. Denn daf§ ich meine Maxime im Gebrauche der Mittel zu
jedem Zwecke auf die Bedingung ihrer Allgemeingiltigkeit, als
eines Gesetzes fir jedes Subjekt einschranken soll, sagt ebenso-
viel, als das Subjekt der Zwecke, d.i. das verntinftige Wesen
selbst, muf§ niemals bloff als Mittel, sondern als oberste ein-
schrinkende Bedingung im Gebrauche aller Mittel, d. 1. jederzeit
zugleich als Zweck, allen Maximen der Handlungen zum Grunde
gelegt werden.

Nun folgt hieraus unstreitig: daf§ jedes verniinftige Wesen, als
Zweck an sich selbst, sich in Ansehung aller Gesetze, denen es
nur immer unterworfen sein mag, zugleich als allgemein gesetz-
gebend miisse ansehen konnen, weil eben diese Schicklichkeit
seiner Maximen zur allgemeinen Gesetzgebung es als Zweck an
sich selbst auszeichnet, imgleichen, daf dieses seine Wiirde (Pra-
rogativ) vor allen bloflen Naturwesen es mit sich bringe, seine
Maximen jederzeit aus dem Gesichtspunkte seiner selbst, zu-
gleich aber auch jedes anderen verniinftigen als gesetzgebenden

14 Prinzip] A2; Prinzip aber A1

438



439

66 Zweiter Abschnitt

Wesens (die darum auch Personen heifien), nehmen zu mussen.
Nun ist auf solche Weise eine Welt verniinftiger Wesen (mundus
intelligibilis) als ein Reich der Zwecke moglich, und zwar durch
die eigene Gesetzgebung aller Personen als Glieder. Demnach
muf ein jedes verntinftige Wesen so handeln, als ob es durch seine
Maximen jederzeit ein gesetzgebendes Glied im allgemeinen Rei-
che der Zwecke wire. Das formale Prinzip dieser Maximen ist:
handle so, als ob deine Maxime zugleich zum allgemeinen Ge-
setze (aller verniinftigen Wesen) dienen sollte. Ein Reich der
Zwecke ist also nur moglich nach der Analogie mit einem Reiche
der Natur, jenes aber nur nach Maximen, d. i. sich selbst auferleg-
ten Regeln, diese nur nach Gesetzen duferlich gendtigter wirken-
der Ursachen. Dem unerachtet gibt man doch auch dem Natur-
ganzen, ob es schon als Maschine angesehen wird, dennoch,
sofern es auf verniinftige Wesen, als seine Zwecke, Beziehung
hat, aus diesem Grunde den Namen eines Reichs der Natur.
Ein solches Reich der Zwecke wiirde nun durch Maximen, deren
Regel der kategorische Imperativ aller verniinftigen Wesen vor-
schreibt, wirklich zustande kommen, wenn sie allgemein befolgt
wiirden. Allein, obgleich das verniinftige Wesen darauf nicht
rechnen kann, daff, wenn es auch gleich diese Maxime selbst
puinktlich befolgte, darum jedes andere eben derselben treu sein
wiirde, imgleichen, daf§ das Reich der Natur und die zweckmi-
Bige Anordnung desselben, mit ihm, als einem schicklichen
Gliede, zu einem durch ihn selbst moglichen Reiche der Zwecke
zusammenstimmen, d.i. seine Erwartung der Gliickselig|keit
begiinstigen werde; so bleibt doch jenes Gesetz: handle nach Ma-
ximen eines allgemein gesetzgebenden Gliedes zu einem blof}
moglichen Reiche der Zwecke, in seiner vollen Kraft, weil es ka-
tegorisch gebietend ist. Und hierin liegt eben das Paradoxon: daf§
blof} die Wiirde der Menschheit als verniinftiger Natur, ohne ir-
gend einen anderen dadurch zu erreichenden Zweck oder Vorteil,
mithin die Achtung fir eine blofle Idee, dennoch zur unnachlafi-

4 Demnach] A2; Dennoch A7 12 diese] dieses Korrekturvorschlag
Vorlinder 12 duflerlich] A2; auch duflerlich A7 18 aller] Harten-
stein korrigiert zu allen 25 ihn] es Korrekturvorschlag Menzer

5

10

15

25

30



10

15

20

25

30

35

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 67

lichen Vorschrift des Willens dienen sollte, und dafl gerade in die-
ser Unabhingigkeit der Maxime von allen solchen Triebfedern
die Erhabenheit derselben bestehe und die Wiirdigkeit eines je-
den verniinftigen Subjekts, ein gesetzgebendes Glied im Reiche
der Zwecke zu sein; denn sonst wiirde es nur als dem Naturge-
setze seiner Bediirfnisse unterworfen vorgestellt werden miissen.
Obgleich auch das Naturreich sowohl als das Reich der Zwecke
als unter einem Oberhaupte vereinigt gedacht wiirde und da-
durch das letztere nicht mehr blofle Idee bliebe, sondern wahre
Realitit erhielte, so wiirde hierdurch zwar jener der Zuwachs
einer starken Triebfeder, niemals aber Vermehrung ihres inneren
Werts zustatten kommen; denn, diesem ungeachtet miifite doch
selbst dieser alleinige unumschrinkte Gesetzgeber immer so vor-
gestellt werden, wie er den Wert der verniinftigen Wesen, nur
nach ihrem uneigenniitzigen, blof§ aus jener Idee ihnen selbst vor-
geschriebenen Verhalten, beurteilte. Das Wesen der Dinge andert
sich durch ihre dufleren Verhiltnisse nicht, und was, ohne an das
letztere zu denken, den absoluten Wert des Menschen allein aus-
macht, danach muf er auch, von wem es auch sei, selbst vom
hochsten Wesen, beurteilt werden. Moralitit ist also das Verhilt-
nis der Handlungen zur Autonomie des Willens, das ist, zur mog-
lichen allgemeinen Gesetzgebung durch die Maximen desselben.
Die Handlung, die mit der Autonomie des Willens zusammen be-
stehen kann, ist erlaubt; die nicht damit stimmt, ist unerlaubt.
Der Wille, dessen Maximen notwendig mit den Gesetzen der Au-
tonomie zusammenstimmen, ist ein beiliger, schlechterdings gu-
ter Wille. Die Abhingigkeit eines nicht schlechterdings guten
Willens vom Prinzip der Autonomie (die moralische Notigung)
ist Verbindlichkeit. Diese kann also auf ein heiliges Wesen nicht
bezogen werden. Die objektive Notwendigkeit einer Handlung
aus Verbindlichkeit heifft Pflichz.

Man kann aus dem kurz vorhergehenden sich es jetzt leicht er-
kliren, wie es zugehe: daf}, ob wir gleich unter dem Begriffe von
Pflicht uns eine Unterwiirfigkeit unter dem Gesetze denken, wir
uns dadurch doch zugleich | eine gewisse Erhabenheit und Wiirde
an derjenigen Person vorstellen, die alle ihre Pflichten erfillt.
Denn sofern ist zwar keine Erhabenheit an ihr, als sie dem mora-

440



68 Zweiter Abschnitt

lischen Gesetze unterworfen ist, wohl aber, sofern sie in Anse-
hung eben desselben zugleich geserzgebend und nur darum ihm
untergeordnet ist. Auch haben wir oben gezeigt, wie weder
Furcht noch Neigung, sondern lediglich Achtung firs Gesetz
diejenige Triebfeder sei, die der Handlung einen moralischen
Wert geben kann. Unser eigener Wille, sofern er nur unter der Be-
dingung einer durch seine Maximen mdglichen allgemeinen Ge-
setzgebung handeln wiirde, dieser uns mogliche Wille in der Idee
ist der eigentliche Gegenstand der Achtung, und die Wiirde der
Menschheit besteht eben in dieser Fihigkeit, allgemein gesetzge-
bend, obgleich mit dem Beding, eben dieser Gesetzgebung zu-
gleich selbst unterworfen zu sein.

Die Autonomie des Willens
als oberstes Prinzip der Sittlichkeit

Autonomie des Willens ist die Beschaffenheit des Willens, da-
durch derselbe ihm selbst (unabhingig von aller Beschaffenheit
der Gegenstinde des Wollens) ein Gesetz ist. Das Prinzip der Au-
tonomie ist also: nicht anders zu wihlen, als so, daf§ die Maximen
seiner Wahl in demselben Wollen zugleich als allgemeines Gesetz
mit begriffen sein. Daf diese praktische Regel ein Imperativ sei,
d.i.der Wille jedes verniinftigen Wesens an sie als Bedingung not-
wendig gebunden sei, kann durch blofle Zergliederung der in ihm
vorkommenden Begriffe nicht bewiesen werden, weil es ein syn-
thetischer Satz ist; man miifite tiber die Erkenntnis der Objekte
und zu einer Kritik des Subjekts, d. 1. der reinen praktischen Ver-
nunft, hinausgehen, denn véllig a priori mufl dieser synthetische
Satz, der apodiktisch gebietet, erkannt werden konnen; dieses
Geschift aber gehort nicht in gegenwirtigen Abschnitt. Allein,
dafl gedachtes Prinzip der Autonomie das alleinige Prinzip der
Moral sei, laf3t sich durch blofle Zergliederung der Begriffe der
Sittlichkeit gar wohl dartun. Denn dadurch findet sich, daf§ ihr

20 sein] Menzer korrigiert zu seien 21 sie] A2; ihr A1

10

15

20

25

30



10

15

20

25

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 69

Prinzip ein kategorischer Imperativ sein musse, dieser aber nichts
mehr oder weniger als gerade diese Autonomie gebiete. |

Die Heteronomie des Willens als der Quell aller
unechten Prinzipien der Sittlichkeit

Wenn der Wille irgend worin anders als in der Tauglichkeit seiner
Maximen zu seiner eigenen allgemeinen Gesetzgebung, mithin,
wenn er, indem er Giber sich selbst hinausgeht, in der Beschaffen-
heit irgendeines seiner Objekte das Gesetz sucht, das ihn bestim-
men soll, so kommt jederzeit Heteronomie heraus. Der Wille gibt
alsdenn sich nicht selbst, sondern das Objekt durch sein Verhalt-
nis zum Willen gibt diesem das Gesetz. Dies Verhaltnis, es beruhe
nun auf der Neigung oder auf Vorstellungen der Vernunft, laf3t
nur hypothetische Imperative moglich werden: ich soll etwas
tun darum, weil ich etwas anderes will. Dagegen sagt der morali-
sche, mithin kategorische Imperativ: ich soll so oder so handeln,
ob ich gleich nichts anderes wollte. Z. E. jener sagt: ich soll nicht
ligen, wenn ich bei Ehren bleiben will; dieser aber: ich soll nicht
ligen, ob es mir gleich nicht die mindeste Schande zuzdge. Der
letztere mufl also von allem Gegenstande sofern abstrahieren,
daf dieser gar keinen Einfluf§ auf den Willen habe, damit prakti-
sche Vernunft (Wille) nicht fremdes Interesse bloff administriere,
sondern blof} ihr eigenes gebietendes Ansehen, als oberste Ge-
setzgebung, beweise. So soll ich z. B. fremde Glickseligkeit zu
beférdern suchen, nicht als wenn mir an deren Existenz was ge-
legen wire (es sei durch unmittelbare Neigung oder irgendein
Wohlgefallen indirekt durch Vernunft), sondern blof§ deswegen,
weil die Maxime, die sie ausschlief3t, nicht in einem und demsel-
ben Wollen, als allgemeines Gesetz, begriffen werden kann.

7 er, indem er iiber] A2; er iiber A7 7 in] A2; und in A7 28 all-
gemeines] korrigiert durch Kraft/Schonecker aus: allgemeinen; wvgl.
440,18-20; Hartenstein: allgemeinem

441



442

70 Zweiter Abschnitt

Einteilung aller moglichen
Prinzipien der Sittlichkeit aus dem angenommenen
Grundbegriffe der Heteronomie

Die menschliche Vernunft hat hier wie allerwirts in threm reinen
Gebrauche, so lange es ihr an Kritik fehlt, vorher alle méglichen
unrechten Wege versucht, ehe es ihr gelingt, den einzigen wahren
zu treffen.

Alle Prinzipien, die man aus diesem Gesichtspunkte nehmen
mag, sind entweder empirisch oder rational. Die ersteren, aus
dem Prinzip | der Gliickseligkeit, sind aufs physische oder mora-
lische Gefthl, die zweiren, aus dem Prinzip der Vollkommen-
heit, entweder auf den Vernunftbegriff derselben als moglicher
Wirkung oder auf den Begriff einer selbststindigen Vollkom-
menheit (den Willen Gottes) als bestimmende Ursache unseres
Willens gebaut.

Empirische Prinzipien taugen tberall nicht dazu, um morali-
sche Gesetze darauf zu griinden. Denn die Allgemeinheit, mit
der sie fur alle verniinftigen Wesen ohne Unterschied gelten
sollen, die unbedingte praktische Notwendigkeit, die ithnen
dadurch auferlegt wird, fallt weg, wenn der Grund derselben
von der besonderen Einrichtung der menschlichen Natur oder
den zufilligen Umstinden hergenommen wird, darin sie gesetzt
ist. Doch ist das Prinzip der eigenen Gliickseligkeit am meisten
verwerflich, nicht bloff deswegen, weil es falsch ist und die
Erfahrung dem Vorgeben, als ob das Wohlbefinden sich jeder-
zeit nach dem Wohlverhalten richte, widerspricht, auch nicht
blof, weil es gar nichts zur Griindung der Sittlichkeit beitrigt,
indem es ganz was anderes ist, einen gliicklichen als einen
guten Menschen, und diesen klug und auf seinen Vorteil abge-
witzt als ihn tugendhaft zu machen: sondern, weil es der Sitt-
lichkeit Triebfedern unterlegt, die sie eher untergraben und
thre ganze FErhabenheit zernichten, indem sie die Beweg-
ursachen zur Tugend mit denen zum Laster in eine Klasse
stellen und nur den Kalkiil besser ziehen lehren, den spezifi-
schen Unterschied beider aber ganz und gar ausloschen; da-
gegen das moralische Gefiihl, dieser vermeintliche besondere

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

35

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 71

Sinn! (so seicht auch die Berufung auf selbigen ist, indem die-
jenigen, die nicht denken konnen, selbst in dem, was bloff auf
allgemeine Gesetze ankommt, sich durchs Fiiblen auszuhel-
fen glauben, so wenig auch Gefiihle, die dem Grade nach von
Natur unendlich von einander unterschieden sind, einen glei-
chen Maf3stab des Guten und Bosen abgeben, auch einer durch
sein Gefiihl fiir andere gar nicht giiltig urteilen kann), dennoch
der Sittlichkeit und ihrer Wiirde dadurch niher bleibt, dafl er
der Tugend die Ehre beweist, das Wohlgefallen und die Hoch-
schitzung fiir sie ihr unmittelbar zuzuschreiben, und ihr nicht
gleich|sam ins Gesicht sagt, daf} es nicht ihre Schonheit, sondern
nur der Vorteil sei, der uns an sie kntipfe.

Unter den rationalen oder Vernunftgriinden der Sittlichkeit ist
doch der ontologische Begriff der Vollkommenbeit (so leer, so
unbestimmt, mithin unbrauchbar er auch ist, um in dem uner-
mefllichen Felde moglicher Realitit die fiir uns schickliche grofite
Summe auszufinden, so sehr er auch, um die Realitit, von der hier
die Rede ist, spezifisch von jeder anderen zu unterscheiden, einen
unvermeidlichen Hang hat, sich im Zirkel zu drehen und die Sitt-
lichkeit, die er erkliren soll, insgeheim vorauszusetzen nicht ver-
meiden kann) dennoch besser als der theologische Begriff, sie von
einem gottlichen, allervollkommensten Willen abzuleiten, nicht
bloff deswegen, weil wir seine Vollkommenheit doch nicht an-
schauen, sondern sie von unseren Begriffen, unter denen der
der Sittlichkeit der vornehmste ist, allein ableiten kénnen, son-
dern weil, wenn wir dieses nicht tun (wie es denn, wenn es
geschihe, ein grober Zirkel im Erkliren sein wiirde), der uns
noch tbrige Begriff seines Willens aus den Eigenschaften der

! Ich rechne das Prinzip des moralischen Gefiihls zu dem der Gliick-
seligkeit, weil ein jedes empirische Interesse durch die Annehmlichkeit,
die etwas nur gewihrt, es mag nun unmittelbar und ohne Absicht auf Vor-
teile oder in Riicksicht auf dieselbe geschehen, einen Beitrag zum Wohl-
befinden verspricht. Imgleichen muf§ man das Prinzip der Teilnehmung

= an anderer Gliickseligkeit, mit Hutcheson, zu demselben von thm ange-

nommenen moralischen Sinne rechnen.

5 sind] A2; sein A1 8 bleibt] A2; treibt A1

443



444

72 Zweiter Abschnitt

Ehr- und Herrschbegierde, mit den furchtbaren Vorstellungen
der Macht und des Racheifers verbunden, zu einem System der
Sitten, welches der Moralitit gerade entgegengesetzt wire, die
Grundlage machen mufte.

Wenn ich aber zwischen dem Begriff des moralischen Sinnes
und dem der Vollkommenheit tiberhaupt (die beide der Sittlich-
keit wenigstens nicht Abbruch tun, ob sie gleich dazu gar nichts
taugen, sie als Grundlagen zu unterstiitzen) wihlen mifite: so
wiirde ich mich fiir den letzteren bestimmen, weil er, da er wenig-
stens die Entscheidung der Frage von der Sinnlichkeit ab und an
den Gerichtshof der reinen Vernunft zieht, ob er gleich auch hier
nichts entscheidet, dennoch die unbestimmte Idee (eines an sich
guten Willens) zur niheren Bestimmung unverfalscht aufbehalt.

Ubrigens glaube ich einer weitliufigen Widerlegung aller die-
ser Lehrbegriffe tiberhoben sein zu kénnen. Sie ist so leicht, sie ist
von denen selbst, deren Amt es erfordert, sich doch fiir eine dieser
Theorien zu erkliren (weil Zuhorer den Aufschub des Urteils
nicht wohl leiden mogen), selbst vermutlich so wohl eingesehen,
dafl dadurch nur tiberflissige Arbeit geschehen wiirde. Was uns
aber hier mehr interessiert, ist, zu wissen: dafl diese Prinzipien
iberall nichts als Heteronomie des Willens zum ersten Grunde
der Sittlichkeit aufstellen und eben darum notwendig ihres
Zwecks verfehlen miissen. |

Allenthalben, wo ein Objekt des Willens zum Grunde gelegt
werden muf}, um diesem die Regel vorzuschreiben, die ihn be-
stimme, da ist die Regel nichts als Heteronomie; der Imperativ
ist bedingt, nimlich: wenn oder weil man dieses Objekt will,
soll man so oder so handeln; mithin kann er niemals moralisch,
d.1i. kategorisch, gebieten. Es mag nun das Objekt vermittelst
der Neigung, wie beim Prinzip der eigenen Glickseligkeit,
oder vermittelst der auf Gegenstinde unseres moglichen Wollens
iberhaupt gerichteten Vernunft, im Prinzip der Vollkommen-
heit, den Willen bestimmen, so bestimmt sich der Wille niemals
unmittelbar selbst durch die Vorstellung der Handlung, sondern
nur durch die Triebfeder, welche die vorausgesehene Wirkung

9 er] Zusatz von Menzer 29 Es] Al; Er A2

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

Von der populiren sittlichen Weltweisheit zur MdS 73

der Handlung auf den Willen hat; ich soll erwas tun, darum, weil
ich etwas anderes will, und hier mufl noch ein anderes Gesetz in
meinem Subjekt zum Grunde gelegt werden, nach welchem ich
dieses andere notwendig will, welches Gesetz wiederum eines
Imperativs bedarf, der diese Maxime einschrinke. Denn weil
der Antrieb, der die Vorstellung eines durch unsere Krifte mogli-
chen Objekts nach der Naturbeschaffenheit des Subjekts auf sei-
nen Willen austiben soll, zur Natur des Subjekts gehort, es sei der
Sinnlichkeit (der Neigung und des Geschmacks) oder des Ver-
standes und der Vernunft, die nach der besonderen Einrichtung
ithrer Natur an einem Objekte sich mit Wohlgefallen tiben, so
gibe eigentlich die Natur das Gesetz, welches, als ein solches,
nicht allein durch Erfahrung erkannt und bewiesen werden
muf}, mithin an sich zufillig ist und zur apodiktischen prakti-
schen Regel, dergleichen die moralische sein mufi, dadurch un-
tauglich wird, sondern es ist immer nur Heteronomie des Willens,
der Wille gibt sich nicht selbst, sondern ein fremder Antrieb gibt
ihm, vermittelst einer auf die Empfanglichkeit desselben ge-
stimmten Natur des Subjekts, das Gesetz.

Der schlechterdings gute Wille, dessen Prinzip ein kategori-
scher Imperativ sein muf}, wird also, in Ansehung aller Objekte
unbestimmt, blof} die Form des Wollens tiberhaupt enthalten,
und zwar als Autonomie, d. 1. die Tauglichkeit der Maxime eines
jeden guten Willens, sich selbst zum allgemeinen Gesetze zu ma-
chen, ist selbst das alleinige Gesetz, das sich der Wille eines jeden
verniinftigen Wesens selbst auferlegt, ohne irgend eine Triebfeder
und Interesse derselben als Grund unterzulegen.

Wie ein solcher synthetischer praktischer Satz a priori moglich
und warum er notwendig sel, ist eine Aufgabe, deren Auflosung
nicht mehr binnen den Grenzen der Metaphysik der Sitten liegt,
auch haben wir | seine Wahrheit hier nicht behauptet, vielweniger

6 der] Hartenstein korrigiert zn den 10 Vernunft...so] A2; Vernunft
an Vollkommenbheit iiberhaupt nimmt, (deren Existenz entweder von ihr
selbst, oder nur von der hochsten selbststindigen Vollkommenheit ab-
hingt,) so A1 27 derselben] Korrekturvorschlag Kraft/Schinecker:
desselben

445



74 Zweiter Abschnitt

vorgegeben, einen Beweis derselben in unserer Gewalt zu haben.
Wir zeigten nur durch Entwicklung des einmal allgemein im
Schwange gehenden Begriffs der Sittlichkeit: dafl eine Autono-
mie des Willens demselben unvermeidlicherweise anhinge oder
vielmehr zum Grunde liege. Wer also Sittlichkeit fir Etwas und 5
nicht fiir eine chimirische Idee ohne Wahrheit halt, muf8 das an-
geftihrte Prinzip derselben zugleich einriumen. Dieser Abschnitt
war also, ebenso wie der erste, blof§ analytisch. Daf nun Sittlich-
keit kein Hirngespinst sei, welches alsdenn folgt, wenn der kate-
gorische Imperativund mit ihm die Autonomie des Willens wahr, 10
und als ein Prinzip a priori schlechterdings notwendig ist, er-
fordert einen maoglichen synthetischen Gebrauch der reinen prak-
tischen Vernunft, den wir aber nicht wagen diirfen, ohne eine
Kritik dieses Vernunftvermogens selbst voranzuschicken, von
welcher wir in dem letzten Abschnitte die zu unserer Absicht 15
446 hinlinglichen Hauptziige darzustellen haben. |



10

15

20

25

30

DRITTER ABSCHNITT
Ubergang von der Metaphysik der Sitten
zur Kritik der reinen praktischen Vernunft

Der Begriff der Freiheit
ist der Schliissel zur Erklarung der
Autonomie des Willens

Der Wille ist eine Art von Kausalitit lebender Wesen, sofern sie
vernunftig sind, und Freiheit wirde diejenige Eigenschaft dieser
Kausalitit sein, da sie unabhingig von fremden sie bestimmenden
Ursachen wirkend sein kann; so wie Naturnotwendigkeit die
Eigenschaft der Kausalitit aller vernunftlosen Wesen, durch den
Einfluf§ fremder Ursachen zur Titigkeit bestimmt zu werden.
Die angefiihrte Erklarung der Freiheit ist negativ und daher,
um ihr Wesen einzusehen, unfruchtbar; allein es fliefit aus ihr
ein positiver Begriff derselben, der desto reichhaltiger und frucht-
barer ist. Da der Begriff einer Kausalitit den von Geserzen bei
sich fithrt, nach welchen durch etwas, was wir Ursache nennen,
etwas anderes, nimlich die Folge, gesetzt werden mufi: so ist
die Freiheit, ob sie zwar nicht eine Eigenschaft des Willens
nach Naturgesetzen ist, darum doch nicht gar gesetzlos, sondern
muf} vielmehr eine Kausalitit nach unwandelbaren Gesetzen,
aber von besonderer Art, sein; denn sonst wire ein freier Wille
ein Unding. Die Naturnotwendigkeit war eine Heteronomie
der wirkenden Ursachen; denn jede Wirkung war nur nach
dem Gesetze moglich, dafl etwas anderes die wirkende Ursache

zur Kausalitit bestimmte; was kann denn wohl die Frei|heit 447

des Willens sonst sein, als Autonomie, d.1. die Eigenschaft des
Willens, sich selbst ein Gesetz zu sein? Der Satz aber: der Wille
ist in allen Handlungen sich selbst ein Gesetz, bezeichnet nur
das Prinzip, nach keiner anderen Maxime zu handeln, als die
sich selbst auch als ein allgemeines Gesetz zum Gegenstande ha-
ben kann. Dies ist aber gerade die Formel des kategorischen Im-
perativs und das Prinzip der Sittlichkeit: also ist ein freier Wille
und ein Wille unter sittlichen Gesetzen einerlei.



448

76 Dritter Abschnitt

Wenn also Freiheit des Willens vorausgesetzt wird, so folgt die
Sittlichkeit samt threm Prinzip daraus durch blofle Zergliederung
ithres Begriffs. Indessen ist das letztere doch immer ein syntheti-
scher Satz: ein schlechterdings guter Wille ist derjenige, dessen
Maxime jederzeit sich selbst, als allgemeines Gesetz betrachtet,
in sich enthalten kann, denn durch Zergliederung des Begriffs
von einem schlechthin guten Willen kann jene Eigenschaft der
Maxime nicht gefunden werden. Solche synthetischen Sitze
sind aber nur dadurch moglich, dafl beide Erkenntnisse durch
die Verkniipfung mit einem dritten, darin sie beiderseits anzutref-
fen sind, untereinander verbunden werden. Der positive Begriff
der Freiheit schafft dieses dritte, welches nicht, wie bei den phy-
sischen Ursachen, die Natur der Sinnenwelt sein kann (in deren
Begriff die Begriffe von etwas als Ursache in Verhaltnis auf erwas
anderes als Wirkung zusammenkommen). Was dieses dritte sei,
worauf uns die Freiheit weist und von dem wir a priori eine
Idee haben, 13t sich hier sofort noch nicht anzeigen und die
Deduktion des Begriffs der Freiheit aus der reinen praktischen
Vernunft, mitihr auch die Moglichkeit eines kategorischen Impe-
rativs, begreiflich machen, sondern bedarf noch einiger Vorberei-
tung.

Freiheit mufl als
Eigenschaft des Willens aller verniinftigen Wesen
vorausgesetzt werden

Es ist nicht genug, daf§ wir unserem Willen, es sei aus welchem
Grunde, Freiheit zuschreiben, wenn wir nicht ebendieselbe
auch allen verntinftigen Wesen beizulegen hinreichenden Grund
haben. Denn da Sittlichkeit fiir uns blof als fiir verniinftige We-
sen zum Gesetze dient, so muff sie auch fiir alle verniinfrigen We-
sen gelten, und da sie lediglich aus der Eigenschaft der Freiheit
abgeleitet werden muf}, so muff auch Freiheit als Eigenschaft
des Willens aller verniinftigen Wesen bewiesen werden, und es
ist nicht genug, sie aus gewissen vermeintlichen Erfahrungen |

9 dadurch moglich, daf8] A2; méglich, dadurch, dafl A7

10

15

20

25

30



10

15

20

25

30

Von der MdS zur Kritik der reinen praktischen Vernunft 77

von der menschlichen Natur darzutun (wiewohl dieses auch
schlechterdings unmoglich ist und lediglich a priori dargetan
werden kann), sondern man muf sie als zur Titgkeit verniinfti-
ger und mit einem Willen begabter Wesen tiberhaupt gehorig be-
weisen. Ich sage nun: Ein jedes Wesen, das nicht anders als unter
der Idee der Freiheitr handeln kann, ist eben darum in praktischer
Riicksicht wirklich frei, d. 1. es gelten fiir dasselbe alle Gesetze,
die mit der Freiheit unzertrennlich verbunden sind, ebenso als
ob sein Wille auch an sich selbst und in der theoretischen Philo-
sophie giiltig, fir frei erklirt wiirde.! Nun behaupte ich: daff wir
jedem verniinftigen Wesen, das einen Willen hat, notwendig auch
die Idee der Freiheit leihen miissen, unter der es allein handle.
Denn in einem solchen Wesen denken wir uns eine Vernunft,
die praktisch ist, d. 1. Kausalitit in Ansehung ithrer Objekte hat.
Nun kann man sich unméglich eine Vernunft denken, die mit ih-
rem eigenen Bewufitsein in Ansehung ihrer Urteile anderwirts-
her eine Lenkung empfinge, denn alsdenn wiirde das Subjekt
nicht seiner Vernunft, sondern einem Antriebe die Bestimmung
der Urteilskraft zuschreiben. Sie muf§ sich selbst als Urheberin
ithrer Prinzipien ansehen, unabhingig von fremden Einfliissen,
folglich muf sie als praktische Vernunft, oder als Wille eines ver-
nunftigen Wesens, von ihr selbst als frei angesehen werden; d. 1.
der Wille desselben kann nur unter der Idee der Freiheit ein eige-
ner Wille sein und muf} also in praktischer Absicht allen verniinf-
tigen Wesen beigelegt werden.

I Diesen Weg, die Freiheit nur als von verniinftigen Wesen bei ihren
Handlungen blof§ iz der Idee zum Grunde gelegt zu unserer Absicht hin-
reichend anzunehmen, schlage ich deswegen ein, damit ich mich nicht
verbindlich machen diirfte, die Freiheit auch in ihrer theoretischen Ab-
sicht zu beweisen. Denn wenn dieses letztere auch unausgemacht gelassen
wird, so gelten doch dieselben Gesetze fiir ein Wesen, das nicht anders als
unter der Idee seiner eigenen Freiheit handeln kann, die ein Wesen, das
wirklich frei wire, verbinden wiirden. Wir konnen uns hier also von
der Last befreien, die die Theorie driickt.

2 und] Adickes korrigiert zu und sie (sc. die Freiheit) 4 gehorig] Zu-
satz von Hartenstein 7 dasselbe] A2; ihn A1



449

78 Dritter Abschnitt

Von dem Interesse,
welches den Ideen der Sittlichkeit anhangt

Wir haben den bestimmten Begriff der Sittlichkeit auf die Idee
der Freiheit zuletzt zurtckgefiihrt; diese aber konnten wir als et-
was Wirkliches nicht einmal in uns selbst und in der menschli-
chen Natur beweisen; wir | sahen nur, daf} wir sie voraussetzen
miissen, wenn wir uns ein Wesen als verniinftig und mit Bewuf3t-
sein seiner Kausalitit in Ansehung der Handlungen, d. i. mit ei-
nem Willen begabt, uns denken wollen, und so finden wir, daf§
wir aus eben demselben Grunde jedem mit Vernunft und Willen
begabten Wesen diese Eigenschaft, sich unter der Idee seiner
Freiheit zum Handeln zu bestimmen, beilegen mussen.

Es flof} aber aus der Voraussetzung dieser Ideen auch das Be-
wufltsein eines Gesetzes zu handeln: daff die subjektiven Grund-
sitze der Handlungen, d.i. Maximen, jederzeit so genommen
werden mussen, dafl sie auch objektiv, d. 1. allgemein als Grund-
sitze, gelten, mithin zu unserer eigenen allgemeinen Gesetzge-
bung dienen konnen. Warum aber soll ich mich denn diesem
Prinzip unterwerfen und zwar als verntinftiges Wesen tiberhaupt,
mithin auch dadurch alle anderen mit Vernunft begabten Wesen?
Ich will einrdiumen, daff mich hierzu kein Interesse treibt, denn
das wiirde keinen kategorischen Imperativ geben; aber ich muf§
doch hieran notwendig ein Interesse nehmen und einsehen, wie
das zugeht; denn dieses Sollen ist eigentlich ein Wollen, das unter
der Bedingung fiir jedes verniinftige Wesen gilt, wenn die Ver-
nunft bei ihm ohne Hindernisse praktisch wire; fiir Wesen, die,
wie wir, noch durch Sinnlichkeit, als Triebfedern anderer Art, af-
fiziert werden, bei denen es nicht immer geschieht, was die Ver-
nunft fir sich allein tun wiirde, heif}t jene Notwendigkeit der
Handlung nur ein Sollen, und die subjektive Notwendigkeit
wird von der objektiven unterschieden.

Esscheintalso, als setzten wir in der Idee der Freiheit eigentlich
das moralische Gesetz, nimlich das Prinzip der Autonomie des

9 uns] Korrekturvorschlag Kraft/Schonecker: uns tilgen; vgl. Z. 7 uns.
13 Ideen] Hartenstein korrigiert zu Idee 30 ein] A2;im Al

10

15

20

25

30



10

15

20

25

30

35

Von der MdS zur Kritik der reinen praktischen Vernunft 79

Willens selbst, nur voraus und konnten seine Realitit und objek-
tive Notwendigkeit nicht fiir sich beweisen, und da hitten wir zwar
noch immer etwas ganz Betrachtliches dadurch gewonnen, daf§
wir wenigstens das echte Prinzip genauer, als wohl sonst gesche-
hen, bestimmt hitten, in Ansehung seiner Giiltigkeit aber und der
praktischen Notwendigkeit, sich thm zu unterwerfen, wiren wir
um nichts weiter gekommen; denn wir knnten dem, der uns frag-
te, warum denn die Allgemeingtltigkeit unserer Maxime, als eines
Gesetzes, die einschrinkende Bedingung unserer Handlungen sein
misse, und worauf wir den Wert griinden, den wir dieser Art zu
handeln beilegen, der so grof§ sein soll, daf es tiberall kein hoheres
Interesse geben kann, und wie es zugehe, dafl der Mensch dadurch
allein seinen personlichen Wert zu | fithlen glaubt, gegen den der
eines angenechmen oder unangenehmen Zustandes fiir nichts zu
halten sei, keine genugtuende Antwort geben.

Zwar finden wir wohl, daf§ wir an einer personlichen Beschaf-
fenheit ein Interesse nehmen konnen, die gar kein Interesse des
Zustandes bei sich fiihrt, wenn jene uns nur fahig macht, des letz-
teren teilhaftig zu werden, im Falle die Vernunft die Austeilung
desselben bewirken sollte, d. 1. daff die blofle Wiirdigkeit, gliick-
lich zu sein, auch ohne den Bewegungsgrund, dieser Gliickselig-
keit teilhaftig zu werden, fiir sich interessieren konne: aber dieses
Urteil ist in der Tat nur die Wirkung von der schon vorausgesetz-
ten Wichtigkeit moralischer Gesetze (wenn wir uns durch die
Idee der Freiheit von allem empirischen Interesse trennen),
aber dafl wir uns von diesem trennen, d. 1. uns als frei im Handeln
betrachten und so uns dennoch fiir gewissen Gesetzen unterwor-
fen halten sollen, um einen Wert blof in unserer Person zu finden,
der uns allen Verlust dessen, was unserem Zustande einen Wert
verschafft, vergiiten konne, und wie dieses moglich sei, mithin
woher das moralische Gesetz verbinde, konnen wir auf solche
Art noch nicht einsehen.

Es zeigt sich hier, man muf} es frei gestehen, eine Art von Zir-
kel, aus dem, wie es scheint, nicht herauszukommen ist. Wir neh-
men uns in der Ordnung der wirkenden Ursachen als frei an, um

33 es] Zusatz von A2

450



451

80 Dritter Abschnitt

uns in der Ordnung der Zwecke unter sittlichen Gesetzen zu
denken, und wir denken uns nachher als diesen Gesetzen unter-
worfen, weil wir uns die Freiheit des Willens beigelegt haben,
denn Freiheit und eigene Gesetzgebung des Willens sind beides
Autonomie, mithin Wechselbegriffe, davon aber einer eben um
deswillen nicht dazu gebraucht werden kann, um den anderen
zu erkliren und von ihm Grund anzugeben, sondern hochstens
nur, um in logischer Absicht verschieden scheinende Vorstellun-
gen von eben demselben Gegenstande auf einen einzigen Begriff
(wie verschiedene Briiche gleichen Inhalts auf die kleinsten Aus-
driicke) zu bringen.

Eine Auskunft bleibt uns aber noch iibrig, nimlich zu suchen:
ob wir, wenn wir uns durch Freiheit als a priori wirkende Ur-
sachen denken, nicht einen anderen Standpunkt einnehmen, als
wenn wir uns selbst nach unseren Handlungen als Wirkungen,
die wir vor unseren Augen sehen, uns vorstellen.

Es ist eine Bemerkung, welche anzustellen eben kein subtiles
Nachdenken erfordert wird, sondern von der man annehmen
kann, daf} sie wohl der gemeinste Verstand, obzwar nach seiner
Art durch eine dunkle Unter|scheidung der Urteilskraft, die er
Gefthl nennt, machen mag: dafl alle Vorstellungen, die uns
ohne unsere Willkiir kommen (wie die der Sinne), uns die Gegen-
stinde nicht anders zu erkennen geben, als sie uns affizieren, wo-
bei, was sie an sich sein mogen, uns unbekannt bleibt, mithin daf?,
was diese Art Vorstellungen betrifft, wir dadurch, auch bei der
angestrengtesten Aufmerksamkeit und Deutlichkeit, die der Ver-
stand nur immer hinzuftigen mag, doch blof§ zur Erkenntnis der
Erscheinungen, niemals der Dinge an sich selbst gelangen konnen.
Sobald dieser Unterschied (allenfalls blof3 durch die bemerkte
Verschiedenheit zwischen den Vorstellungen, die uns anders wo-
her gegeben werden, und dabei wir leidend sind, von denen, die
wir lediglich aus uns selbst hervorbringen, und dabei wir unsere
Titigkeit beweisen) einmal gemacht ist, so folgt von selbst, daf§
man hinter den Erscheinungen doch noch etwas anderes, was
nicht Erscheinung ist, nimlich die Dinge an sich, einraumen

15 selbst] Zusatz von A2 16 uns] Zusatz von A2

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

35

Von der MdS zur Kritik der reinen praktischen Vernunft 81

und annehmen misse, ob wir gleich uns von selbst bescheiden,
daf}, da sie uns niemals bekannt werden kénnen, sondern immer
nur, wie sie uns affizieren, wir ithnen nicht niher treten, und was
sie an sich sind, niemals wissen konnen. Dieses muf§ eine, obzwar
rohe, Unterscheidung einer Sinnenwelt von der Verstandeswelt
abgeben, davon die erstere, nach Verschiedenheit der Sinnlichkeit
in mancherlei Weltbeschauern, auch sehr verschieden sein kann,
indessen die zweite, die ihr zum Grunde liegt, immer dieselbe
bleibt. Sogar sich selbst und zwar nach der Kenntnis, die der
Mensch durch innere Empfindung von sich hat, darf er sich nicht
anmafSen zu erkennen, wie er an sich selbst sei. Denn da er doch
sich selbst nicht gleichsam schafft und seinen Begriff nicht
a priori, sondern empirisch bekommt, so ist natirlich, dafl er
auch von sich durch den inneren Sinn und folglich nur durch
die Erscheinung seiner Natur und die Art, wie sein Bewufitsein
affiziert wird, Kundschaft einziehen konne, indessen er doch
notwendigerweise iiber diese aus lauter Erscheinungen zusam-
mengesetzte Beschaffenheit seines eigenen Subjekts noch etwas
anderes zum Grunde liegendes, namlich sein Ich, so wie es an
sich selbst beschaffen sein mag, annehmen und sich also in Ab-
sicht auf die blofle Wahrnehmung und Empfanglichkeit der
Empfindungen zur Sinnenwelt, in Ansehung dessen aber, was
in ihm reine Tétigkeit sein mag (dessen, was gar nicht durch Affi-
zierung der Sinne, sondern unmittelbar zum Bewufitsein ge-
langt), sich zur intellektuellen Welt zihlen muf3, die er doch nicht
weiter kennt.

Dergleichen Schluff muf} der nachdenkende Mensch von allen
Dingen, | die ihm vorkommen mogen, fillen; vermutlich ist er
auch im gemeinsten Verstande anzutreffen, der, wie bekannt,
sehr geneigt ist, hinter den Gegenstinden der Sinne noch immer
etwas Unsichtbares, fiir sich selbst Tatiges zu erwarten, es aber
wiederum dadurch verdirbt, dafy er dieses Unsichtbare sich
bald wiederum versinnlicht, d. i. zum Gegenstande der Anschau-
ung machen will, und dadurch also nicht um einen Grad kliiger
wird.

4 Dieses] A2; Diese A1

452



82 Dritter Abschnitt

Nun findet der Mensch in sich wirklich ein Vermégen, dadurch
er sich von allen anderen Dingen, ja von sich selbst, sofern er
durch Gegenstinde affiziert wird, unterscheidet, und das ist die
Vernunft. Diese, als reine Selbsttatigkeit, ist sogar darin noch
tiber den Verstand erhoben: daff, obgleich dieser auch Selbsttitig-
keit ist und nicht, wie der Sinn, blof§ Vorstellungen enthilt, die
nur entspringen, wenn man von Dingen affiziert (mithin leidend)
ist, er dennoch aus seiner Titigkeit keine anderen Begriffe her-
vorbringen kann als die, so blof} dazu dienen, um die sinnlichen
Vorstellungen unter Regeln zu bringen und sie dadurch in einem
Bewufitsein zu vereinigen, ohne welchen Gebrauch der Sinnlich-
keit er gar nichts denken wiirde, da hingegen die Vernunft unter
dem Namen der Ideen eine so reine Spontaneitit zeigt, daf§ er da-
durch weit tiber alles, was thm Sinnlichkeit nur liefern kann, hin-
ausgeht und ihr vornehmstes Geschifte darin beweist, Sinnen-
welt und Verstandeswelt voneinander zu unterscheiden, dadurch
aber dem Verstande selbst seine Schranken vorzuzeichnen.

Um deswillen muf} ein verniinftiges Wesen sich selbst, als In-
telligenz (also nicht von Seiten seiner unteren Krifte), nicht als
zur Sinnen-, sondern zur Verstandeswelt gehorig, ansehen; mit-
hin hat es zwei Standpunkte, daraus es sich selbst betrachten
und Gesetze des Gebrauchs seiner Krifte, folglich aller seiner
Handlungen, erkennen kann, einmal, sofern es zur Sinnenwelt
gehort, unter Naturgesetzen (Heteronomie), zweitens, als zur in-
telligiblen Welt gehorig, unter Gesetzen, die, von der Natur un-
abhingig, nicht empirisch, sondern blof} in der Vernunft gegriin-
det sind.

Als ein verntnftiges, mithin zur intelligiblen Welt gehoriges
Wesen kann der Mensch die Kausalitit seines eigenen Willens
niemals anders als unter der Idee der Freiheit denken; denn Un-
abhingigkeit von den bestimmenden Ursachen der Sinnenwelt
(dergleichen die Vernunft jederzeit sich selbst beilegen mufl) ist
Freiheit. Mit der Idee der Freiheit ist nun der Begriff der Autono-

13 er] Arnoldt korrigiert zu sie 14 thm] Menzer korrigiert (nach dem
Vorschlag von Adickes) zu thr 31 bestimmenden] korrigiert durch
Hartenstein aus bestimmten; vgl. 457,6

10

15

20

25

30



10

15

20

25

Von der MdS zur Kritik der reinen praktischen Vernunft 83

mie unzertrennlich verbunden, mit diesem aber das allgemeine
Prinzip der Sittlichkeit, welches in der Idee allen Hand |lungen
verniinftiger Wesen ebenso zum Grunde liegt, als das Naturge-
setz allen Erscheinungen.

Nun ist der Verdacht, den wir oben rege machten, gehoben, als
wire ein geheimer Zirkel in unserem Schlusse aus der Freiheit auf
die Autonomie und aus dieser aufs sittliche Gesetz enthalten, daf
wir nimlich vielleicht die Idee der Freiheit nur um des sittlichen
Gesetzes willen zum Grunde legten, um dieses nachher aus der
Freiheit wiederum zu schlieflen, mithin von jenem gar keinen
Grund angeben konnten, sondern es nur als Erbittung eines Prin-
zips, das uns gutgesinnte Seelen wohl gerne einriumen werden,
welches wir aber niemals als einen erweislichen Satz aufstellen
konnten. Denn jetzt sehen wir, dafl, wenn wir uns als frei denken,
so versetzen wir uns als Glieder in die Verstandeswelt und erken-
nen die Autonomie des Willens, samt ihrer Folge, der Moralitit;
denken wir uns aber als verpflichtet, so betrachten wir uns als zur
Sinnenwelt und doch zugleich zur Verstandeswelt gehorig.

Wie ist ein kategorischer Imperativ moglich?

Das verniinftige Wesen zihlt sich als Intelligenz zur Verstandes-
welt, und blof als eine zu dieser gehorige wirkende Ursache
nennt es seine Kausalitit einen Willen. Von der anderen Seite ist
es sich seiner doch auch als eines Stiicks der Sinnenwelt bewufit,
in welcher seine Handlungen, als blofle Erscheinungen jener
Kausalitat, angetroffen werden, deren Moglichkeit aber aus die-
ser, die wir nicht kennen, nicht eingesehen werden kann, sondern
an deren Statt jene Handlungen als bestimmt durch andere Er-
scheinungen, namlich Begierden und Neigungen, als zur Sinnen-
welt gehorig, eingesehen werden miissen. Als bloflen Gliedes der

3 das] Zusatz Menzer 11 Prinzips] Bezug wohl auf aufstellen konn-
ten; Hartenstein schligt Zusatz von annihmen vor 16 ihrer] A2; sei-
ner A1 18 zur... gehorig] A2; gehorig zur Sinnenwelt und doch zu-
gleich der Verstandeswelt A7

453



454

84 Dritter Abschnitt

Verstandeswelt wiirden also alle meine Handlungen dem Prinzip
der Autonomie des reinen Willens vollkommen gemif sein; als
bloflen Stiicks der Sinnenwelt wiirden sie ganzlich dem Naturge-
setz der Begierden und Neigungen, mithin der Heteronomie der
Natur gemif}, genommen werden missen. (Die ersteren wiirden
auf dem obersten Prinzip der Sittlichkeit, die zweiten der Gliick-
seligkeit beruhen.) Weil aber die Verstandeswelt den Grund der
Sinnenwelt, mithin auch der Gesetze derselben, enthilt, also in
Ansehung meines Willens (der ganz zur Verstandeswelt gehort)
unmittelbar gesetzgebend ist, und also auch als solche gedacht
werden mufl, so werde ich mich als Intelligenz, obgleich anderer-
seits wie ein zur | Sinnenwelt gehoriges Wesen, dennoch dem Ge-
setze der ersteren, d. 1. der Vernunft, die in der Idee der Freiheit
das Gesetz derselben enthilt, und also der Autonomie des Wil-
lens unterworfen erkennen, folglich die Gesetze der Verstandes-
welt fiir mich als Imperative und die diesem Prinzip gemifien
Handlungen als Pflichten ansehen miissen.

Und so sind kategorische Imperative moglich, dadurch, dafl
die Idee der Freiheit mich zu einem Gliede einer intelligiblen
Welt macht, wodurch, wenn ich solches allein wire, alle meine
Handlungen der Autonomie des Willens jederzeit gemaf§ sein
wiirden, da ich mich aber zugleich als Glied der Sinnenwelt
anschaue, gemif sein sollen, welches kategorische Sollen einen
synthetischen Satz a priori vorstellt, dadurch, daf} iiber meinen
durch sinnliche Begierden affizierten Willen noch die Idee eben-
desselben, aber zur Verstandeswelt gehorigen, reinen, fiir sich
selbst praktischen Willens hinzukommt, welcher die oberste
Bedingung des ersteren nach der Vernunft enthilt; ungefihr
so, wie zu den Anschauungen der Sinnenwelt Begriffe des
Verstandes, die fiir sich selbst nichts als gesetzliche Form uber-
haupt bedeuten, hinzukommen und dadurch synthetische Sitze
a priori, auf welchen alle Erkenntnis einer Natur beruht, méglich
machen.

Der praktische Gebrauch der gemeinen Menschenvernunft be-
statigt die Richtigkeit dieser Deduktion. Es ist niemand, selbst

6 der] Korrekturvorschlag Kraft/Schinecker: dem der

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

Von der MdS zur Kritik der reinen praktischen Vernunft 85

der drgste Bosewicht, wenn er nur sonst Vernunft zu brauchen
gewohnt ist, der nicht, wenn man ihm Beispiele der Redlichkeit
in Absichten, der Standhaftigkeit in Befolgung guter Maximen,
der Teilnehmung und des allgemeinen Wohlwollens (und noch
dazu mit groflen Aufopferungen von Vorteilen und Gemachlich-
keit verbunden) vorlegt, nicht wiinsche, daff er auch so gesinnt
sein mochte. Er kann es aber nur wegen seiner Neigungen und
Antriebe nicht wohl in sich zustande bringen; wobei er dennoch
zugleich wiinscht, von solchen ihm selbst listigen Neigungen frei
zu sein. Er beweist hierdurch also, daff er mit einem Willen, der
von Antrieben der Sinnlichkeit frei ist, sich in Gedanken in
eine ganz andere Ordnung der Dinge versetze, als die seiner Be-
gierden im Felde der Sinnlichkeit, weil er von jenem Wunsche
keine Vergntigung der Begierden, mithin keinen fiir irgend eine
seiner wirklichen oder sonst erdenklichen Neigungen befriedi-
genden Zustand (denn dadurch wiirde selbst die Idee, welche
thm den Wunsch ablockt, ihre Vorziiglichkeit einbtfien), sondern
nur einen grofleren inneren Wert seiner Person erwarten kann.

Diese bessere Per|son glaubt er aber zu sein, wenn er sich in 455

den Standpunkt eines Gliedes der Verstandeswelt versetzt, dazu
die Idee der Freiheit, d. i. Unabhingigkeit von bestimmenden Ur-
sachen der Sinnenwelt, ihn unwillkiirlich notigt, und in welchem
er sich eines guten Willens bewufit ist, der fir seinen bosen Wil-
len, als Gliedes der Sinnenwelt, nach seinem eigenen Gestind-
nisse das Gesetz ausmacht, dessen Ansehen er kennt, indem er
es tbertritt. Das moralische Sollen ist also eigenes notwendiges
Wollen als Gliedes einer intelligiblen Welt und wird nur sofern
von ihm als Sollen gedacht, als er sich zugleich wie ein Glied
der Sinnenwelt betrachtet.

21 d.i. Unabhingigkeit] Zusatz von A2



456

86 Dritter Abschnitt

Von der duflersten Grenze aller praktischen Philosophie

Alle Menschen denken sich dem Willen nach als frei. Daher kom-
men alle Urteile tiber Handlungen als solche, die hitten gesche-
hen sollen, ob sie gleich nicht geschehen sind. Gleichwohl ist diese
Freiheit kein Erfahrungsbegriff und kann es auch nicht sein, weil
er immer bleibt, obgleich die Erfahrung das Gegenteil von denje-
nigen Forderungen zeigt, die unter Voraussetzung derselben als
notwendig vorgestellt werden. Auf der anderen Seite ist es ebenso
notwendig, dafl alles, was geschieht, nach Naturgesetzen unaus-
bleiblich bestimmt sei, und diese Naturnotwendigkeit ist auch
kein Erfahrungsbegriff, eben darum, weil er den Begriff der Not-
wendigkeit, mithin einer Erkenntnis @ priorz, bei sich fihrt. Aber
dieser Begriff von einer Natur wird durch Erfahrung bestitigt
und mufl selbst unvermeidlich vorausgesetzt werden, wenn Er-
fahrung, d. 1. nach allgemeinen Gesetzen zusammenhingende Er-
kenntnis der Gegenstinde der Sinne, moglich sein soll. Daher ist
Freiheit nur eine /dee der Vernunft, deren objektive Realitit an
sich zweifelhaft ist, Natur aber ein Verstandesbegriff, der seine
Realitit an Beispielen der Erfahrung beweist und notwendig be-
weisen mufi.

Ob nun gleich hieraus eine Dialektik der Vernunft entspringt,
da in Ansehung des Willens die ihm beigelegte Freiheit mit der
Naturnotwendigkeit im Widerspruch zu stehen scheint und,
bei dieser Wegescheidung, die Vernunft in spekulativer Absicht
den Weg der Naturnotwendigkeit viel gebahnter und brauchba-
rer findet als den der Freiheit: so ist doch in praktischer Absicht
der Fufisteig der Freiheit der einzige, auf welchem es moglich
ist, von seiner Vernunft bei unserem Tun und Lassen | Gebrauch
zu machen; daher wird es der subtilsten Philosophie ebenso un-
moglich wie der gemeinsten Menschenvernunft, die Freiheit
wegzuverntnfteln. Diese mufy also wohl voraussetzen: dafl
kein wahrer Widerspruch zwischen Freiheit und Naturnotwen-

6 er] Korrekturvorschlag Kraft/Schonecker: sie (sc. die Freibeit); vgl. der-
selben455,16. 11 er] Korrekturvorschlag Kraft/Schinecker: sie (sc. die
Naturnotwendigkeit)

10

15

20

25

30



10

15

20

25

30

Von der MdS zur Kritik der reinen praktischen Vernunft 87

digkeit ebenderselben menschlichen Handlungen angetroffen
werde, denn sie kann ebensowenig den Begriff der Natur als
den der Freiheit aufgeben.

Indessen muf dieser Scheinwiderspruch wenigstens auf iber-
zeugende Art vertilgt werden, wenn man gleich, wie Freiheit
moglich sei, niemals begreifen konnte. Denn wenn sogar der Ge-
danke von der Freiheit sich selbst oder der Natur, die ebenso not-
wendig ist, widerspricht, so mufite sie gegen die Naturnotwen-
digkeit durchaus aufgegeben werden.

Es ist aber unmoglich, diesem Widerspruch zu entgehen, wenn
das Subjekt, was sich frei diinkt, sich selbst in demselben Sinne
oder in eben demselben Verhdltnisse dichte, wenn es sich frei
nennt, als wenn es sich in Absicht auf die nimliche Handlung
dem Naturgesetze unterworfen annimmt. Daher ist es eine un-
nachlafiliche Aufgabe der spekulativen Philosophie: wenigstens
zu zeigen, dafd ihre Tauschung wegen des Widerspruchs darin be-
ruhe, dafl wir den Menschen in einem anderen Sinne und Verhilt-
nisse denken, wenn wir ihn frei nennen, als wenn wir ihn, als
Stiick der Natur, dieser ihren Gesetzen fiir unterworfen halten,
und daf} beide nicht allein gar wohl beisammen stehen kdnnen,
sondern auch als notwendig vereinigt in demselben Subjekt ge-
dacht werden mussen, weil sonst nicht Grund angegeben werden
konnte, warum wir die Vernunft mit einer Idee belistigen sollten,
die, ob sie sich gleich ohne Widerspruch mit einer anderen genug-
sam bewihrten vereinigen 1if8t, dennoch uns in ein Geschafte ver-
wickelt, wodurch die Vernunft in ihrem theoretischen Gebrauch
sehr in die Enge gebracht wird. Diese Pflicht liegt aber blof§ der
spekulativen Philosophie ob, damit sie der praktischen freie
Bahn schaffe. Also ist es nicht in das Belieben des Philosophen
gesetzt, ob er den scheinbaren Widerstreit heben oder thn unan-
gerithrt lassen will; denn im letzteren Falle ist die Theorie hier-
tiber bonum vacans, in dessen Besitz sich der Fatalist mit Grunde
setzen und alle Moral aus ihrem ohne Titel besessenem vermein-
ten Eigentum verjagen kann.

8 mufdte] Hartenstein korrigiert zu mifite



457

88 Dritter Abschnitt

Doch kann man hier noch nicht sagen, daf§ die Grenze der
praktischen Philosophie anfange. Denn jene Beilegung der Strei-
tigkeit gehort gar nicht ihr zu, sondern sie fordert nur von der
spekulativen Vernunft, dafl diese die Uneinigkeit, darin sie sich
in theoretischen Fragen selbst verwickelt, | zu Ende bringe, damit
praktische Vernunft Ruhe und Sicherheit fiir duflere Angriffe
habe, die ihr den Boden, worauf sie sich anbauen will, streitig ma-
chen konnten.

Der Rechtsanspruch aber, selbst der gemeinen Menschenver-
nunft, auf Freiheit des Willens griindet sich auf das Bewufitsein
und die zugestandene Voraussetzung der Unabhingigkeit der
Vernunft von blof§ subjektiv-bestimmenden Ursachen, die insge-
samt das ausmachen, was blof§ zur Empfindung, mithin unter die
allgemeine Benennung der Sinnlichkeit, gehort. Der Mensch, der
sich auf solche Weise als Intelligenz betrachtet, setzt sich dadurch
in eine andere Ordnung der Dinge und in ein Verhiltnis zu be-
stimmenden Griinden von ganz anderer Art, wenn er sich als In-
telligenz mit einem Willen, folglich mit Kausalitit begabt, denkt,
als wenn er sich wie ein Phinomen in der Sinnenwelt (welches
er wirklich auch ist) wahrnimmt, und seine Kausalitit, auflerer
Bestimmung nach, Naturgesetzen unterwirft. Nun wird er bald
inne, daf§ beides zugleich stattfinden konne, ja sogar miisse.
Denn, dafl ein Ding in der Erscheinung (das zur Sinnenwelt geho-
rig) gewissen Gesetzen unterworfen ist, von welchen eben das-
selbe als Ding oder Wesen an sich selbst unabhingig ist, enthilt
nicht den mindesten Widerspruch; daf er sich selbst aber auf
diese zweifache Art vorstellen und denken miisse, beruht, was
das erste betrifft, auf dem Bewufltsein seiner selbst als durch
Sinne affizierten Gegenstandes, was das zweite anlangt, auf
dem Bewufitsein seiner selbst als Intelligenz, d. 1. als unabhingig
im Vernunftgebrauch von sinnlichen Eindriicken (mithin als zur
Verstandeswelt gehorig).

3 ihrzu] A2;zuihr A1 12 bestimmenden] Korrektur von Hartenstein
aus bestimmten; vgl. 452,34 19 ein] Zusatz von Menzer mit Medicus
28 als] Korrekturvorschlag Kraft/Schonecker: als eines

10

15

20

25

30



10

15

20

25

30

35

Von der MdS zur Kritik der reinen praktischen Vernunft 89

Daher kommt es, daff der Mensch sich eines Willens anmaf3t,
der nichts auf seine Rechnung kommen lif3t, was blof zu seinen
Begierden und Neigungen gehort, und dagegen Handlungen
durch sich als moglich, ja gar als notwendig denkt, die nur mit
Hintansetzung aller Begierden und sinnlichen Anreizungen ge-
schehen konnen. Die Kausalitit derselben liegt in thm als Intelli-
genz und in den Gesetzen der Wirkungen und Handlungen nach
Prinzipien einer intelligiblen Welt, von der er wohl nichts weiter
weifl, als dafl darin lediglich die Vernunft, und zwar reine, von
Sinnlichkeit unabhingige Vernunft, das Gesetz gebe, imgleichen
da er daselbst nur als Intelligenz das eigentliche Selbst (als
Mensch hingegen nur Erscheinung seiner selbst) ist, jene Gesetze
ithn unmittelbar und kategorisch angehen, so daf}, wozu Neigun-
genund Antriebe (mithin die ganze Natur der Sinnenwelt) anrei-
zen, den Gesetzen seines Wollens, als Intelli|genz, keinen Ab-
bruch tun konnen, sogar, dafl er die erstere nicht verantwortet
und seinem eigentlichen Selbst, d.i. seinem Willen nicht zu-
schreibt, wohl aber die Nachsicht, die er gegen sie tragen méchte,
wenn er ihnen, zum Nachteil der Vernunftgesetze des Willens,
Einfluf auf seine Maximen einraumte.

Dadurch, daff die praktische Vernunft sich in eine Verstandes-
welt hinein denkt, iberschreitet sie gar nicht ihre Grenzen, wohl
aber, wenn sie sich hineinschaunen, hineinempfinden wollte. Jenes
ist nur ein negativer Gedanke, in Ansehung der Sinnenwelt, die
der Vernunft in Bestimmung des Willens keine Gesetze gibt,
und nur in diesem einzigen Punkte positiv, daf} jene Freiheit, als
negative Bestimmung, zugleich mit einem (positiven) Vermogen
und sogar mit einer Kausalitit der Vernunft verbunden sei, welche
wir einen Willen nennen, so zu handeln, dafl das Prinzip der
Handlungen der wesentlichen Beschaffenheit einer Vernunftur-
sache, d.1. der Bedingung der Allgemeingiiltigkeit der Maxime,
als eines Gesetzes, gemifl sei. Wiirde sie aber noch ein Objekt
des Willens, d.1. eine Bewegursache aus der Verstandeswelt her-
holen, so iiberschritte sie ihre Grenzen und mafite sich an, etwas
zu kennen, wovon sie nichts weifl. Der Begriff einer Verstandes-

16 erstere] Vorlinder korrigiert zu ersteren

458



459

90 Dritter Abschnitt

welt ist also nur ein Standpunkt, den die Vernunft sich gendtigt
sieht, aufler den Erscheinungen zu nehmen, um sich selbst als
praktisch zu denken, welches, wenn die Einfliisse der Sinnlichkeit
fir den Menschen bestimmend wiren, nicht moglich sein wiirde,
welches aber doch notwendig ist, wofern ihm nicht das Bewuf3t-
sein seiner selbst, als Intelligenz, mithin als verniinftige und durch
Vernunft titige, d. 1. frei wirkende Ursache, abgesprochen werden
soll. Dieser Gedanke fuhrt freilich die Idee einer anderen Ord-
nung und Gesetzgebung als die des Naturmechanismus, der die
Sinnenwelt trifft, herbei und macht den Begriff einer intelligiblen
Welt (d. 1. das Ganze verntinftiger Wesen, als Dinge an sich selbst)
notwendig, aber ohne die mindeste Anmaflung, hier weiter als
blof} ihrer formalen Bedingung nach, d.i. der Allgemeinheit der
Maxime des Willens, als Gesetze, mithin der Autonomie des letz-
teren, die allein mit der Freiheit desselben bestehen kann, gemify
zu denken; da hingegen alle Gesetze, die auf ein Objekt bestimmt
sind, Heteronomie geben, die nur an Naturgesetzen angetroffen
werden und auch nur die Sinnenwelt treffen kann.

Aber alsdenn wiirde die Vernunft alle ihre Grenze tberschrei-
ten, wenn sie es sich zu erkliren unterfinge, wie reine Vernunft
praktisch sein | konne, welches véllig einerlei mit der Aufgabe
sein wirde, zu erkliren, wie Freiheit moglich sei.

Denn wir konnen nichts erkliren, als was wir auf Gesetze zu-
rlickfithren konnen, deren Gegenstand in irgendeiner moglichen
Erfahrung gegeben werden kann. Freiheit aber ist eine blofie
Idee, deren objektive Realititauf keine Weise nach Naturgesetzen,
mithin auch nicht in irgendeiner moglichen Erfahrung, dargetan
werden kann, die also darum, weil ihr selbst niemals nach irgend-
einer Analogie ein Beispiel untergelegt werden mag, niemals be-
griffen oder auch nur eingesehen werden kann. Sie gilt nur als not-
wendige Voraussetzung der Vernunft in einem Wesen, das sich
eines Willens, d. 1. eines vom bloflen Begehrungsvermdgen noch
verschiedenen Vermogens (nimlich sich zum Handeln als Intelli-
genz, mithin nach Gesetzen der Vernunft, unabhingig von Natur-

14 Gesetze] Menzer korrigiert zu Gesetz; Vorlinder zu Gesetzes; vgl.
460,22/23

10

15

25

30



—_
o

20

25

30

35

Von der MdS zur Kritik der reinen praktischen Vernunft 91

instinkten, zu bestimmen), bewuf3t zu sein glaubt. Wo aber Be-
stimmung nach Naturgesetzen aufhort, da hort auch alle Erkli-
rung auf, und es bleibt nichts tibrig als Verreidigung, d.1i. Abtrei-
bung der Einwiirfe derer, die tiefer in das Wesen der Dinge
geschaut zu haben vorgeben und darum die Freiheit dreist fiir un-
moglich erkliren. Man kann ihnen nur zeigen, dafl der vermeint-
lich von ihnen darin entdeckte Widerspruch nirgend anders liege
als darin, dafi, da sie, um das Naturgesetz in Ansehung mensch-
licher Handlungen geltend zu machen, den Menschen notwendig
als Erscheinung betrachten muf3ten, und nun, da man von ihnen
fordert, dafl sie ihn als Intelligenz auch als Ding an sich selbst
denken sollten, sie thn immer auch da noch als Erscheinung be-
trachten, wo denn freilich die Absonderung seiner Kausalitit
(d.1. seines Willens) von allen Naturgesetzen der Sinnenwelt in
einem und demselben Subjekte im Widerspruche stehen wiirde,
welcher aber wegfillt, wenn sie sich besinnen, und, wie billig, ein-
gestehen wollten, daff hinter den Erscheinungen doch die Sachen
an sich selbst (obzwar verborgen) zum Grunde liegen miissen,
von deren Wirkungsgesetzen man nicht verlangen kann, dafl sie
mit denen einerlei sein sollten, unter denen ihre Erscheinungen
stehen.

Die subjektive Unmoglichkeit, die Freiheit des Willens zu er-
kliren, ist mit der Unmoglichkeit, ein Interesse! ausfindig und

! Interesse ist das, wodurch Vernunft praktisch, d.1i. eine den Willen
bestimmende Ursache wird. Daher sagt man nur von einem verniinftigen
Wesen, daf§ es woran ein Interesse nehme, vernunftlose Geschopfe fithlen
nur sinnliche Antriebe. | Ein unmittelbares Interesse nimmt die Vernunft
nur alsdenn an der Handlung, wenn die Allgemeingiltigkeit der Maxime
derselben ein genugsamer Bestimmungsgrund des Willens ist. Ein solches
Interesse ist allein rein. Wenn sie aber den Willen nur vermittelst eines an-
deren Objekts des Begehrens oder unter Voraussetzung eines besonderen
Gefiihls des Subjekts bestimmen kann, so nimmt die Vernunft nur ein
mittelbares Interesse an der Handlung, und, da Vernunft fiir sich allein
weder Objekte des Willens noch ein besonderes ihm zu Grunde liegendes
Gefiihl ohne Erfahrung ausfindig machen kann, so wiirde das letztere
Interesse nur empirisch und kein reines Vernunftinteresse sein. Das logi-

11 Intelligenz] A2; Intelligenz, doch A7

460



460

461

92 Dritter Abschnitt

begreiflich zu | machen, welches der Mensch an moralischen Ge-
setzen nehmen konne, einerlei; und gleichwohl nimmt er wirk-
lich daran ein Interesse, wozu wir die Grundlage in uns das mo-
ralische Gefiihl nennen, welches filschlich fiir das Richtmaf}
unserer sittlichen Beurteilung von einigen ausgegeben worden,
da es vielmehr als die subjektive Wirkung, die das Gesetz auf
den Willen austibt, angesehen werden muf}, wozu Vernunft allein
die objektiven Griinde hergibt.

Um das zu wollen, wozu die Vernunft allein dem sinnlich-affi-
zierten verntinftigen Wesen das Sollen vorschreibt, dazu gehort
freilich ein Vermogen der Vernunft, ein Gefiih! der Lust oder
des Wohlgefallens an der Erfillung der Pflicht einzuflofien,
mithin eine Kausalitit derselben, die Sinnlichkeit ihren Prin-
zipien gemifl zu bestimmen. Es ist aber ganzlich unmdéglich, ein-
zusehen, d.i. a priori begreiflich zu machen, wie ein blofler
Gedanke, der selbst nichts Sinnliches in sich enthilt, eine Emp-
findung der Lust oder Unlust hervorbringe; denn das ist eine be-
sondere Art von Kausalitit, von der, wie von aller Kausalitit, wir
gar nichts a priori bestimmen konnen, sondern darum allein die
Erfahrung befragen miissen. Da diese aber kein Verhaltnis der
Ursache zur Wirkung, als zwischen zwei Gegenstanden der Er-
fahrung, an die Hand geben kann, hier aber reine Vernunft durch
blof8e Ideen (die gar keinen Gegenstand fiir Erfahrung abgeben)
die Ursache von einer Wirkung, die freilich in der Erfahrung
liegt, sein soll, so ist die Erklirung, wie und warum uns die All-
gemeinhbeir der Maxime als Gesetzes, mithin die Sittlichkeit, in-
teressiere, uns Menschen ginzlich unmaglich. So viel ist nur ge-
wifl: daf§ es nicht darum fiir uns Gultigkeit hat, weil es interessiert
(denn das ist Heteronomie und Abhingigkeit der praktischen
Vernunft von Sinnlichkeit, nim|lich einem zum Grunde
liegenden Gefuhl, wobei sie niemals sittlich gesetzgebend sein
konnte), sondern daf} es interessiert, weil es fir uns als
Menschen gilt, da es aus unserem Willen als Intelligenz, mithin
aus unserem eigentlichen Selbst, entsprungen ist; was aber zur

sche Interesse der Vernunft (ihre Einsichten zu beférdern) ist niemals
unmittelbar, sondern setzt Absichten ihres Gebrauchs voraus.

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

35

Von der MdS zur Kritik der reinen praktischen Vernunft 93

blofSen Erscheinung gehort, wird von der Vernunft norwendig der
Beschaffenbeit der Sache an sich selbst untergeordnet.

Die Frage also: wie ein kategorischer Imperativ moglich sei,
kann zwar so weit beantwortet werden, als man die einzige Vor-
aussetzung angeben kann, unter der er allein moglich ist, nimlich
die Idee der Freiheit, imgleichen als man die Notwendigkeit die-
ser Voraussetzung einsehen kann, welches zum praktischen Ge-
brauche der Vernunft, d.i. zur Uberzeugung von der Giiltigkeit
dieses Imperativs, mithin auch des sittlichen Gesetzes, hinrei-
chend ist, aber wie diese Voraussetzung selbst moglich sei, lifit
sich durch keine menschliche Vernunft jemals einsehen. Unter
Voraussetzung der Freiheit des Willens einer Intelligenz aber
ist die Autonomie desselben, als die formale Bedingung, unter
der er allein bestimmt werden kann, eine notwendige Folge.
Diese Freiheit des Willens vorauszusetzen, ist auch nicht allein
(ohne in Widerspruch mit dem Prinzip der Naturnotwendigkeit
in der Verkniipfung der Erscheinungen der Sinnenwelt zu gera-
ten) ganz wohl maglich (wie die spekulative Philosophie zeigen
kann), sondern auch sie praktisch, d.i. in der Idee allen seinen
willkiirlichen Handlungen, als Bedingung, unterzulegen, ist ei-
nem vernunftigen Wesen, das sich seiner Kausalitit durch Ver-
nunft, mithin eines Willens (der von Begierden unterschieden
ist) bewufit ist, ohne weitere Bedingung norwendig. Wie nun
aber reine Vernunft, ohne andere Triebfedern, die irgendwoher
sonst genommen sein mogen, fiir sich selbst praktisch sein, d. 1.
wie das blofle Prinzip der Allgemeingiiltigkeir aller ibrer Maxi-
men als Gesetze (welches freilich die Form einer reinen prakti-
schen Vernunft sein wiirde), ohne alle Materie (Gegenstand)
des Willens, woran man zum voraus irgendein Interesse nehmen
diirfe, fur sich selbst eine Triebfeder abgeben, und ein Interesse,
welches rein moralisch heiflen wiirde, bewirken, oder mit ande-
ren Worten: wie reine Vernunft praktisch sein kénne, das zu er-
kliren, dazu ist alle menschliche Vernunft ginzlich unvermo-
gend, und alle Mithe und Arbeit, hiervon Erklirung zu suchen,
ist verloren.

Es ist eben dasselbe, als ob ich zu ergriinden suchte, wie Frei-
heit selbst als Kausalitit eines Willens moglich sei. Denn da ver-



462

94 Dritter Abschnitt

lasse ich den philo|sophischen Erklirungsgrund und habe keinen
anderen. Zwar konnte ich nun in der intelligiblen Welt, die mir
noch ibrig bleibt, in der Welt der Intelligenzen herumschwir-
men; aber ob ich gleich davon eine Idee habe, die ihren guten
Grund hat, so habe ich doch von ihr nicht die mindeste Kenntnis
und kann auch zu dieser durch alle Bestrebung meines natiir-
lichen Vernunftvermogens niemals gelangen. Sie bedeutet nur
ein Etwas, das da uibrig bleibt, wenn ich alles, was zur Sinnenwelt
gehort, von den Bestimmungsgriinden meines Willens ausge-
schlossen habe, bloff um das Prinzip der Bewegursachen aus
dem Felde der Sinnlichkeit einzuschrinken, dadurch, daf ich es
begrenze und zeige, daf§ es nicht Alles in Allem in sich fasse, son-
dern daff aufler ihm noch mehr sei; dieses Mehrere aber kenne ich
nicht weiter. Von der reinen Vernunft, die dieses Ideal denkt,
bleibt nach Absonderung aller Materie, d.i. Erkenntnis der Ob-
jekte, mir nichts als die Form tibrig, nimlich das praktische Ge-
setz der Allgemeingiiltigkeit der Maximen, und, diesem gemaf3,
die Vernunft in Beziehung auf eine reine Verstandeswelt als mog-
liche wirkende, d. i. als den Willen bestimmende, Ursache zu den-
ken; die Triebfeder muf hier ganzlich fehlen; es miifite denn diese
Idee einer intelligiblen Welt selbst die Triebfeder oder dasjenige
sein, woran die Vernunft urspringlich ein Interesse nihme; wel-
ches aber begreiflich zu machen gerade die Aufgabe ist, die wir
nicht auflésen konnen.

Hier ist nun die oberste Grenze aller moralischen Nachfor-
schung, welche aber zu bestimmen auch schon darum von grofler
Wichtigkeit ist, damit die Vernunft nicht einerseits in der Sinnen-
welt, auf eine den Sitten schidliche Art, nach der obersten Be-
wegursache und einem begreiflichen, aber empirischen Interesse
herumsuche, andererseits aber, damit sie auch nicht in dem fiir sie
leeren Raum transzendenter Begriffe, unter dem Namen der
intelligiblen Welt, kraftlos ihre Fliigel schwinge, ohne von der
Stelle zu kommen und sich unter Hirngespinsten verliere. Ubri-
gens bleibt die Idee einer reinen Verstandeswelt, als eines Ganzen
aller Intelligenzen, wozu wir selbst, als verntinftige Wesen (ob-
gleich andererseits zugleich Glieder der Sinnenwelt) gehoren,
immer eine brauchbare und erlaubte Idee zum Behufe eines ver-

10

15

20

25

30

35



10

15

20

25

30

Von der MdS zur Kritik der reinen praktischen Vernunft 95

niinftigen Glaubens, wenngleich alles Wissen an der Grenze der-
selben ein Ende hat, um durch das herrliche Ideal eines allgemei-
nen Reichs der Zwecke an sich selbst (verntnftiger Wesen), zu
welchem wir nur alsdann als Glieder gehdren konnen, wenn
wir uns nach Maximen der Freiheit, als ob sie Gesetze der Natur
wiren, sorgfiltig | verhalten, ein lebhaftes Interesse an dem mo-
ralischen Gesetze in uns zu bewirken.

Schluffanmerkung

Der spekulative Gebrauch der Vernunft, in Ansehung der Natur,
fuhrt auf absolute Notwendigkeit irgendeiner obersten Ursache
der Welt; der praktische Gebrauch der Vernunft, in Absicht auf
die Freiheit, fihrt auch auf absolute Notwendigkeit, aber nur
der Gesetze der Handlungen eines verniinftigen Wesens als eines
solchen. Nun ist es ein wesentliches Prinzip alles Gebrauchs un-
serer Vernunft, ithre Erkenntnis bis zum Bewufitsein ihrer Not-
wendigkeit zu treiben (denn ohne diese wire sie nicht Erkenntnis
der Vernunft). Es ist aber auch eine ebenso wesentliche Ein-
schrinkung eben derselben Vernunft, dafl sie weder die Notwen-
digkeit dessen, was da ist, oder was geschieht, noch dessen, was
geschehen soll, einsehen kann, wenn nicht eine Bedingung, unter
der es daist, oder geschieht, oder geschehen soll, zum Grunde ge-
legt wird. Auf diese Weise aber wird durch die bestindige Nach-
frage nach der Bedingung, die Befriedigung der Vernunft nur im-
mer weiter aufgeschoben. Daher sucht sie rastlos das Unbedingt-
Notwendige und sieht sich gendtigt, es anzunehmen, ohne ir-
gendein Mittel, es sich begreiflich zu machen; glicklich genug,
wenn sie nur den Begriff ausfindig machen kann, der sich mit die-
ser Voraussetzung vertrigt. Es ist also kein Tadel fiir unsere De-
duktion des obersten Prinzips der Moralitit, sondern ein Vor-
wurf, den man der menschlichen Vernunft iiberhaupt machen
miifite, daf} sie ein unbedingtes praktisches Gesetz (dergleichen
der kategorische Imperativ sein mufl) seiner absoluten Notwen-

4 welchem] korrigiert durch Menzer aus welchen

463



96 Dritter Abschnitt

digkeit nach nicht begreiflich machen kann; denn dafl sie dieses
nicht durch eine Bedingung, nimlich vermittelst irgendeines
zum Grunde gelegten Interesse, tun will, kann ihr nicht verdacht
werden, weil es alsdann kein moralisches, d.i. oberstes Gesetz
der Freiheit, sein wiirde. Und so begreifen wir zwar nicht die
praktische unbedingte Notwendigkeit des moralischen Impera-
tivs, wir begreifen aber doch seine Unbegreiflichkeit, welches al-
les ist, was billigermaflen von einer Philosophie, die bis zur
Grenze der menschlichen Vernunft in Prinzipien strebt, gefor-
dert werden kann.

10



ANMERKUNGEN DER HERAUSGEBER*

387,2: Mit der Rede von den >Alten« bezieht sich Kant allgemein auf
die antike (griechische und lateinische) Philosophie; vgl. 394,8, aber
auch z. B. die hiufigen Bemerkungen tber die >Alten«< in der Kritik
der reinen Vernunft und in der Kritik der praktischen Vernunft.
Fir die von Kant erwihnte (stoische) Einteilung in Physik, Ethik
und Logik vgl. z.B. Diogenes Laertios, Leben der Philosophen
(VIL, 39).

388,10: Zumindest der Begriff einer >Metaphysik der Sittenc ist
nicht neu. Kobusch (1993, S. 1321.) verweist auf die mittelalterliche
Lehre vom >ens morale< sowie auf die Disziplin der >Metaphysica
moralis< innerhalb der Wolffschen Schule.

390,20: Mit der >Propideutik< und der >allgemeinen sittlichen
Weltweisheit« bezieht sich Kant auf Christian Wolffs (1679-1754)
Philosophia practica universalis methodo scientifica pertractata, die
1738-39 in zwei Bianden erschienen war. Kant selbst benutzt den Be-
griff >Philosophia practica universalis< in der Metaphysik der Sitten
als Untertitel des dritten Abschnittes der Einleitung in die Metaphy-
sik der Sitten (» Vorbegriffe zur Metaphysik der Sitten«, AA 6,221 ff.).

391,16: Kants Metaphysik der Sitten wurde 1797-98 verdffent-
licht; vgl. Einleitung S. VII{f.

393,25: Reich (1935, S. 27ff.) vermutet fiir diesen inhaltlichen
Kontext (393,25-394,12) wie auch fiir andere Stellen (395,4-396,37;
425,32-426,6; 436,8—437,4) einen direkten Bezug auf Ciceros De of-
ficiis (44 v.Chr.); vgl. zur Frage, wie sehr Kant durch Cicero und die
»alte< Philosophie im allgemeinen beeinfluflt worden ist bes. auch
Duncan (1957), Forschner (in: Hoffe, O. [Hrsg.] 1989, 66—82), For-
ster (1992), Freudiger (1993), Hinske (in: Hoffe, O. [Hrsg.] 1989,
131-147), Melches Gibert (1994) und Schonecker (1999); kritisch
zu Reichs einflufireicher These Wimmer (1980, S. 183 f.). Zitate aus
De officiis lassen sich in der GMS nicht nachweisen. — Von dieser Pro-
blematik zu unterscheiden ist die Frage, wie sehr Form und Aufbau

* Ein umfassender Sachkommentar wurde nicht angestrebt. Aufge-
nommen wurden nur Zitate, Personen und direkte historische Anspielun-
gen.



98 Anmerkungen der Herausgeber

der Grundlegung (als angebliche >Antikritik<) durch Kants Garve-
bzw. Cicerolektiire direkt beeinfluflt wurden (vgl. Einleitung).

395,33: Vgl. Platon, Phaidon (89 d-91b); vgl. dazu und zum Kon-
text Forschner (in: Hoffe, O. [Hrsg.] 1989, S. 76 ff.).

396,25: Der Begriff des >hochsten Guts<ist in der Antike und dann
wieder in der Neuzeit ein wichtiger Begriff der Ethik. Kant hatsichin
seinen moralphilosophischen Vorlesungen wiederholt mit der anti-
ken Diskussion dieses Begriffs beschiftigt und ihm in seiner Lehre
vom héchsten Gut eine neue Bedeutung gegeben (vgl. auch die Hin-
weise Kants in der Kritik der praktischen Vernunft, AA 5,108 {f.);
zum Thema vgl. Forschner (in: Hoffe, O. [Hrsg.] 1989).

404,4: Sokrates (470-399 v.Chr.). Zur Anspielung auf Sokrates
>Methode« (z.B. Apologie 20 c-24b) vgl. auch die Metaphysik der
Sitten, in der ausdriicklich von der >dialogischen (Sokratischen)
Methode« die Rede ist (AA 6,411); vgl. auch AA 6,376 und AA 9,
1491.

407,25: Dichten und Trachten: laut dem Grimmschen Worterbuch
bedeutet >dichten« soviel wie: etwas schaffen, erdenken, man tihtet
wisheit, lére, reht, eine hohzit, einen hof; >trachten< bedeutet soviel
wie: Uiberlegen, streben; Vgl. z. B. den Gebrauch in Luthers Bibel-
ubersetzung in 1 Mos. 6,5.

408,8: Vgl. Metaphysik der Sitten (AA 6,470): »Freundschaft in ih-
rer Reinigkeit oder Vollstindigkeit als erreichbar (zwischen Orestes
und Pylades, Theseus und Pirithous) gedacht, ist das Steckenpferd
der Romanschreiber; wogegen Aristoteles sagt: Meine lieben
Freunde, es gibt keinen Freund!«; vgl. auch AA 7,152 und AA
11,319. Das Aristoteles zugesprochene Zitat geht zurtick auf Dioge-
nes Laertios, Leben der Philosophen (V 1,21).

408,33: Kant hat das Jesus (dem >Heiligen des Evangelii<) zuge-
sprochene Zitat (Lk 18,19) durch die Klammerzusitze verandert;
vgl. auch Mt 19,17 und Mk 10,18. Zum >Heiligen des Evangeliic
vgl. auch die Reflexion 7060.

409,17: Als>Popularphilosophie«bezeichnet man (u. a.) eine philo-
sophische Richtung der deutschen Aufklirung des 18. Jahrhunderts
mit Zentren in Gottingen und Berlin, deren Vertretern schon frith
Eklektizismus und Oberflichlichkeit vorgeworfen wurden. Zu ihren
bekanntesten Vertretern gehorten J.J. Engel, J. G.H. Feder, Ch.
Garve, Ch. Meiners, M. Mendelssohn, F. Nicolai. Die Frage nach
der Méglichkeit einer populdren Philosophie hat Kant mehrmals be-
schiftigt; vgl. z. B. Kritik der reinen Vernunft (B201.), Prolegomena
(AA 4,2611.), Jasche-Logik (AA 9,191. und 148), Metaphysik der Sit-



Anmerkungen der Herausgeber 99

ten (AA 6,206); innerhalb der GMS vgl. auch 391,34-392,2. — Zum
Themenkomplex vgl. den entsprechenden Eintrag im Historischen
Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, Spalte 1093 ff. und die dort ange-
gebene Literatur sowie den Aufsatz von Petrus (1994).

411,24: Johann Georg Sulzer (1720-1779), Philosoph und Pid-
agoge, der durch seine Allgemeine Theorie der schinen Kiinste
(1771-74) besonders als Kunsttheoretiker hervorgetreten ist; auch
hat er Hume ins Deutsche tibersetzt. Auch in der KrV wird Sulzer
als Beispiel fir »vortreffliche und nachdenkende Minner« (A741/
B769) genannt. Der von Kant erwihnte Brief ist laut AA 13,51 ver-
mutlich der Brief Sulzers an Kant vom 8. Dezember 1770 (AA
10,111 {f.). Zum moglichen Einfluff von Sulzer auf die Entstehungs-
geschichte der GMS vgl. Klemme (2011).

416,19: Hinske (in: Hoffe, O. [Hrsg.] 1989, S. 140ff.) vermutet,
daf} Kant bei seiner Lehre von den >Ratschligen der Klugheit« durch
Xenophons Erinnerungen an Sokrates (370/60 v. Chr.) beeinflufit
worden ist, einem im 18. Jahrhundert beliebten Werk.

421,36: Mit dem »>in Schulen angenommenen Wortgebrauch« spielt
Kant besonders auf die Naturrechtsphilosophen H. Grotius, S. Pu-
fendorf, Chr. Thomasius und J. G. Sulzer an, fir die vollkommene
Pflichten duflerlich erzwingbare Handlungen sind; vgl. auch den ent-
sprechenden Eintrag in dem zu Kants Zeiten popularen Philosophi-
schen Lexikon von Johann Georg Walch (Leipzig 41775, Bd. I1, Spalte
385); zum Themenkomplex vgl. Wolfgang Kersting: Das starke
Gesetz der Schuldigkeit und das schwichere der Giitigkeit. Kant
und die Pflichtenlebre des 18. Jahrbunderts, in: Studia Leibnitiana
14 (1982), 184-220. — Zu Kants Einteilung der Pflichten vgl. die Me-
taphysik der Sitten (AA 6,240; 391-398; 413; 417-468).

426,17: Juno, romische Gottin (griechisch: Hera), personifiziert
jugendliche Kraft; Gottin des Mondes, der Menstruation und Ent-
bindung sowie der Hochzeit und Ehe. In der griechischen Mytholo-
gie will Ixion die Liebe Heras gewinnen. Deren Ehemann Zeus er-
fihrt von seiner Absicht und formt eine Wolke, die Hera ihnelt.
Mit ihr zeugt Ixion Zentaurus, den Vorfahren der Zentauren; sie
sind halb Pferd, halb Mensch (vielleicht spielt Kant darauf mit dem
>zusammengeflickten Bastard< an, 426,19). Vgl. Pindar, Pythian
Ode 2, 11. 21-50.

430,30: quod tibi non vis fieri usw.; was Du nicht willst, das Dir
geschehe, das usw.; vgl. Mt 7,12 und Lk 6,31. Belege fur diese soge-
nannte >Goldene Regel« findet man in vielen Kulturen und Religio-
nen; vgl. die zusammenfassenden Ausfihrungen und Verweise bei



100 Anmerkungen der Herausgeber

Wimmer (1980, S. 254 {f.) sowie bei Jeffrey Wattles: The Golden
Rule, New York/Oxford, 1996.

433,16: Im Zusammenhang mit der Idee der sintelligiblen Welt
verweist Kant in der Kritik der reinen Vernunft (A812/B840) auf
Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) und dessen Begriff eines
>Reichs der Gnadens, auf den Kant mit seinem Begriff vom >Reich
der Zwecke« offenkundig anspielt; vgl. Metaphysische Abbandlung
(1686), § 36; In der Vernunft begriindete Prinzipien der Natur und
der Gnade (1714), § 15; Monadologie (1714), §§ 85-90. Reich
(1935, S. 44 {1.) sieht hier wieder einen Bezug auf De officiis.

434,31: Quelle fiir diesen Unterschied ist die stoische Unterschei-
dung zwischen pretium und dignitas; vgl. z. B. Seneca Epistulae mo-
rales ad Lucilium (71,33).

442,36: Francis Hutcheson (1694-1746), Hauptvertreter der
Theorie vom >moral sense«. Sein Inguiry into the Original of Our
Ideas of Beauty and Virtue (1725) wurde 1762 von Johann Heinrich
Merck ins Deutsche uibertragen, der Essay on the Nature and Con-
duct of the Passions and Affections und die Illustrations on the Moral
sense (1728) bereits zwei Jahre vorher (1760), ebenfalls von Merck.
Sowohl Shaftesbury als auch Hutcheson fanden im 18. Jhd. in
Deutschland grofles Interesse. Kant war mit der Theorie des >moral
sense< vertraut und durch sie beeinfluflt. — Zu den historischen Bezii-
gen von Kants Einteilung verschiedener Ethiktypen vgl. auch die
Kritik der praktischen Vernunft (AA 5,40) und Moral Mrongovius
17 (AA 29, bes. 620-630).



BIBLIOGRAPHIE

Die Bibliographie enthilt diejenige Literatur zu Kants Ethik, die sich
in besonderer Weise auf die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
bezieht. Es versteht sich, dafl dabei pragmatisch ausgesucht werden
mufite; eine echte Trennung zwischen Beitrigen, die sich allgemein
auf Kants Ethik, und solchen, die sich »in besonderer Weise« auf die
Grundlegung bezichen, ist in sehr vielen Fillen nicht méglich. Voll-
standigkeit wurde nicht angestrebt. Fiir bibliographische Angaben
vgl. umfassend die Arbeiten von Margit Ruffing: Kant-Bibliographie
1896-1944 sowie Kant-Bibliographie 1945-1990. Fortlaufende bi-
bliographische Informationen findet man auflerdem bei der Kant-
Forschungsstelle in Mainz.

Albrecht, Michael (1994): »Kants Maximenethik und ihre Begriin-
dung«. In: Kant-Studien 85. Berlin / New York, 129-146.

Allison, Henry E. (1990): Kant’s Theory of Freedom. Cambridge.

- (1996): »On the Presumed Gap in the Derivation of the Categori-
cal Imperative«. In: Ders.: Idealism and Freedom. Essays on Kant’s
Theoretical and Practical Philosophy. Cambridge, 143—154.

- (2011): Kant’s Groundwork for the Metaphysics of Morals. A Com-
mentary. Oxford.

Alquié, Ferdinand (1985): Présentation des Fondements de la Méta-
physique de Mceurs. Tome I1. Paris.

Altmann, Silvia (0.].): »Rational foundation of freedom in Kant’s
Groundwork. In: Que é o homem? 198, 649-661.

Ameriks, Karl (2003): »Kant’s Deduction of Freedom and Morality«.
In: Ders.: Interpreting Kant’s »Critigues<. Oxford, 161-92.

— (22000): Kant’s Theory of Mind. An Analysis of the Paralogisms of
Pure Reason. Oxford.

Aune, Bruce (1979): Kant’s Theory of Morals. Princeton.

Bailey, Tom (2011): » Analysing the Good Will: Kant’s Argument in
the First Section of the Groundwork«. In: British Journal for the
History of Philosophy 18 (4):635-662.



102 Bibliographie

Baker, Judith (1988): »Counting Categorical Imperatives«. In: Kant-
Studien 79. Berlin / New York, 389-406.

Baron, Marcia (1995): Kantian Ethics almost without Apology. Ithaca.

Baumanns, Peter (1982): »Kants kategorischer Imperativ und das
Problem der inhaltlichen Pflichtbestimmung«. In: Herta Nagl-
Docekal (Hrsg.): Uberlieferung und Aufgabe. Festschrift fiir Erich
Heintel zum 70. Geburtstag. 2. Teilband. Wien, 165-179.

Bittner, Riidiger (1974): »Maximen«. In: Gerhard Funke (Hrsg.): Ak-
ten des 4. Internationalen Kant-Kongresses. Berlin / New York,
485-498.

— (1980): »Hypothetische Imperative«. In: Zeitschrift fiir philosophi-
sche Forschung 34. Frankfurt a. M., 210-226.

— (2000): »Wer fret ist, ist gebunden: Kants Argument aus dem drit-
ten Abschnitt der Grundlegungsschrift«. In: Philosophiegeschichte
und logische Analyse / Logical Analysis and History of Philosophy.
Bd. 3 (Philosophie der Nenzeit / From Descartes to Kant). Pader-
born, 209-221.

Brandt, Reinhard (1988): »Der Zirkel im dritten Abschnitt von Kants
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«. In: Hariolf Oberer /
Gerhard Seel (Hrsg.): Kant. Analysen — Probleme — Kritik. Wiirz-
burg, 169-191.

Brinkmann, Walter (2003): Praktische Norwendigkeit. Eine Formali-
sierung von Kants Kategorischem Imperativ. Paderborn.

Burri, Alex / Freudiger, Jirg (1990): »Zur Analytizitit hypotheti-
scher Imperative«. In: Zeutschrift fiir philosophische Forschung
44, Frankfurt a. M., 98—-105.

Callanan, John (2013): Kant’s Groundwork of the Metaphysics of
Morals. An Edinburgh Philosophical Guide. Edinburgh.

Cicovacki, Predrag (2001): »Zwischen gutem Willen und Kategori-
schem Imperativ«. In: Hans-Ulrich Baumgarten / Carsten Held
(Hrsg.): Systematische Ethik mit Kant. Freiburg / Miunchen,
330-354.

Dalbosco, Cldudio Almir (2008): »Circulo vicioso« e idealismo
transcendental na Grundlegung«. In: Studia Kantiana 6/7, 207-
235.

Dean, Richard (2009): »The Formula of Humanity as End in Itself«.
In: Thomas E. Hill (Hrsg.): The Blackwell Guide to Kant’s Ethics.
Malden, 83-101.



Bibliographie 103

Delfosse, Heinrich P. (2000): Stellenindex und Konkordanz zur
»Grundlegung zur Metaphysik der Sitten« (Kant-Index Band 15).
Stuttgart / Bad Canstatt.

Duncan, Alistair R.C. (1957): Practical Reason and Morality. A
Study of Immanuel Kant’s Foundations for the Metaphysics of
Morals. London / New York.

Esteves, Julio (2003): »A Dedugio do imperative categérico na Fun-
damencio Il«. In: Studia Kantiana 5, 79-104.

— (2012): »The Noncircular Deduction of the Categorical Impera-
tive in Groundwork I1l«. In: Frederick Rauscher / Daniel Omar
Perez (Hrsg.): Kant in Brazil. Rochester, 155-172.

Freudiger, Jurg (1993): Kants Begriindung der praktischen Philoso-
phie. Systematische Stellung, Methode und Argumentationsstruk-
tur der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Bern / Stuttgart
/ Wien.

Galvin, Richard (2009): »The Universal Law Formulas«. In: Thomas
E.Hill (Hrsg.): The Blackwell Guide to Kant’s Ethics. Malden, 52—
82.

Grenberg, Jeanine M. (2009): »The Phenomenological Failure of
Groundwork 111«. In: Inguiry 52. Basingstoke, New York, 335—
356.

Guyer, Paul (2002): »The Derivation of the Categorical Imperative:
Kant’s Correction for a Fatal Flaw«. In: Harvard Review of Philo-
sophy 10, 64-80.

— (2007): Kant’s Groundwork for the Metaphysics of Morals. A
Reader’s Guide. London / New York.

— (Hrsg.) (1998): Kant’s Groundwork of the Metaphysics of Morals:
Critical Essays. Totowa.

Henrich, Dieter (1975): »Die Deduktion des Sittengesetzes. Uber die
Griinde der Dunkelheit des letzten Abschnittes von Kants Grund-
legung zur Metaphysik der Sitten«. In: Alexander Schwan (Hrsg.):
Denken im Schatten des Nibilismus. Festschrift fiir Wilbelm
Weischedel zum 70. Geburtstag. Darmstadt, 55-112.

Herman, Barbara (1993): The Practice of Moral Judgement. Cam-
bridge.

Hill Jr., Thomas E. (1992): Dignity and Practical Reason in Kant’s
Moral Theory. Ithaca.

Hill Jr., Thomas E. / Zweig, Arnulf (2002): »Editors” Introduction:
Some Main Themes of the Groundwork; Analysis of Arguments«.



104 Bibliographie

In: Immanuel Kant (1785): Groundwork for the Metaphysics of
Morals, translated by Arnulf Zweig and edited by Thomas E.
Hill Jr. and Arnulf Zweig. Oxford, 19-108 und 109-177.

Hinske, Norbert (2012): »Ein unbeachtet gebliebener Kommentar
zu Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten aus dem Jahre
1784«. In: Steffen Dietzsch / Udo Tietz (Hrsg.): Transzendental-
philosophie und die Kultur der Gegenwart. Leipzig, 107-112.

Hoffe, Ottfried (Hrsg.) (*2010): Kants Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten. Ein kooperativer Kommentar. Frankfurt a. M.

Hogemann, Brigitte (1980): Die Idee der Freibeit und das Subjekt.
Eine Untersuchung von Kants Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten. Meisenheim am Glan — Konigstein/Ts.

Holtman, Sarah (2009): » Autonomy and the Kingdom of Ends«. In:
Thomas E. Hill (Hrsg.): The Blackwell Guide to Kant’s Ethics.
Malden, 102-117.

Horn, Christoph / Mieth, Corinna / Scarano, Nico (2007): Immanuel
Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Kommentar von
Ch. Horn, C. Mieth und N. Scarano. Berlin.

Horn, Christoph / Schonecker, Dieter (Hrsg.) (2006): Groundwork
for the Metaphysics of Morals. Berlin.

Huber, Herbert (2010): »Immanuel Kant: Grundlegung zur Meta-
physik der Sitten«. In: Ders. (Hrsg.): Klassische Werke zur philoso-
phischen Ethik. Ein Studienbuch fiir Philosophie- und Ethiklebrer.
Freiburg, 171-199.

Tkeda, Hitoshi (2014): »Die Deduktion des Begriffs der Freiheit im
dritten Abschnitt der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.
In: Nihon Kant Kenkyn 15,177-191.

Johnson, Robert (2009): »Good Will and the Moral Worth of Acting
from Duty«. In: Thomas E. Hill (Hrsg.): The Blackwell Guide to
Kant’s Ethics. Malden, 19-51.

Kaplan, Shawn D. (2008): »Bringing the Moral Law Closer to Intui-
tion and Feeling: An Interpretive Framework for Kant’s Ground-
work 1« In: Valerio Rohden / Ricardo R. Terra / Guido A. de Al-
meida / Margit Ruffing (Hrsg.): Recht und Frieden in der Philoso-
phie Kants. Bd. 3. Berlin / New York, 161-171.

Kaulbach, Friedrich (1988): Immanuel Kants Grundlegung zur Me-
taphysik der Sitten. Interpretation und Kommentar. Darmstadt.

Kerstein, Samuel J. (2002): Kant’s Search for the Supreme Principle of
Morality. Cambridge.



Bibliographie 105

Kim, Halla (2002): »Has Kant committed the Fallacy of Circularity
in Foundations III?«. In: Journal of Philosophical Research Vo-
lume 27, 64-81.

Kirchmann, Julius Hermann v. (1874): Erlinterungen zur Grundle-
gung der Metaphysik der Sitten. Leipzig.

Klemme, Heiner E. (2011): »Johann Georg Sulzers >vermischte Sit-
tenlehre«. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte von Kants
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.« In: Frank Grunert/ Gi-
deon Stiening (Hrsg.): Johann Georg Sulzer (1720-1779). Aufkli-
rung zwischen Christian Wolff und David Hume. Berlin, 309-322.

— (2014): »Gehoren hypothetische Imperative zur praktischen Phi-
losophie? Wille und praktische Vernunft in Kants Grundlegung
zur Metaphysik der Sitten und in der >Ersten Einleitung« in die Kri-
tik der Urteilskraft«. In: il cannocchiale 39 (1), 209-231.

— (2014): »Moralized nature, naturalized autonomy: Kant’s way of
bridging the gap in the third Critigue (and in the Groundwork)«.
In: Oliver Sensen (Hrsg.): Kant on Moral Autonomy. Cambridge,
193-211.

— (2015): »die verniinftige Natur existirt als Zweck an sich selbst.<
Uberlegungen zu Oliver Sensens Interpretation der Menschheits-
formel in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«. In: Kant-
Studien 106. Berlin / New York, 88-96.

Kohl, Harald (1990): Kants Gesinnungsethik. Berlin / New York.

Korsgaard, Christine M. (1996): Creating the Kingdom of Ends.
Cambridge.

— (1998): Einleitung zu: Immanunel Kant: Groundwork of the Meta-
physics of Morals, translated and edited by Mary Gregor. Cam-
bridge.

Kupperman, Joel J. (2002): »A Messy Derivation of the Categorial
Imperative«. In: Philosophy 77, 484-502.

Liddell, Brendan E. A. (1970): Kant on the Foundation of Morality. A
Modern Version of the Grundlegung. Translated with Commen-
tary. Bloomington, London.

Ludwig, Bernd (2008): »Was wird in Kants Grundlegung eigentlich
deduziert?> Uber einen Grund der vermeintlichen Dunkelheit
des>Dritten Abschnitts«. In: B. Sharon Byrd / Joachim Hruschka
/ Jan C. Joerden: Jahrbuch fiir Recht und Ethik 16. Berlin, 431
463.



106 Bibliographie

Matsumoto, Dairi (2011): »Von der duflersten Grenze aller prakti-
schen Philosophie<in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.
In: Nihon Kant Kenkyn 13, 181-195.

McCarthy, Michael H. (1976): » Analytic Method and Analytic Pro-
positions in Kant’s Groundwork«. In: Dialogue 15. Los Angeles,
565-582.

- (1979): »Kant’s Application of the Analytic/Synthetic Distinction
to Imperatives«. In: Dialogne (Canada) 18, 373-391.

- (1979): »Paton’s Suggestion that Kant’s Principle of Autonomy
might be Analytic«. In: Kant-Studien 70. Berlin / New York,
206-224.

- (1982): »Kant’s Rejection of the Argument of Groundwork 111«.
In: Kant-Studien 73. Berlin / New York, 169-190.

— (1984): »Kant’s Groundwork Justification of Freedom«. In: Dialo-
gue (Canada) 23, 457-473.

— (1985): »The Objection of Circularity in Groundwork 1ll«. In:
Kant-Studien 76. Berlin / New York, 28—-42.

Melches Gibert, Carlos (1994): Der Einfluf$ von Christian Garves
Ubersetzung Ciceros De Officiis auf Kants Grundlegung zur Me-
taphysik der Sitten. Regensburg.

Melnick, Arthur (2002): »Kant’s Formulations of the Categorical
Imperative«. In: Kant-Studien 93. Berlin / New York, 291-308.

Nell (O’Neill), Onora (1975): Acting on Principle. New York.

O’Neill, Onora (1989): Constructions of Reason: Explorations of
Kant’s Practical Philosophy. Cambridge.

Onof, Christian (2009): »Reconstructing the Grounding of Kant’s
Ethics«. Kant-Studien 100. Berlin / New York, 496-517.

Pasternack, Lawrence (Hrsg.) (2002): Immanuel Kant: Groundwork
of the Metaphysics of Morals. London / New York.

Paton, Henry James (1958): »The Aim and Structure of Kant’s
Grundlegung«. In: The Philosophical Quarterly 8. Oxford, 112—
130.

- (1962): Der kategorische Imperativ. Eine Untersuchung iiber
Kants Moralphilosophie. Berlin.

Pistorius, Hermann Andreas (2007): »Rezension der Grundlegung
zur Metaphysik der Sitten«. In: Bernward Gesang (Hrsg.): Kants
vergessener Rezensent. Die Kritik der theoretischen und prakti-
schen Philosophie Kants in fiinf friihen Rezensionen von Hermann
Andreas Pistorius. Hamburg, 26-38.



Bibliographie 107

Porcheddu, Rocco (2009): »Zweck an sich selbst und Subjektivitat.
Ein Versuch zu Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«.
In: Christoph Asmuth (Hrsg.): Kant und Fichte. Fichte und
Kant. Amsterdam / New York, 177-188.

Puls, Heiko (2011): »Freiheit als Unabhingigkeit von bloff subjektiv
bestimmten Ursachen. Kants Auflosung des Zirkelverdachts im
dritten Abschnitt der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«.
In: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 65. Frankfurt a. M.,
534-562

— (Hrsg.) (2014): Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grund-
legung III. Deduktion oder Faktum?. Berlin / Boston.

- (2016): »Das Gefiihl der Achtung in der Grundlegung und in der
Kritik der praktischen Vernunft — Kommentarische Interpretation
und Vergleich«. In: Con-textos Kantianos, Num. 3.

— (2016): Sittliches Bewusstsein und kategorischer Imperativ in Kants
Grundlegung. Ein Kommentar zum dritten Abschnitt. Berlin / Bo-
ston.

Quarfood, Marcel (2001): »Kant’s Practical Deduction of Moral Ob-
ligation in Groundwork Ill«. In: Volker Gerhardt / Rolf-Peter
Horstmann / Ralph Schumacher (Hrsg.): Kant und die Berliner
Aufklirung. Bd. 3. Berlin / New York, 72-79.

Rawls, John (2000): Lectures on the History of Moral Philosophy, edi-
ted by Barbara Herman. Cambridge / London.

Romer, Inga (2014): »Die Formeln des kategorischen Imperativs in
der Grundlegung — Eine Kritik der Interpretation von Klaus Reich
und Julius Ebbinghaus«. In: Mario Egger (Hrsg.): Philosophie
nach Kant. Nene Wege zum Verstindnis von Kants Transzenden-
tal- und Moralphilosophie. Berlin / Boston, 191-209.

Ross, Sir William David (1954): Kant’s Ethical Theory. A Commen-
tary on the Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Oxford.

Schneewind, Jerome B. (2009): »Why Study Kant’s Groundwork?«.
In: Ders.: Essays on the History of Moral Philosophy. Oxford, 239-
247.

Schonecker, Dieter (1997): »Die >Art von Zirkel< im dritten Ab-
schnitt der Grundlegung«. In: Allgemeine Zeitschrift fiir Philoso-
phie 22. Stuttgart, 189-202.

- (1999): Kant: Grundlegung IIL. Die Deduktion des kategorischen
Imperativs. Freiburg / Miinchen.



108 Bibliographie

— (2001): »What is the >First Proposition< Regarding Duty in Kant’s
Grundlegung?«. In: Volker Gerhardt / Rolf-Peter Horstmann /
Ralph Schumacher (Hrsg.): Kant und die Berliner Aufklirung.
Bd. 3. Berlin, 89-95

— 2009): »The Transition from Common Rational Moral Knowledge
to Philosophical Rational Moral Knowledge in the Groundwork«.
In: Karl Ameriks / Otfried Hoffe (Hrsg.): Kant’s Moral and Legal
Philosophy. Cambridge, 93-122.

- (2011): »Kants Grundlegung tber den bosen Willen. Eine kom-
mentarische Interpretation von GMS 457.25-458.5«. In: Studi
Kantiant XXI1V, 73-92.

- (2012): »Once Again: What is the >First Proposition< in Kant’s
Groundwork? Some Refinements, a New Proposal, and a Reply
to Henry Allison«. In: Kantian Review 17 (2). Cambridge, 281-
296.

— (2013): »A free will and a will under moral laws are the same«
Kant’s concept of autonomy and his thesis of analyticity in
Groundwork I11«. In: Oliver Sensen (Hrsg.): Kant on Moral Auto-
nomy. Cambridge, 225-245.

- (Hrsg.) (2015): Kants Begriindung von Freibeit und Moral in
Grundlegung II1. Nexe Interpretationen. Miinster.

Schonecker, Dieter / Wood, Allen W. (2015): Kant’s Groundwork for
the Metaphysics of Morals. A Commentary. Harvard.

Schossberger, Cynthia (2008): »The Kingdom of Ends and the
Fourth Example in the Groundwork I1«. In: Valerio Rohden / Ri-
cardo R. Terra / Guido A. de Almeida / Margit Ruffing (Hrsg.):
Recht und Frieden in der Philosophie Kants. Bd. 3. Berlin / New
York, 369-377.

Scott, J. W. (1924): Kant on the Moral Life. An Exposition of Kant’s
Grundlegung. London.

Sedgwick, Sally (2008): Kant’s Groundwork of Metaphysics of Mo-
rals. An Introduction. Cambridge.

Sensen, Oliver (2009): »Dignity and the formula of humanity«. In:
Jens Timmermann (Hrsg.): Kant’s Groundwork of the Metaphysics
of Morals. A Critical Guide. Cambridge, 102-118.

- (2009): »Kant’s Conception of Human Dignity«. In: Kant-Studien
100. Berlin / New York, 309-331.

- (2011): Kant on Human Dignity. Berlin.



Bibliographie 109

Siep, Ludwig (2009): »What is the Purpose of a Metaphysics of Mo-
rals? Some Obervations on the Preface to the Groundwork of the
Metaphysic Morals«. In: Karl Ameriks / Otfried Hoffe (Hrsg.):
Kant’s Moral and Legal Philosophy. Cambridge, 77-92.

Staege, Roswitha (2002): »Hypothetische Imperative«. In: Kant-Stu-
dien 93. Berlin / New York, 42-56.

Stattler, Benedikt (1788): Anhang zum Anti-Kant in einer Widerle-
gung der Kantischen Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.
Miinchen, wiederabgedruckt in: Aetas Kantiana. Brissel.

Steigleder, Klaus (2002): Kants Moralphilosophie. Die Selbstbeziig-
lichkeit reiner praktischer Vernunft. Stuttgart / Weimar.

Stern, Robert (2013): »Kant, Moral Obligation, and the Holy Will«.
In: Mark Timmons / Sorin Baiasu (Hrsg.): Kant on Practical Justi-
fication: Interpretative Essays. Oxford, 125-52.

Sullivan, Roger J. (1989): Immanuel Kant’s Moral Theory. Cam-
bridge.

— (1994): An Introduction to Kant’s Ethics. Cambridge.

Tenenbaum, Sergio (2012): »The Idea of Freedom and Moral Cogni-
tion in Groundwork 1ll«. In: Philosophy and Phenomenological
Research, LXXXIV (3), 555-589.

Timmermann, Jens (2007): Kant’s Groundwork of the Metaphysics
of Morals. A Commentary. Cambridge.

— (2015): »Mrongovius II: a supplement to the Groundwork of the
Metaphysics of Morals«. In: Lara Denis / Oliver Sensen (Hrsg.):
Kant’s Lectures on Ethics. A Critical Guide. Cambridge, 68—83.

— (Hrsg.) (2004): Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten. Herausgegeben, eingeleitet und erldutert von Jens Tim-
mermann. Gottingen.

— (Hrsg.) (2009): Kant’s Groundwork of the Metaphysics of Morals.
A Critical Guide. Cambridge.

Tugendhat, Ernst (1993): Vorlesungen iiber Ethik. Frankfurt a. M.

Van Erp, Herman (2007): »Mogelijkheid en geldigheid van de catego-
rische imperatief. Kants bewijsvoering in de Grundlegung zur Me-
taphysik der Sitten«. In: Tijdschrift vor Filosofie 69, 299-324.

Velleman, J. David (2012): »Reading Kant’s Groundwork. In: George
Sher (Hrsg.): Ethics: Essential Readings in Moral Theory. New
York / London, 344-359.

Wenzel, Uwe Justus (1992): Anthroponomie. Kants Archéologie der
Autonomie. Berlin.



110 Bibliographie

Wilde, Leo Henri (1975): Hypothetische und kategorische Impera-
tive. Eine Interpretation zu Kants Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten. Bonn.

Willaschek, Marcus (1992): Praktische Vernunft: Handlungstheorie
und Moralbegriindung bei Kant. Stuttgart / Weimar.

Wimmer, Reiner (1980): Universalisierung in der Ethik. Analyse, Kri-
tik und Rekonstruktion ethischer Rationalititsanspriiche. Frank-
furta. M.

Wines, Ryan H. (2013): »The Importance of the Third Proposition in
Groundwork I's Analysis of Duty«. In: Kant und die Philosophie
in weltbiirgerlicher Absicht. Akten des XI. Internationalen Kant-
Kongresses Pisa 2010. Bd. 1-5, hier: Bd. 3. Berlin / Boston, 745—
756.

Wolff, Robert P. (1973): The Autonomy of Reason. A Commentary on
Kant’s Groundwork of the Metaphysic of Morals. New York.

— (Hrsg.) (1969): Foundations of the Metaphysics of Morals. Transla-
ted by Lewis White Beck, with Critical Essays Edited by Robert
Paul Wolff. New York.

Wood, Allen W. (1999): Kant’s Ethical Thought. Cambridge.

Wyrwich, Thomas (2011): Moralische Selbst- und Welterkenntnis.
Die Deduktion des kategorischen Imperativs in der Kantischen

Philosophie. Wirzburg.



REGISTER*

Ableitung — a priori aus
Vernunft 406, 410, 411, 412,
425; vgl. 420, — der Pflichten
aus dem kategorischen
Imperativ 421,423, —sittlicher
Gesetze von Gottes Willen
443, — der Sittlichkeit aus
Freiheit 447

Absicht 393 1., 397, 3991., 402,
414 L., 420, 423, 429, 454,
—der Natur 394 ff.,— mogliche
vs. wirkliche ~ 414, — prakti-
sche vs. theoretische ~ 448,
4551,

Achtung 390, 400£., 403, 407 {.,
424,426, 428, 4351., 4391.

Affektion 387, 389, 424, 449,
451f., 454, 457, 460

Affektionspreis 435

Allgemeinheit — des Gesetzes
(der Maxime, der Handlung)
4021, 416, 421 ff,, 426 1.,
4291., 434, 436 ff., 440, 444,
447,449, 458, 4601f., s. Form,
— der Wille als allgemein
gesetzgebend s. Wille

Allheit s. Zweck

Allwissenheit 418

Alten, die 387,394

Amputation 429

Analogie 4361f., 459

analytisch — Methode 392, 445;
vel. 436, - Satz 417 ff.,

s. Zergliederung

Angenehme, das 413
(im Unterschied zum Guten);
vgl. 401, 443, 450

Anratungen 418

Anschauung 436, 443, 452, 454

Anthropologie 388f., 410, 412

Antrich 402, 407, 434, 444, 448,
454, 457

Arbeitsteilung 388

Arzt 415

Ausnahme vom Gesetz 408,
4241,

Autonomie 401, 427 (Selbst-
bestimmung), 431 ff., 436,
439, 440 (Prinzip der Auto-
nomie), 444 1., 446 ff., 4491.,
452 ff., 458, 461

Bediirfnis 396, 399, 405, 413,
418, 428, 434, 439

Begehrungsvermogen 395,
3991., 427, 459

* Seitenzahlen wichtiger Stellen sind fett markiert; Verweise auf Stel-
len wurden auch dann aufgenommen, wenn das Eintragswort nicht selbst
erscheint, ebenso Eintrige ohne systematische Bedeutung fir die GMS,
wenn sie fiir die Ethik insgesamt oder als Arbeitshilfe wichtig sind. Zu-
gleich wird eine semantische Suche in begrenztem Umfang unterstiitzt.



112 Register

Begierde 418,427,453 1., 457,
461

Beharrlichkeit im Vorsatze 393

Beispiele — Person als ~ des
Gesetzes 401; vgl. 454, — keine
~ fur Handlungen aus Pflicht
406 ff., 419, — Sittlichkeit nicht
aus ~ entlehnen 408, 412,

— fiir Pflichten 421 ff., 429 ff.,
— keine ~ fiir Freiheit 459,
s. Evfabrung

Bestimmungsgrund 401; vgl.
4121,

Beurteilung — von Beispielen
408, — gemeine sittliche ~ vs.
philosophische ~ 412;
vgl. 402, — Kanon der morali-
schen ~ 424, — der Maximen
426; vgl. 433, — Methode der
sittlichen ~ 436, — moralisches
Gefiihl kein Richtmaf§ der
sittlichen ~ 460, — praktische ~
der gemeinen Menschenver-
nunft 402, 403 ff.

Beurteilungsvermogen, prakti-
sches 404, 412, s. Beurteilung

Bewegungsgrund 3891f., 398,
401, 403, 407, 427, 434, 450

Bewegursache 411, 420, 426,
442, 458, 462

Beweis — des moralischen
Gesetzes 392, 424 1., 445,

449, — der Freiheit 448, 451,
4541,

Bose 393 1., 402, 404, 411, 419,

437, 442, 454 £; vgl. 457 1.

Charakter 393, — sein Wert 398

Deduktion 447, 454, 463

Denken 387, 390, — vs. Fiihlen
442, 458

Denkungsart 423, 426, 435

Dialekdik 391, 405, 455

Diit 418

Ding an sich 451f., 457 1., 459

Dritte, das 447, s. Imperativ,
kategorischer

Ehre 393, 398, 441, 443

Eigendiinkel 407

Eigentum 430

Einbildungskraft 418, 435

Einheit s. Wille

Empfindung 399, 413, 4211,
427,451 (innere ~), 457,
460

empirisch — vs. rein 387 ff.,
408 1f., 412, 4181., 426 1.,
4411, 450ff, 462

Entschlossenheit 393

Erbittung eines Prinzips 453

Erfahrung - allg. 3871{f., 391,
— in der Moralphilosophie
387 ff., 406 ff., 412, 418 ff.,
4261, 431, 441 ff,, — der
Freiheit 431, 4481., 455,458 1.,
s. Beispiele

Erfahrungsbegriff 406, 455,
s. Erfabrung

Erhabenheit 425f., 434, 4391,
442

Erklarung - eines Begriffs 420,
431, 443, 446, 450, — durch
Erfahrung 458 {f.

Erscheinung 408, 451, 453,
457 ff., 461

Ethik 3871, s. Philosophie



Register 113

Fatalismus 456

Fleif§ 435

Form —vs. Materiess. Imperativ,
kategorischer, — des Verstan-
des 387, — der Natur 421,
4361., — der Allgemeinheit
431, 436, 458, 462, — des
Willens 436, 444, — und Ver-
standesbegriffe 454, — einer
reinen praktischen Vernunft
461, s. Allgemeinheit

formal - Vernunfterkenntnis
387, — Philosophie (Logik)
387f., — vs. material 427,
— Prinzip 438, — Bedingung
der intelligiblen Welt 458,
— Autonomie als ~ Bedingung
der Willensbestimmung 461

Formel s. Imperativ, kategori-
scher

formell - das sittliche Prinzip
a priori 400, — Prinzip des
Wollens 400

Freiheit 387, 430, 431, 4341,
446 ff., - kein Erfahrungsbe-
eriff 431, 448 ., 455, 459,
—und Autonomie 446, 450,
452, 458, 461, — Unabhingig-
keit von Naturursachen 446,
452, 455, 457, 459, — ihr nega-
tiver und positiver Begriff
4461., 458, — die Idee der ~
448, 4541, 459, — im Wider-
spruch zur Natur 446, 455 {f.,
459, 461, 463, — ihre Mog-
lichkeit nicht erkennbar (er-
klarbar) 456, 459 ff., s. Natur

fremd — Interesse 433, 441,
— Antrieb 444, — bestimmende

Ursachen 446, — Einfluf} 448,
s. Heteronomie
Freundschaft 408
Furcht 398, 401, 440

Gebot 389, 400, 405, 407, 413,
416, 418 (praeceptum), 420,
425,433

Gebrauch — der Vernunft s.
Vernunfterkenntnis,
Vernunftgebranch

Gefithl 401, 425, 4341, — kein
Mafistab des Guten 442,

— moralisches 410, 442, 460;
vgl. 411, — der Lust und Un-
lust 427; vgl. 460, — fir das
Prinzip der Sittlichkeit 436,
— physisch vs. moralisch 442,
—und Urteilskraft 4501.

Gemeingultigkeit — des
Prinzips 424, s. Allgemeinbeit

Gemiit 393, 398, 411

Genuf} 395, 399, 423

Gerichtshof der reinen
Vernunft 443; vgl. 457
(Rechtsanspruch)

Gescheitheit 416

Geschichte 417

Geschicklichkeit 415 ff., 435

Geschmack 4341., 444;vgl. 427,
435

Gesetz —sittliches (moralisches,
praktisches) 389 ff., 400,
4011f., 407, 408 (apodiktisch),
4091., 412, 414, allgemeiner
Begriff 412f., 427f., — seine
Notwendigkeit 389, 416, 442,
444, —Vorstellung des ~ 401 f.,
407, 410, 412 ff., 427 ., — als



114 Register

Gegenstand der Achtung
400f., 439, — seine Anschau-
lichkeit 436 f., — seine Form
454, — der Gegenstinde 387,
—der Natur 387, — des Den-
kens 387, — als Gebot der
Sittlichkeit 416, — Grund sei-
ner Verbindlichkeit 389,
— seine Reinigkeit 390, — des
Guten 414, — aus reiner Ver-
nunft 411, — im Unterschied
zum Prinzip 420, — zu denken
vs. zu wollen 421 ff., — Unter-
werfung unter das ~ 431 ff.,
436, 438, 440, 449, 454, — seine
Allgemeinheits. Allgemeinbeit,
— der Natur s. Naturgesetz

Gesetzgebung 403, 406, 425,
4316L, 438 {f., 449 ., 453, 458,
461

Gesetzmiafligkeit 390, 402,
s. Allgemeinheit

Gesinnung 406, 412, 416, 435

Gesundheit 393, 399, 418

Gewissen 404, 422

Gewiheit 407, 4181.

Giftmischer 415

Glaube s. Verstandeswelt

Glied 433 1L, 4381, 453 ff., 462

Glickseligkeit 393, 395f., 399,
401, 405, 410, 415 ff., 4381.,
4411f., 453, — kein Grundsatz
der ~ 399, 418, — Wiirdigkeit
zur ~ 393, 450, — kein Ideal der
Vernunft 418, — des anderen
430, 441

Glicksgaben 393

Gott 396 (Weltregierung), 408,
410 (Gottesfurcht), 413 f.

(gottlicher Wille), 442 £. (seine
Vollkommenbheit); vgl. 462 f.
(oberste Bewegursache),

s. Oberhaupt

Griibler 388

Grundlegung 3911f.

Grundsatz - praktischer 390,
405, 409, 426, 429, 433, 435,
437,449, - eines guten Willens
394, — der Ehrlichkeit 397,

— der Handlung 399, — der
Sittlichkeit 409

Gultigkeit — des kategorischen
Imperativs 405, 408, 424 {.,
4321, 4481, 461 (vgl. 454), -
des Willens 437, — der Zwecke
433

gut — praktisch gut (allg.)

412 ff., - moralisch gut 390,
403 1., 414, — an sich ~ 394,
396, 403, 414, 443, — ohne
Einschrinkung 393 1., 402,
— eingeschrankt gut 393 1.,
— im Sinne hypothetischer
Imperative 414

Gut, hochstes 396,408 £. (Gott);
vel. 412

Gute, das sittlich 401, 407, 411,
414

Handlung - ihr allg. Begriff
412 1f., 427 f., — ithr Wert
397 £f., 401, 406, 411, 449,
— pflichewidrige 397, 404, 422,
- pflichtmaflige 397 ff., 402,
404, 406, 412, — aus Pflicht
397 ff., 402, 406, 414, — deren
allgemeine Gesetzmafigkeit
402, — Begriff der ~ an sich



Register 115

selbst 402, — erlaubt vs.
unerlaubt 439

Hang 399, 405, 423, 425,
435

Heiliger — des Evangelii [Jesus]
408, — Wille 414, 439; Vgl.
435

Herz 398, 410

Heteronomie 433, 440ff., 446,
4521., 458, 460, s. fremd

Hindernis — der Vernunft 397,
449; vgl. 434 (Einschrinkung)

Hochschitzung s. Schéitzung

Hoflichkeit 418

Hutcheson 443

Hyperphysik 410

Ich 451, 4571, s. Selbst

Ideal — der sittlichen Vollkom-
menheit 408, — Gluckseligkeit
kein ~ der Vernunft 418,
—Reich der Zwecke ein ~ 433,
462, — Welt der Intelligenzen
als ~ 462

Idee — der Metaphysik 388,
—der Pflicht (Sittlichkeit) 389,
406 1., 445, 4481., 452, — der
praktischen Vernunft 389,
396, 408, 412, 452, 460, — des
reinen (guten) Willens 390,
394, 4311, 436 £, 440, 443,
454, — der praktischen Welt-
weisheit 391, — der Gliickse-
ligkeit 399, 418, — der sitt-
lichen Vollkommenbheit 409,
— einer verniinftigen Natur
tberhaupt 410, — der
Menschheit als Zweck an sich
(Wiirde) 429, 434, 439, — der

allg. Gesetzgebung 432, — des
Reichs der Zwecke (Verstan-
deswelt) 439, 458, 462, — des
Dritten 447, — der Freiheit
448 ff., 452 ff., 459, 461

Imperativ, hypothetischer
412 L., 420, 441, 444, — ana-
lytisch 417 ff., — proble-
matisch 414 f., — assertorisch
4141., - technisch 416,
— pragmatisch 417, — der
Geschicklichkeit 415, 417 ff.,
— der Klugheit 416 {f.,
— relativer Zweck als dessen
Grund 428, — im Unterschied
zum kategorischen Imperativ
414£E; vgl. 4201, 425, 428,
4311., 441, 444

Imperativ, kategorischer 412 ff.,
416, 4191., 432, 437 1., 440,
441, 444, 447, 463, — absolut-
notwendig 416, — absolut 420,
—apodiktisch 408, 415, 440,
444, — in Analogie zum
Naturgesetz 421 ff., 431,
436 1., — synthetisch 420, 440,
444,447, 454, — seine ver-
schiedenen Formeln: 421
(Universalgesetz-Formel; vgl.
402,4361.),421 (Naturgesetz-
Formel; vgl. 436), 429
(Zweck-an-sich-selbst-
Formel; vgl. 436), 438 {.
(Reich-der-Zwecke-Formel;
vgl. 432, 4361.), 431 {. (Auto-
nomie-Formel; vgl. 434, 438),
— moralisch 417, 419, — als
Grundlage der Pflichten
421 ff., — sein Inhalt 425, —



116 Register

objektiver Zweck als dessen
Grund 428, — als subjektives
und objektives Prinzip 4281,
— seine Moglichkeit 417 ff.,
444§, 447, 453 £ vgl. 428,
— seine Realitit 425, 449,
- seine Unbegreiflichkeit 463,
— als Gesetz der Verstandes-
welt 453 f., — als Maxime der
Freiheit 462, — Ableitung der
Pflichten aus dem ~ 421 ff.,
— Form vs. Materie 416, 417,
436, — im Unterschied zum
hypothetischen Imperativ
4141f; vgl. 4201, 425, 428,
4311, 441, 444
Instinkt 395f., 423, 435, 459
intellektuell s. Verstandeswelt
Intelligenz 452, 453, 457 {f., 461
intelligibel s. Verstandeswelt
Interesse 401 (sogenannt mora-
lisches), 413 {., 461, — prakti-
sches vs. pathologisches 413;
vel. 406, 431 ff., 442 ff., 449,
—nehmen 413, 4491., 459 ff.,
— unmittelbares vs. mittel-
bares 460, — logisches 460
—welches den Ideen der Sitt-
lichkeit anhingt 448 ff.

Juno 426

Kanon 387, 424

Kategorien 436

Kausalitit —der Wille als ~ 446,
4521, 457 ff., 4601., — der
handelnden Ursache 417, 448,
—und Gesetzlichkeit 446

Kinder 397, 411, 415

Klugheit 4021., 416 1f., 442

Krifte 415, 444, 452

Krimer 397

Kritik —der Vernunft 405, — der
reinen praktischen Vernunft
3911., 440, 445, 446 ff., — der
reinen spekulativen Vernunft
391, — des Subjekts 440, — der
menschlichen Vernunft im
reinen Gebrauch 441

Kultur 423, s. Vernunft,
kultivierte

Kunst 409, 416, 435

Laster 442

Launen 435

Leben 395ff, 415, 418, 421,
429, 446

Liebe 397f., 399 (praktische vs.
pathologische), 423, 430
(Liebespflicht)

Logik 3871.,390, 410

Lige 389, 4021., 419, 422, 429,
441, s. Versprechen

Lust 427, 460; vgl. 4221.

Macht 393, 443

Marktpreis 434

Maschine 438; vgl. 458

Mifigung 394

Materie s. Imperativ, kategori-
scher

Mathematik 410, 417

Maxime def.: 400, 4201., 427,
436 1f., 449, — Beispiele fiir ~
4021, 4221, 4291,

Mensch - sein absoluter Wert
439, — als Erscheinung vs.
Ding (Ich) an sich 451, 456 f.,



Register 117

459, — keine Sache 429,

— Rechte der Menschen 430
Menschenfreund 398
Menschheit 429ff., 435, — ihre

Wiirde 439f.

Metaphysik — der Natur 388,
—der Sitten 388 ff., 392, 406,
4091, 412, 421, 426 ff., 444,
446

Methode —der GMS 392, 444 1,;
vgl. 436

Misologie 395

Mittel und Zweck 395f., 414 ff.,
4271, 433 ff.

Moral — als rationale Ethik 388,
412, 429, 436, 440, 456,

s. Philosophie
Moralitat 434, 439; vgl. 408,

443,453, — oberstes Prin-

zip der ~ 392, 463, s. Sittlich-

keit

Moralphilosophie s. Philosophie

mundus intelligibilis 438,

s. Verstandeswelt
Mut 393

Nachstellung 418

Natur — der Form nach 421,
437, — ihre Zweckmifligkeit
39411, 4221, — als Gegen-
stand der Erfahrung 387, 455,
— ein Verstandesbegriff 455,
s. Freibeit, — Reich der ~ 436,
438

Naturanlagen s. Talente

Naturgesetz 387, 412, 435,
439, 446, 452 1., 455 ff.,
— Maxime als ~ 421 ff., 431,
4361.

Naturlehre 387, 427

Naturnotwendigkeit 415, 446,
455f., 458 (Naturmecha-
nismus), 461

Neid 418

Neigung 389, 394, 397 {f.
(unmittelbare vs. mittelbare),
4001, 405 ff., 412 1., 424 (Wi-
derstand der ~ gegen die Vor-
schrift der Vernunft), 427,
434, 441, 4541., 457, — deren
Gegenstinde 428, — ihr Preis
434, — als Erscheinung 453,
457

Notigung 4131£., 4161., 425,
434, 439

Notwendigkeit — des moral.
Gesetzes 389, 416, 420, — von
Prinzipien 412, — der Hand-
lung 400, 403, 415, 417, — ob-
jektive und subjektive ~ 412,
449, — des kategorischen vs.
hypothetischen Imperativs
414

Oberhaupt 433 1., 439
Ordnung s. Verstandeswelt,
Sinnenwelt

pathologisch 399, 413

Person — ihr innerer Wert 394,
398, 428 ff., 4491., 454f.,

— Achtung fiir ~ 401, 428,
— als allgemein gesetzgebend
4381,

Pflicht 397 ff., 412, 421 f£., 425,
431,434,439, 454, - gegen sich
selbst 421 1., 4291f,; vgl. 434,
437, — gegen andere 421 1.,



118 Register

4291 vgl. 434, 437, — strenge
424, - engere (unnachlafiliche)
424, — weitere (verdienstliche)
424, — vollkommene 421,
—unvollkommene 421,
— Liebespflicht 430, — deren
Einteilung 421, — Arten ihrer
Verbindlichkeit 424, — ihr
oberster Grund 433, — ver-
pflichtet vs. frei 453, — aus ~
s. Handlung, - gemeine Idee
der ~ 389, 397 ff., 402, 406;
vgl. 412

pflichtmifig s. Handlung

pilichtwidrig s. Handlung

Philosophie - alte griechische
387, — empirische 388 1f.,
—reine 388 ff., 410, 412, 425f.,
463, — formale 387 ff., 403 f.,
406, 412, 425 ff., — der Natur
427, — theoretische (spekula-
tive) 411, 426, 448, 456 (im
Verhiltnis zur Moralphiloso-
phie), 461, — Moralphiloso-
phie 387 {f., 404, - Hauptfrage
der Moralphilosophie 392,
— reine Moralphilosophie 389,
— praktische ~ 405, 427,
— populire Moralphilosophie
392, 406 ff., 412, — Grenze
der Moralphilosophie 455 {f.,
4621., — subtile ~ 456, — philo-
sophischer Erklirungsgrund
461, — die Philosophen 403 {.,
406, 409, 456, s. Kritik, Meta-
physik, Moral, Sittenlehre,
Vernunfterkenntnis, Welt-
weisheit

Physik 3871f., 410

Podagrist 399

Popularitit 391, 409f., — Ge-
schmack des Publikums 388,
4091., s. Philosophie

Postulat 429

pragmatisch 417, 419

Preis 426, 434f.

Prinzip - formell/formal 400,
427,431, 436, 438, 462,
— oberstes (praktisches) 392,
409, 440, — des Wollens 3991,
402, — und moralischer Wert
407, — im Unterschied zum
Gesetz 420, — im Unterschied
zur Maxime 420, — seine
Allgemeinheit 424, — drei
praktische Prinzipien 4311,
4361., — empirisch vs. rational
44111, s. Imperativ, katego-
rischer

Privatklugheit 416

Propadeutik 390 (Wolff)

Psychologie 390

Qualititen, hypophysische 410
Quelle 389,3911., 398,405,407,
426, 428, 441

Ratgebung 416, 419,
s. Imperativ, hypothetischer
Ratschlag 416, 418,
s. Imperativ, hypothetischer
Redlichkeit 408, 454
Regel — der Geschicklichkeit
416, — praktische ~ 389, 4091.,
414, 440, 444, — des Denkens
387, 390; vgl. 395, 404, 438,
452
Reich der Natur, s. Natur



Register 119

Reich der Zwecke 433 ff., 438f.,
462, - ein Ideal 433, — moglich
durch Freiheit des Willens
434, — als theoretische und
praktische Idee, — seine
Realitit 439, s. Zweck

Reichtum 393, 418

Reiz 433

Sache 428f.
Sanktion 417
Schitzung 394, 397 {., 403,

435f1., 442
Schicksal 394, 398
Seele —Seelenlehre 427;vgl. 398,

407, 411, 453
Selbst 407 (das liebe ~), 457 1.

(eigentliches ~), 461, s. Ich
Selbstbeherrschung 394
Selbstdenker 388
selbstgesetzgebend 431, 434 ff.
Selbstliebe 397f., 401, 406 f.,

422,426,432
Selbstmord 421f., 429
Selbsttatigkeit 448, 4511.,

s. Spontaneitiit, Téitigkeit
Selbstverachtung 426
Selbstverleugnung 407
Sinn 404, 413, 442 f. (morali-

sches Gefiihl), 451 f. (auch:

innerer ~), 455, 457
Sinnenwelt 447, 450, 451 ff.,

456 ff., 461 f., — verstanden als

Ordnung 450, 457 1.
Sinnlichkeit 443f., 449, 4511.,

454, 457 1., 460, 462
Sitten 390, 412, 417, 426, 462
Sittenlehre 387, 409, 411
Sittenlehrer 389

Sittlichkeit 406 ff., 416, 4191.,
426, 432, 435 1., 440 ff., 447 1.,
4521., 460, s. Beispiele,
Freiheit, Moralitit, Wiirde

Sokrates 404

Sollen, das 4131., 449, 454 1.,
460, 463, — eigentlich ein
Wollen 414, 449, 454 .

Sorge 399

Sparsamkeit 418

Spekulation 389, 405, 411 1.,
426, 4551., 463, s. Philosophie

Spontaneitit 452,

s. Selbsttatigkeit, Titigkeit

Standpunkt 450, 452, 455, 458;
vgl. 425

Subjekt 397, 401, 414, 421, 427,
430f1., 437 f., 444, 448, 451,
456, 4591,

Sulzer 411

synthetisch — Methode 392,
— synthetisch-praktischer
Satz 420, 440, 444, 447, 454,
— synthetisch-theoretischer
Satz 417;vgl. 420, - Gebrauch
der reinen praktischen Ver-
nunft 445

System der Sitten 392, 404, 443

Talente 422f., 430; vgl. 388,
395 f. (Naturanlagen), — des
Geistes 393, 401

Titigkeit 400, 446, 448, 451 f.,
458, s. Selbsttdtigkeit,
Spontaneitat

technisch s. Imperativ

Teilnehmung 3981{., 423, 442,
454

Teleologie 436; vgl. 3951.



120 Register

Temperament 393, 398
Theologie 410, — theologischer
Begriff von Vollkommenheit
443
Theorie 443, 448, 456
Totalitit 419, 436
Transzendentalphilosophie
390, s. Philosophie
transzendente Begriffe 462
Triebfeder 400, 402, 404, 407,
410f1f., 419, 425, 427, 431,
439, 442, 444, 449, 461
Tugend 404, 407, 411, 426, 435,
442, 443 (ihre Schonheit)
Tun und Lassen 396, 4051., 455
Tunlichkeit 408 f.

Uberlegung, niichterne 394
Unbedingt-Notwendige,
das 463
Unlust s. Lust
Unschuld 404
Unterweisung, moralische 412
Unterwerfung s. Gesetz
Urheber des Gesetzes 431
Ursache und Wirkung
s. Kausalitit
Urteilskraft 389, 393, 407, 448,
451

Verbindlichkeit 389, 391, 424,
439, 450

Vernunft 387ff., 412, 452,
— reine praktische 389, 391,
3941f., 440, 445 (ihr synthe-
tischer Gebrauch), 457, 460f.,
— als praktisches Vermogen
396, 411, 412 ., 427, 434, 441,
445, 448, 452 (Vernunft allg.),

458 ff., — Form der ~ 387,
— Einheit von theoretischer
und praktischer 391; vgl. 456,
Haf§ der ~ 395, — kultivierte
395f., 405, — ihre Kausalitit in
Bestimmung der Sinnlichkeit
460
verniinfteln 405
Vernunfterkenntnis — formale
387, — materiale 387, — ge-
meine 3891., 391f., 394, 397,
402 ff., 406, 408 f., 4111,
4501., 454 {f., — philosophi-
sche 392 ff., — philosophische
vs. gemeine 393 {f., 409, 412,
— theoretische 404
Vernunftgebrauch - theoreti-
scher 391, 405, — praktischer
3951., 406, — spekulativer und
praktischer 463
Vernunftwesen 389, 401, 408,
411, 415, 431, 438, 448, — sein
absoluter Wert 428, 439, — im
Unterschied zur mensch-
lichen Natur 389, 406 ff.,
4116f, 425 ff., 442, 447 1.
Verschlagenheit 416
Versprechen 402f., 419, 422,
429, 435
Verstand 391, 393 (als Talent
des Geistes), 452, — seine
Gegenstande 388, — seine
Form 387, — natiirlicher
gesunder ~ 397, — gemeiner ~
404, 450, 452, — im Unter-
schied zur Vernunft 452
Verstandeswelt 450, 451 ff.,
456 ff., — intellektuelle Welt
451, — intelligible Welt 452,



Register 121

4541, 4571., 462, — als Grund
der Sinnenwelt 453, 459, 461,
— hineindenken vs. hinein-
empfinden 458, — Welt der
Intelligenzen 462, — als Ideal
462, — als Gegenstand
verninftigen Glaubens 462,
—verstanden als Ordnung 450,
454, 4571,

Verteidigung 459

Vielheit s. Zweck

Vollkommenheit 410, - sittliche
~ 408 {., — Anlagen zu grofle-
rer ~ 430, — Prinzip der ~
442 ff.

Vorstellung 451 f. (passiv vs.
aktiv), s. Gesetz

Wahrnehmung 404, 451
Weisheit 405, — der Natur 395f.
Welt 393, s. Verstandeswelt
Weltklugheit 416

Weltweisheit 387, 3901.
(allgem. praktische von
Wolff), 406 ff., 410

Wert, unbedingter 394, 398 ff.,
411, s. Handlung, — des guten
Willens 426, — absoluter ~
eines Vernunftwesens 428,
439, s. Person

Wesen s. Vernunfrwesen

Widerstand 424 (der Neigung
gegen die Vorschrift der
Vernunft)

Wille 412, 4271., 446 f£., 453 1.,
— guter 393 ff., 4021, 4131,
426, 437, 444, 459, — voll-
kommen guter (heiliger) Wille
400, 414, 420, 439, 440 (als

Idee), 453 {.; vgl. 435, — Ein-
heit seiner Form 436, — reiner
Wille 390, — sein Prinzip 400,
— seine Unterordnung unter
das Gesetz 401, — sein Wert
426, - Achtung fir ~ 435, - als
allgemein gesetzgebend
43111, 435, 438 L., 441, 449, —
als praktische Vernunft 412,
441, — als eigentliches Selbst
458, s. Ich, Intelligenz, Selbst,
Wollen

Willkiir 428, 436, 451, 461

Wirkung - als Zweck (Trieb-
feder) ohne moralischen Wert
400f., 427 1., 435, 444

Wissenschaft 387f.,3901., 395,
4041., 415

Witz 393, 435

Wohlfahrt 417

Wobhlgefallen 427, 434 1., 444,
460

Wohltatigkeit 398 1., 430

Wohlwollen 423, 435, 454

Wolff 390

Wollen - tiberhaupt 390,
— Handlungen und
Bedingungen des mensch-
lichen ~ 390, — Prinzip des ~
400, 416, — einer Handlung
420, — eines Gegenstandes
417 {f., 440, 444, — sein objek-
tiver Grund 427, — seine Form
444, — aus Pflicht 431, — als
Intelligenz 457; vgl. 394, 403,
414, 427,437, 4401., s. Sollen,
Wille

Wunsch, blofler 394; vgl.
407



122 Register

Wiirde — des Gebots 405, 409,
425, — eines verniinftigen We-
sens 434 {f., 438 (Prirogativ),
— der Menschheit 439 1., — der
Sittlichkeit 442, s. Idee,
Menschheit, Sittlichkeit

Zergliederung — des Imperativ-
begriffs 440, — der Begriffe der
Sittlichkeit 440, 445 — des Be-
griffs der Freiheit 447, — des
Begriffs eines guten Willens
447, s. analytisch

Zirkel 443, 4501f.

Zurtickhaltung 418

Zweck 395, 400, 415, 427, 433,

436, — des Willens 394, 400,
4141., — an sich selbst 428 ff.,
433 1f., 438, 462, — Subjekt
aller ~ 431, 437 1., — als Vorteil
439, — relativer vs. objektiver
427f., — Privatzweck 433,

— der Maxime 436, — Vielheit
und Allheit der Zwecke 436,
— selbststandiger 437,

s. Gliickseligkeit, Mittel und
Zweck, Reich der Zwecke

Zweckmaifligkeit 395 (der

Natur), 430, s. Teleologie



	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung. Von Bernd Kraft und Dieter Schönecker
	I. Die Entstehungsgeschichte der GMS
	II. Aufbau und Gedankengang




