Hazrat Inayat Khan

DIE
(GATHAS

Lebhren fiir seine Schiilerinnen und Schiiler

VERLAG

HEILBRONN






Hazrat Inayatr Khan

DIE
(GATHAS

Weisheit der Sufis

Lehren fiir seine Schiilerinnen und Schiiler

VERLAG

HEILBRONN

Postfach 2162, 71370 Weinstadt



Titel der englischen Originalausgabe:

, The Wisdom of Sufism”, Vol. 13

© Element Books Limited, Shaftesbury, 2000

© Text: International Headquartersof the Sufi Movement
ISBN: 1-86204-700-6

Khan, Hazrat Inayat

Die Gathas — Weisheit der Sufis

Lehren fiir seine Schiilerinnen und Schiiler
Ubersetzung: Karima Sen Gupta

Weinstadt, Verlag Heilbronn, 2016

ISBN 978-3-936246-18-6

Verlag Heilbronn

Postfach 2162, D-71370 Weinstadt
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de
Verkehrsnummer 14894

ISBN 978-3-936246-18-6 .
2. iiberarbeitete Auflage 2016

Dieses Buch ist auch als eBook erhiltlich FSC
Alle Rechte vorbehalten .."n’:,‘:l.:h':lx'ﬁ..
© Verlag Heilbronn o

Gedruckt in Tschechien FSC® C005833



Inhalt

Vorwort
Einleitung
Vorwort zur deutschen Ausgabe

Teil I Aberglaube, Briuche und Volksglaube
Etekad, Rasm u Ravaj

Teil I Einsicht
Kashf

Teil Il Symbolik
Nagsh Bandi

Teil IV Atem
Pasi Anfas

Teil V. Ethik
Suluk

Teil VI Alltagsleben
laqwa Tabarat

Teil VII Metaphysik

Tasawwuf

Worterklirungen

10

14

18

58

100

144

180

222

258

308






Vorwort

Entsprechend der griechischen und arabischen Etymologie bedeutet das
Wort Sufi ,\Weisheit’ oder ,Reinheit’. Beide Begriffe weisen ganz klar auf
ein und dasselbe Ideal hin. Weisheit ist nur méglich, wenn das Bewusstsein
(mind) von vorgefassten Ideen, der Last der Dogmen und einem unruhigen
Gewissen gereinigt ist. Vom Ursprung des Sufismus kann man auch sagen,
dass er genau so uralt ist wie die Begriffe von Weisheit und Reinheit, die
zu allen Zeiten die Inspiration fir hingebungsvolle Anbetung waren.
Sufismus ist weder eine Sekte, noch eine theologische Theorie. Sufismus
ist eine offene Tiir, eine Haltung der aufrichtigsten Sympathie gegeniiber
allen Glaubensrichtungen. Als Essenz aller religiosen Ideale wurde der
Sufismus von weiten kulturellen und religiésen Strémungen wihrend
verschiedener Perioden der Geschichte verwendet, ohne seine eigene
Identitit zu verlieren

Wenn man das Wort Sufismus ausspricht, hat ,ismus’ eine Tendenz,
das Verstindnis von Weisheit zu begrenzen, die in Wahrheit jenseits aller
Grenzen ist und nicht mit nur einem Glaubensbekenntnis identifiziert
werden kann; denn es gibt so viele Beschreibungen der Weisheit, wie es
Suchende auf dem Pfad gibt. Weisheit mag vielleicht erkennbar sein, aber
sie ist weder beriihrbar und noch weniger Gegenstand einer Definition.
Darum gibt es fiir den wahrhaft Weisen nur die Realitit der Weisheit an
sich, jenseits aller spekulativen Interpretationen.

Sobald jemand versucht, abstrakte Begriffe zu definieren, wird er in
das Labyrinth seiner eigenen Gedanken geraten, die auf spekulative
Beschreibungen zuriickfallen. Erwird seine eigenen Illusionen aufbauen, die
sich mit vielen angenommenen verbinden, und zusammen mit zahlreichen
anderen Eindriicken und Einflissen wird er sich seine Weltanschauung
bilden. Wenn er dann versucht, seinen Glauben und sein Verstindnis
in Worte zu bringen, neigen diese dazu, von den urspriinglichen Ideen



Vorwort

abzuweichen, die an sich schon willkiirliche Begriffe waren. Das Ergebnis
von all dem wird dann oft als die eine und einzige Wahrheit dargestellt.

Fir den Sufi gleicht die Mannigfaltigkeit der religidsen Namen
und Formen Schleiern, die das Phinomen des Geistes der Fithrung
verhiillen, der sich auf allen Ebenen der Evolution manifestiert. Dies
erklirt, warum eines der groffen Ideale der Sufis im Erwachen einer
breiteren Weltanschauung besteht, mit tieferer Einsicht in die tragischen
Missverstindnisse, die ernsthafte Anhinger der verschiedenen kulturellen
und philosophischen Traditionen trennen.

Alle Religionen sind in ihrem Ursprung Gottliche Inspiration, aber wie
das Bild des Wassers sich verindert, wenn es in verschiedenfarbige Glaser
gegossen wird, so nimmt die Gottliche Inspiration das Gedankenbild
desjenigen an, der sie in menschlichen Gedanken zu formulieren versucht.
Dann nennen wir eine Religion Hinduismus, eine andere Buddhismus und
noch eine andere Zoroastertum, wihrend andere Judentum, Christentum,
Islam genannt werden, wie auch viele andere religiose Bezeichnungen, die
in der Welt im groflen Ganzen bekannt oder unbekannt sind.

Der Definition nach ist ein Sufi eine religiose Seele, dessen Wesen von
auferlegten Theorien befreit ist, und der sich vollkommen bewusst ist, dass
das Leben nicht notwendigerweise das ist, was man denkt, das es sei. Fiir
einen Sufi wird das Leben nicht nur auf der Ebene der physischen Erfahrung
gelebt und nicht nur auf der Ebene der Gedanken und Gefiihle, sondern
auch und sehr wesentlich auf einer noch héheren Bewusstseinsebene, auf
der das Selbst keine Grenze mehr ist, die die Wirklichkeit von der Illusion
trennt. Auf dieser Bewusstseinsebene gibt es keine Begrenzungen und
Gegensitze, noch irgendeinen Platz fiir dualistische Spekulation iiber das
Subjekt der Gottheit. Wenn man Gott zu erkliren versucht, formt man
nur ein individuelles Konzept, begrenzt durch die Grofle der eigenen
Gedankenwelt.

Ein anderes Thema, das in den Sufi-Lehren gefunden wird, ist die
Alchemie des Gliicks, die, wie wir es von Mirchen wissen, in der Anwen-
dung einer magischen Formel besteht, um unedles Metall in Gold zu
verwandeln. Diese mystische Legende symbolisiert in schéner Weise
das Grundprinzip der Inneren Schule der Sufis, bei dem der Schulung



Vorwort

des Ego auf dem dornigen Pfad grofle Beachtung geschenkt wird. Auf
diesem, als Kunst der Personlichkeit bekannten Pfad, sind die falsche
Identifikation und das illusorische Bestreben nicht linger ein Hindernis
bei der Entdeckung der Gottlichen Gegenwart, die wie eine Perle im
eigenen Herzen verborgen ist. Dies erfordert bestindige Anstrengung, um
den Charakter zu einem lebendigen Beispiel der Weisheit umzuformen,
sodass er zu einem Gliicksbringer fiir die Briidder und Schwestern aller
Religionen wird.

Gliick, das unser Geburtsrecht ist, auch wenn wir uns dieses Privilegs
nicht immer bewusst sind, gibt es nur bis zu dem Maf3, wie wir zur Quelle
des Gliicks fiir andere werden. Wir finden es, indem wir versuchen, das
Gute in anderen zu schitzen und das zu iibersehen, was uns stort, wenn es
nicht in Ubereinstimmung mit unserem eigenen Denken ist. Und indem
wir versuchen, den Standpunkt des anderen zu erkennen, selbst wenn er
unserem eigenen entgegengesetzt ist, und auch indem wir versuchen, uns
selbst auf den Rhythmus all jener einzustimmen, denen wir begegnen und
deren Gegenwart uns eine Lehre vermitteln kann.

Hazrat Inayat Khan brachte uns die Botschaft der geistigen Freiheit
und enthiillte damit die wahre Natur der Spiritualitit als untrennbar
von der Freiheit in Gedanken und Gefiihl. Eine andere grofle Lehre
unseres Meisters ist die Einheit der religiésen Ideale, die ein Befreit-Sein
von Gefiihlen wie ,meine Religion’ als Gegensatz zu ,deiner Religion’
einschlief§t. Die Religion unserer Zeit ist dazu bestimmt, die Religion des
Herzen zu sein, und da es viele Herzen gibt, gibt es auch viele religise
Ideale, die aus ein und derselben Quelle stammen, in der Weisheit und
Reinheit vorherrschen. Wenn die Tore zum Tempel des Herzens gedffnet
sind, erwacht die Demut, weil sie sich von Angesicht zu Angesicht mit
dem lebendigen Gott im Innern findet.

Die Botschaft von Liebe, Harmonie und Schénheit gleicht einem
Gottlichen Strom der spirituellen Entwicklung, der durch unser tigliches
Leben flief§t. Dieses Erwachen zu Reinheit und Weisheit ist die wahre
Essenz von all dem, was unter dem Begriff ,Suft’ verstanden wird.

Hidayat Inayat-Khan



Einleitung

Mit den Gathas — Weisheit der Sufis, bieten wir den Leserinnen und
Lesern eine spirituelle Kostbarkeit an. Zu Beginn ihrer Arbeit waren die
Gathas nur fiir die murids bestimmt, die Schiilerinnen und Schiiler der
Inneren Schule der Sufi-Bewegung. Verschiedene Themen wurden in
kurzen Abschnitten studiert, die allmihlich zur mystischen Essenz des
Themas fithrten. Auf diese Art schuf Hazrat Inayat Khan Gathas, die
Juwelen der Schénheit und Wahrheit sind. Sie sind sehr klar, und doch
erfordern sie tiefes Nachdenken, um ihre Bedeutung fir unser tigliches
Leben zu enthiillen.

In dieser revidierten Ausgabe der Gathas, zuerst 1982 veréffentliche,
werden die Lehren auf die gleiche offene personliche Art erklirt, in welcher
der Meister sie seinen Schiilern lehrte. Sie enthalten sieben Hauptthemen.
Es gibt drei Gathas zu jedem Thema mit je zehn folgenden Lehren. Jede
Gatha gibt eine konzentrierte Einsicht in Aspekte des Lebens, die fiir
unsere moralische, religiose und spirituelle Entwicklung wichtig sind. Wir
konnten sagen, dass sie aus der Sufi-Botschaft verdichtete Auflerungen der
Weisheit fiir die personliche Reflexion und Meditation des Suchenden auf
dem geistigen Pfad destillieren.

In ,Aberglauben, Briuche und Volksglauben’ (Etekad, Rasm u Ravaj)
beginnen die Gathas mit einer Untersuchung der Weisheit, Intuition und
dem psychischen Gesetz, die in vielen alten Gebriuchen und Volksglauben
enthalten sind. Nach einer allgemeinen Erklirung von Aberglauben und
Volksglauben wird deren Bedeutung vertieft, z.B. bei den griechischen
Mysterien und Orakeln. Die Diskussion wird fortgefithre iiber die
mystische Bedeutung der Gebriuche bei wichtigen Lebensereignissen, wie
Geburt, Hochzeit und Beerdigung, gefolgt von dem Einfluss der Zahlen,
Planeten und Wochentagen.

Weisheit fithrt in allen Aspekten des Lebens zur Einsicht. Durch

10



Einleitung

Einsicht kdnnen wir unsere Herzen fiir die Lektionen des Lebens 6ffnen,
die uns zur Weisheit fithren. Die Gathas tiber ,Einsicht’ (Kashf) beginnen
mit Themen wie dem Blick des Sehenden, Bewegung, Ausdruck und
Eigenschaften des Gemiits (mind). Sie gehen mit der Untersuchung
psychologischer Themen wie der Sprache des Gemiits, Ausgeglichenheit
im Leben, Intuition weiter und fahren mit mystischeren Themen wie der
Kraft des Wortes, dem Widerhall der Vergangenheit und Gelassenheit fort.

Symbolik war eine alte und subtile Art, um Weisheit zu lehren. Dies wird
poetisch in der ersten Gatha tiber ,Symbolik’ (Naksh Bandi) ausgedriicke,
,es ist Sprechen ohne zu sprechen, Schreiben ohne zu schreiben. Vom
Symbol kann gesagt werden, dass es ein Ozean in einem Tropfen ist.” Jede
Gatha erklirt ein anderes Symbol in einer sehr erleuchtenden Weise. Sie
enden mit der Symbolik religiéser Vorstellungen und einer mystischen
Interpretation von Geschichten aus verschiedenen religiosen Traditionen.
Die Entwicklung des ,Atems’ (Pasi Anfas) kann duflerst hilfreich sein, um
dem Ideal niher zu kommen, das uns in den Gathas vorgestellt wird.
Der Atem spielt eine wichtige Rolle beim Training, das in der Inneren
Schule gegeben wird. Die Gathas tiber den Atem erkliren viele Aspekte des
Atems, die eine grofle mystische Bedeutung haben. Wir betrachten zum
Beispiel seine Kanile und seinen Rhythmus, die Richtung und Feinheit
des Atems und das Ideal, sich eines jeden Atemzugs bewusst zu sein; ferner
einige Wirkungen durch seine Entwicklung, wie Inspiration, Gedanken
Lesen und Magnetismus, all dies findet seinen Hohepunkt im Geheimnis
des Atems.

Weisheit und Reinheit werden stindig in unseren Bezichungen zu
anderen Menschen getestet. ,Ethik’ (Suluk) ist von essentieller Bedeutung
auf dem spirituellen Pfad. Die Gathas zu diesem Thema—auch Kultivierung
des Herzens genannt — weisen tiefe psychologische und mystische Einsicht
bei der Entwicklung der Personlichkeit und der Schulung des Ego auf.
Die Ergebnisse dieser Schulung fordern Eigenschaften wie Freundschaft,
Respekt und Bescheidenheit bei der Entwicklung einer schénen
Personlichkeit.

Wie Hidayat Inayat-Khan (1917 - 2016), ein Sohn von Hazrat Inayat
Khan und echemaliges Oberhaupt der Sufi-Bewegung, im Vorwort

11



Einleitung

zu diesem Buch erklirt, bedeutet Sufismus sowohl Weisheit als auch
Reinheit. Sie sind miteinander verbunden, in dem Weisheit entsteht, wenn
das Bewusstsein (mind) gereinigt ist. Die Gathas tiber das ,Alltagsleben’
(1aqwa 1aharat) helfen uns, viele wichtige praktische Aspekte der Reinheit
zu entwickeln, beginnend mit der Reinheit des Korpers, des Atems und
der Ernihrung, bis sie zur Reinheit des Bewusstseins fiihren. Dann gehen
sie tiefer in Themen, wie Herzensreinheit, Ausstrahlung des Gesichts,
Unschuld und Ekstase.

Die Essenz der Gathas findet ihren Hohepunkt in den abschlieffenden
Lehren tiber Metaphysik (7asawwuf). Hier werden verschiedene Eigen-
schaften diskutiert, die den Schiiler zu vertieftem Verstindnis und Lebens-
erfahrung fithren konnen. Beginnend mit Themen wie Glaube, Hoffnung
und Geduld erkliren sie Willenskraft, Denken, Abhingigkeit von Gott
und Spiritualitit, und fahren in grof8er philosophischer Tiefe mit Themen
wie Lebenseinstellung und dem gottlichen und menschlichen Willen fort.

Es gibt subtile Verbindungen zwischen den Gathas itiber die
verschiedenen Themen mit der gleichen Nummer in derselben Serie.
Hazrat Inayat Khan war sich der Bedeutung eines umfassenden Fortschritts
auf allen Wegen und in allen Aspekten des Lebens bewusst, sodass eine
tiefere Einsicht in jedes einzelne Thema zu einem grofleren Verstdndnis des
ganzen fithren wiirde. In den Klassen der Inneren Schule wurden Gathas
iiber verschiedene Themen mit derselben Nummer zusammen studiert.
In dieser Ausgabe sind die Lehren iiber ein Thema zusammengefasst, um
einen klareren Uberblick zu vermitteln.

Wir haben die Worte Hazrat Inayat Khans in dieser Ausgabe so genau
wie moglich wiedergegeben, wie wir sie in der ersten vervielfiltigten
Ausgabe der Gathas vorgefunden haben, die in den Archiven des Sufi
International Headquarters bewahrt wird. Diese vervielfiltigte Ausgabe
wurde zu Lebzeiten Hazrat Inayat Khans mit seiner Zustimmung und unter
seiner Kontrolle erstellt. Im Laufe der Zeit wurden mehrere vervielfiltigte
Ausgaben benutzt, die sich leicht voneinander unterscheiden. In einzelnen
Fillen, in denen ein neuer Gedanke spiter zugefiigt wurde, ist er in dieser
Ausgabe enthalten. Diese Worte werden als authentisch betrachtet.

Hazrat Inayat Khan gab den Gathas nicht immer Titel. Was die Themen

12



Einleitung

Einsicht’, ,Atem’ und ,Alltagsleben’ betrifft, wurden diese Titel kaum
gefunden. Fiir ,Ethik’ existieren nur zwei Titel:

“Die Entwicklung der Personlichkeit® und ,Die Schulung des Ego®. Die
meisten Titel der Gathas tiber ,Aberglaube, Briuche und Volksglaube®,
,Oymbolik® und ,Metaphysik sind authentisch. Die anderen wurden
spdter in der ersten Ausgabe 1982 gegeben.

Hendrikus . Witteveen
September 1999

13



Vorwort zur deutschen Ausgabe

Die Gathas stammen aus der ersten Hilfte der zwanziger Jahre des 20.
Jahrhunderts. Hazrat Inayat Khan hat sie als Vortrige im kleinen Kreis
seiner Murids gehalten. Sie wurden niedergeschrieben und seither in den
Sufi-Zentren aller Welt als Lehrbriefe fiir die grundlegende spirituelle
Schulung verwendet. Ostliche Kultur und Spiritualitit waren damals in
der westlichen Welt weitgehend unbekannt. Manches von dem, was uns
heute durch die Fiille 6stlichen Gedankenguts fast selbstverstindlich ist,
wusste damals nur eine ganz kleine Elite. So konnte Murshid Inayat Khan
viele der esoterischen Grundbegriffe, wie z.B. Chakras, nur andeuten
und umschreiben, um verstanden zu werden. Ebenso verstehen sich
wissenschaftliche und politische Bezugnahmen sowie die Sprache immer
auf diese Zeit. Wenn Hazrat Inayat Khan den grofien Krieg erwihnt, ist
damit der erste Weltkrieg gemeint. So sind wohl einzelne Textbestandteile
zeitgebunden, aber die geistige Essenz seiner Lehren ist zeitlos und heute
noch genau so aktuell, ja, vielleicht ist manches noch aktueller als damals,
weil seitdem viele religiése Vorstellungen und geistige Ideale verloren
gegangen sind. Trotz oder vielleicht wegen des iibergroflen esoterischen
Angebots unserer Zeit suchen immer mehr Menschen nach spiritueller
Anleitung und sind doch verunsichert, wo sie sie finden kénnen. Viel-
leicht vermégen die Gathas von Hazrat Inayat Khan, ihnen einen Weg
zu einer vertieften geistigen Schulung zu 6ffnen. Die Sufi-Schulung
ist zundchst eine Lebenshilfe, durch die wir unsere Blockierungen und
Begrenzungen erkennen und iiberwinden lernen sollen, um dadurch
unsere Alltagsprobleme besser zu bewiltigen. Dann erst werden wir offen
sein fiir die echte spirituelle Erfahrung.

Wir sollten die Gathas nicht wie irgendein Buch lesen, sondern uns
eine Zeit der Stille daftir nehmen, nur wenige Abschnitte lesen, vielleicht
dariiber meditieren, sie auf uns einwirken lassen und versuchen, sie in

14



Vorwort zur deutschen Ausgabe

Beziechung zu unserem eigenen Leben zu setzen, tiberdenken, was sie fiir
uns ganz personlich bedeuten kénnen.

Noch einige Worte zur deutschen Ubersetzung, die ich mit einem Zitat
von Anthony de Mello beginnen mochte:

“Wenn wir schlieflich den Mystikern glauben, dann ist die Wirklichkeit
das Ganze, wihrend Worte und Begriffe nur Bruchteile von ihr sind.
Deswegen ist es auch so schwierig, etwas von einer Sprache in die andere
zu lbersetzen, denn jede Sprache beleuchtet die Wirklichkeit von einer
anderen Seite. So ldsst sich zum Beispiel das englische Wort home nicht
ins Franzosische oder Spanische iibersetzen. Mit home verbinden sich
Assoziationen, die nur der englischen Sprache eigen sind. So hat jede
Sprache uniibersetzbare Worte und Ausdriicke, denn wir packen die
Wirklichkeit in kleine Wortpickchen und fiigen etwas hinzu oder zichen
etwas ab, wobei sich der Gebrauch dieser Worter dauernd dndert.”!

Im englischen Originaltext von Hazrat Inayat Khans Werken findet
sich hiufig das Wort mind. Dieses Wort hat im Englischen eine grofle
Anzahl von Bedeutungen, wie Bewusstsein, Gemiit, Verstand, Gedichtnis,
Sinn, Psyche, Denken und Fiihlen, u.a. Es ist kaum genau ins Deutsche
tibersetzbar, denn alle diese Begriffe driicken immer nur einen Teil dessen
aus, was das Wort mind im jeweiligen Satzzusammenhang bedeutet.
Darum habe ich bei der Ubersetzung mind in Klammern hinter den von
mir gewihlten Ausdruck gesetzt. Etwas Ahnliches gilt fiir die englischen
Worte faith und belief, die beide im Deutschen Glaube bedeuten, aber
doch feine Unterschiede enthalten.

Dies zeigt, dass eine Ubersetzung bei aller Bemithung immer nur eine
Anniherung an den originalen Text sein kann.

Karima Sen Gupta

Y Aus: Anthony de Mello, Wo das Gliick zu finden ist © Herder Verlag,
Freiburg, 8. Auflage 2000

15






Dem Einen entgegen,
der Vollkommenbheit von
Liebe, Harmonie und Schonbeit,
dem einzigen Sein,
vereint mit all den Erleuchteten Seelen,
die den Meister verkorpern,

den Geist der Fiihrung.

17



Teil 1

Aberglaube, Briuche und Volksglaube
Etekad, Rasm u Ravaj

Gathal

200N AN R

Volksglaube und Aberglaube

Glaube

Briuche (1)

Briuche (2)

Hanuman

Glocken und Gongs

Vom Brauch, auf die Gesundheit von Freunden zu trinken
Vom Ursprung des Brauchs des Verbergens der Frau

Vom Brauch des Verbergens der Frau (1)

Vom Brauch des Verbergens der Frau (2)

Gatha IT

20O N AN AR =

18

,Esst mein Fleisch und trinkt mein Blut®
Hoflichkeitsbriuche

Hochzeitsbriuche

Das Pferd

Die griechischen Orakel

Die griechischen Mysterien (1)

Die griechischen Mysterien (2)

Die griechischen Mysterien (3)

Vom Banshee

Die Psychologie des Schattens

20

20
21
23
25
27
28
30
30
32
33

35

30
36
37
38
39
40
41
41
43
44



Gatha II1

200N AN R =

Trinkspriiche

Hochzeitsbriuche in Europa

Beerdigungsbriuche

Schwanengesang

Gebriuche in Indien bei der Geburt eines Kindes
Aberglaube in Bezug auf die Wochentage in Indien
Ungiinstige Zahlen

Das Geheimnis des Omens

Der Einfluss der Zeit

Planetarische Einfliisse

46

46
47
48
49
50
51
52
53
54
55

19



Gatha I

I. 1. Volksglaube und Aberglaube

Jedes Land scheint gewisse Uberlieferungen zu haben, die von den
Gldubigen als Volksglaube betrachtet werden, von den Ungliubigen
aber als Aberglaube bezeichnet werden. Es gibt Uberlieferungen,
denen gewisse Lebenserfahrungen zugrunde liegen und andere, die der
Intuition entspringen. Sie werden von denen geglaubt, die geneigt sind zu
glauben, jedoch von denen belichelt, die ihrer Bedeutung verstindnislos
gegeniiberstehen, und ebenso von denen, die sich nicht die Mithe machen
wollen, im Volksglauben die innere Wahrheit zu erfassen. Es ist leicht, sich
{iber etwas lustig zu machen, aber es braucht Geduld, Uberzeugungen zu
akzeptieren und zu tolerieren, die nicht die eigene Vernunft ansprechen.
Aber es ist schwierig, die Wahrheit aus solchen Uberlieferungen
herauszuschilen; denn es braucht mehr als nur Verstand, um zu den Tiefen
des Lebens zu dringen. Die Urheber dieser Uberlieferungen konnten ihre
Griinde dafiir natiirlicherweise nicht jedem erkliren; denn der Mensch
ist zwar fihig, etwas zu glauben, ist aber nicht unbedingt auch fihig, eine
analytische Erkldrung daritiber zu verstehen.

Es gibt Naturen, die bereit sind, etwas zu glauben, das ihrem Wohl dient,
wenn es von jemandem stammt, dem sie vertrauen, aber es ist ihnen zu
miithsam, tiefer in die Materie einzudringen. Fiir einige ist es sogar besser,
nicht nach der Analyse fiir eine Uberlieferung zu suchen, denn der Glaube
daran ist ihnen hilfreich, wihrend eine Erklirung sie nur verwirren wiirde.
Erst ein gewisser Grad der Entwicklung befihigt den Menschen, einen
bestimmten Glauben zu verstehen. Man soll niemandem etwas erkliren
wollen, was er nicht verstehen kann; denn anstatt ihm zu helfen, schadet
man ihm mehr.

In solchen Volksglauben, die sich mit der Zeit zu Briuchen wandeln,

20



Teil I — Gatha I — Glaube

konnen viele psychische Gesetze nachgewiesen werden. So bieten die
Volksbriuche Indiens eine wahre Fundgrube von Erkenntnis. Indien ist
ein Land, in dem der Volksglaube seit Jahrtausenden nahezu unverindert
geblieben ist und manches daraus zu Brauchtum wurde. Auf den ersten
Blick muss ein Verstandesmensch, solange er nur die Oberfliche sicht,
annehmen, dass das indische Volk voller Aberglauben sei. Die ganze
Lebensfiihrung scheint darauf begriindet, nicht nur in religioser Hinsicht,
sondern auch in hiuslichen Angelegenheiten. Im Alltagsleben der Inder
steht jede Bewegung, die sie machen, jedes Wort, das sie sprechen,
irgendwie in Beziehung zu einer alten Uberlieferung.

Man sollte vermeiden, ein zu grof3es Interesse am Aberglauben zu hegen,
denn je mehr man sich damit beschiftigt, desto mehr kann man darin
versinken. Wohin auch ein abergliubischer Mensch schaut, bekommt er
Eindriicke von Furcht, Zweifel und Argwohn, was leicht zu Verwirrung
fuhrt. Fir den Weisen ist jedoch die Missachtung des Aberglaubens nicht
befriedigend, denn durch seine Weisheit vermag er ihn zu verstehen, — und
verstehen ist besser, als sich dariiber lustig zu machen, und auch besser als
ihn zu glauben. Der Abergldubische befindet sich sozusagen im Wasser und
weil3, dass er im Wasser ist. Der Spotter dagegen befindet sich im Wasser,
ohne es zu ahnen. Durch das Verstehen der Uberlieferungen wird der
Mensch fihig, im Wasser zu schwimmen, und durch das Dariiberstehen
wandelt er auf dem Wasser. Wer alles versteht und entsprechend handelt,
meistert das Leben.

I. 2. Glaube

Den Ausdruck ‘Glaube’ (belief) braucht man fiir eine Vorstellung, die man
hat, ohne sie begriinden zu kénnen. Sind solche Vorstellungen allgemeiner
Art, nennt man sie Aberglaube, sind sie dagegen sakraler Art, werden sie
Glaube genannt.

Oftmals verwechselt der Mensch Glauben mit Wahrheit. Viele, die
ihren Glauben nicht richtig verstehen, betrachten ihn nicht als eine
Wahrheit, sondern als die Wahrheit, und verwerfen infolgedessen jeden

21



Teil I — Gatha I — Glaube

anderen Glauben, der von ihrer eigenen Wahrheit abzuweichen scheint.
In Wirklichkeit ist weder ein Glaube die Wahrheit, noch die Wahrheit
ein Glaube. Wenn ein Mensch in seiner Entwicklung zur Erkenntnis der
Wahrheit gelangt ist, dann ist sie fiir ihn nicht mehr ein Glaube, sondern
eine Gewissheit.

Vorstellungen sakraler Art sind im Bereich des Religiosen wie die
Stufen auf dem Weg zum Ziel, das man die Wahrheit nennt. Wenn man
bei einem Glaubensbekenntnis stehen bleibt, so hilt es einen fest, so wie
man es selber festhilt. Weder vermag der Glaube dann einen Menschen
zu fordern, noch kann er sich weiter entwickeln. In vielen Fillen wird der
Glaube, der den Menschen gleich Schwingen empor tragen sollte, zum
Bleigewicht, das ihn auf der Erde festhilt. Jeder Glaube ist im Anfang
ein Schritt ins Dunkel, doch je mehr sich der Mensch dem Ziel nihert,
wird er Schritt fur Schritt immer mehr erleuchtet. Darum gibt es fiir
den Gldubigen immer eine Hoffnung, wihrend es fiir den Ungliubigen
hoffnungslos ist.

Es gibt Menschen, die fihig wiren zu glauben, und sogar fihig, ihren
Glauben zu verstehen, die aber aus dem einen oder anderen Grund nicht
gewillt sind zu glauben und einen Glauben zuriickweisen, ehe ihnen das
Verstindnis dafiir aufgegangen ist. Der weise Weg im Leben wiirde darin
bestehen zu versuchen, ein Schiiler zu werden, — Schiiler eines Lehrers als
auch Schiiler aller Wesen; dann wird man schliefflich ein Schiiler Gottes
werden. Weiser wire es auch, die Wahrheit eines Glaubens zu ergriinden,
anstatt ihn einfach aufzugeben. Ebenso sollte man geduldig und tolerant
mit dem Glauben anderer umgehen, bis man von ihrem Standpunke aus,
die Wahrheit darin erkennen kann. Wenn der Mensch etwas nur von
seinem eigenen Standpunke aus betrachtet, sicht er es nur mit einem Auge,
wihrend das andere geschlossen bleibt. Volle Sicht hat man nur, wenn
man von beiden Standpunkten aus schaut, wie gegensitzlich sie auch
sein mdgen. Solches Bestreben bringt die Dinge ins Gleichgewicht und
vermittelt eine richtige Vorstellung. Um ein Geb4ude zu sehen, muss man
es von der Strafe aus betrachten, anstatt drinnen zu stehen, wenn man die
Auflenseite sehen will.

Beim Verstehen von Glaubensvorstellungen muss man fihig sein, im

22



Teil I — Gatha I — Bréiuche (1)

eigenen Denken neutral zu werden. In dem Maf3, wie einem dies gelingt,
wird man fihig, einen Glauben im richtigen Sinne zu verstehen. Wer auf
die Auﬁerung eines anderen hin sagt: ,Das ist nicht, was ich glaube®, zeigt
seine Schwiche, nimlich die Unfihigkeit, den Glauben des anderen von
dessen Standpunkt aus zu betrachten. Wissen entsteht aus der Bereitschaft
zu lernen, und wenn wir dies im Leben ablehnen, geschieht es aus Mangel
an Bereitschaft. Es ist nicht von Bedeutung, aus welcher Quelle das Wissen
zu kommen scheint, — in Wirklichkeit stammt alles aus einer Quelle.
Sobald das Bewusstsein (mind) zu einem freien Empfinger wird, strémt
die Erkenntnis ungehindert ins Herz.

Eine gewisse Wahrheit ist in jedem Glaubensbekenntnis verborgen, die
oft von grofferem Wert ist, als es den Anschein hat. Etwas glauben, ohne
es zu verstehen, ist ein erster Schritt der Erkenntnis entgegen, wihrend das
Zuriickweisen eines dargebotenen Glaubens einen Riickschritt bedeutet.
Wenn jemand mit seinem Glauben zufrieden ist, befindet er sich in einem
angenehmen Seinszustand, ideal ist es jedoch, den Glauben zu verstehen.

I. 3. Briuche (1)

Von alters her gab es in verschiedenen Lindern viele Briuche, die eine
psychologische Bedeutung haben, dennoch weiff kaum jemand etwas
davon. Briuche in der Art, einander zu griiflen, nach der gegenseitigen
Gesundheit zu fragen, selbst Gewohnheiten wie das Reden vom Wetter
entspringen einem psychologischen Grund. Dies zeigt, dass in fritheren
Zeiten das Leben der Menschen im Osten wie im Westen mehr von Magie
erfiille war als heutzutage. Infolge des tiberhandnehmenden materiellen
Lebens und der Unkenntnis der jenseits des Materiellen liegenden Dinge
hat die Welt sozusagen jenen magischen Zauber verloren, der einst das
Erbe der Menschheit war.

Neuerdings erst hat die Wissenschaft einige psychologische Wahrheiten
im menschlichen Leben entdeckt. Die Methode, der die Wissenschaft bei der
Ergriindung dieser Wahrheiten folgt, ist der des Mystikers entgegengesetzt.
Der Forscher will den Berg vom Tal aus besteigen. Der Mystiker versucht,

23



Teil I — Gatha I — Briuche (1)

auf dem Weg der Meditation den Gipfel zu erreichen und von dort her
die ganze Schonheit des Gebirges zu tiberblicken. Natiirlich ist daher
der Horizont vor den Augen des Mystikers unvergleichlich viel weiter als
der Horizont des Wissenschaftlers. Der Forscher vermag die Dinge, klar,
deutlich und in allen Einzelheiten zu sehen, wihrend der Mystiker eine
allgemeine Vorstellung von den Dingen hat. Oft ist die Wahrnehmung
des Mystikers vage verglichen mit der analytischen Untersuchung des
Wissenschaftlers. Wihrend der Mystiker die Dinge durchschaut, kann der
Wissenschaftler nur die Oberfliche erkennen.

Infolge der grofleren Aktivitdt des westlichen Lebens dndern sich alle
Dinge im Westen schneller, wihrend sich die Verinderungen im Osten viel
langsamer vollziehen. Daher findet man im Osten noch viele Briuche alten
Ursprungs, die fiir die Entwicklung der Menschen im Osten in psychischer
Hinsicht bezeichnend sind. Selbst ganz alltigliche Gewohnheiten, wie das
Hindeschiitteln, sich vom Sitz erheben, um jemanden zu empfangen, sich
verbeugen, mit der Hand winken oder in die Hinde klatschen, haben ihre
psychologische Bedeutung. Wenn zwei Menschen sich die Hand geben,
wird Magnetismus zwischen ihnen ausgetauscht, und ein Ausgleich der
Lebenskrifte stellt sich zwischen ihnen ein. Derjenige, dem es an Kraft,
Energie oder Magnetismus fehlt, gewinnt, und die iiberflieffenden Krifte
des anderen werden fiir einen besseren Zweck gebraucht.

Wenn man sich erhebt, um einem anderen seine Achtung zu erweisen,
oder einige Schritte entgegengeht, um jemanden zu empfangen, wappnet
man sich, um den Kriften des Entgegenkommenden standhalten zu
kénnen. Durch das Aufstehen und einige Schritte gehen reguliert man
den Puls und bringt die Zirkulation in Ordnung, wodurch man sich
psychisch und moralisch zur Verteidigung riistet, falls der Herannahende
ein Gegner sein sollte, und ist bereit, ihm harmonisch, — psychisch, geistig
und moralisch auf derselben Ebene — zu begegnen, wenn er sich als ein
Freund erweist. Den Kopf zu einer Verneigung beugen, belebt nicht nur
die Zirkulation im Kopf, sondern auch die magnetische Stromung, weil
der Kopf der wichtigste moralische und geistige Faktor im Menschen
ist. Man wird stets feststellen konnen, dass jemand, der sich bereitwillig
verneigt, von nachdenklichem Wesen ist, wihrend jemand, der den Kopf

24



Teil I — Gatha I — Bréiuche (2)

hoch trigt und ein Verneigen meidet, sich hiufig als toricht erweist.

Das menschliche Leben hingt vom Rhythmus ab, vom Rhythmus
im Atem, im Puls, im Schlagen des Herzens und im Pulsieren im Kopf.
UnregelmifSigkeiten im Herzschlag oder Puls zeigen Gesundheitsstérungen
an. Es ist die Regelmifligkeit des Rhythmus, die den Menschen in einem
fiirs Leben tauglichen Zustand erhilt. Wenn die Leute einem Redner,
Singer oder Schauspieler Beifall klatschen, ist das ein Ansporn fiir ihn,
seinen psychischen, geistigen und moralischen Rhythmus beizubehalten.
Selbst das Winken mit der Hand beim Abschied von einem Freund hat
dieselbe Bedeutung, er moge in einer guten Verfassung bleiben und sich
des Lebens erfreuen.

Wenn jemand gihnt, ist es im Osten Brauch, dass ein Freund, der
neben ihm steht, in die Hinde klatscht oder mit den Fingern schnalzt.
Gihnen verlangsamt naturgemifl den Rhythmus, er fillt sozusagen ab, —
das Hindeklatschen oder das Fingerschnalzen des Freundes fordert zum
Beibehalten des vorherigen Rhythmus auf. Verschiedene Volker haben
verschiedenen Briuche. Ungewohnte Briuche kommen einem nicht nur
fremdartig und sinnlos, sondern oft auch licherlich vor. Es ist die Aufgabe
des Weisen, die Dinge zu durchschauen, und diese Art der Betrachtung
nennt man Einsicht.

I. 4. Briuche (2)

Es gibt verschiedene Briuche des Griiflens, und in jedem Brauch ist ein
Hinweis, der die psychische Bedeutung erklirt, die dahinter steht. Die
Hindus griiffen, indem sie die Handflichen aneinander legen, was als
ein Zeichen der Vollkommenheit gilt, weil die rechte Hand die positive,
die linke die negative Kraft darstellt, und wenn positiv und negativ
zusammengefiigt werden, summiert es sich zur Vollkommenheit. Das
Bildnis Buddhas, das von Millionen Menschen in der Welt verehrt wird,
stellt ebenfalls Vollkommenheit dar, das Sitzen mit gekreuzten Beinen,
aneinander gelegten Handfldchen, geschlossenen Augen zeigen, dass die
positiven und die negativen Krifte vereint wurden.

25



Teil I — Gatha I — Brauche (2)

Das Griiflen der Chinesen besteht im Falten der Hinde, wobei jeder die
gefalteten Hinde des anderen beriihrt, was heif3t, dass die Vollkommenheit
der Kraft von beiden sich treffen soll. Aus dem gleichen Grund schiitteln
die Araber die Hinde mit beiden Hinden, denn nur eine Hand zu geben,
wiirde bedeuten, nur die Hilfte seines Magnetismus zu geben. Wenn man
beide Hinde gibt, beweist dies, dass man nichts zuriickhilt. Die Perser
legen die Hand aufs Herz, was die freundschaftlichen Gefiihle andeutet, die
aus der Tiefe des Herzens kommen, dass der Gruf$ nicht nur oberflichlich
ist, sondern aus wahrer Gefiihlstiefe kommt.

Bei sehr vielen Menschen aus den verschiedensten Teilen der Welt ist
es Brauch, sich beim Griiflen zu umarmen. Dies hat zweifellos eine grofie
psychische Bedeutung. Die beiden Arme sind die beiden Richtungen der
magnetischen Kraft, der positiven und der negativen, und in der Brust
liegt das Zentrum dieser beiden Krifte. Der Brauch will es, dass sie sich
deutlich zweimal umarmen, einmal von rechts und einmal von links.
Das ist auch ein Austausch von Prana, der wahren Lebensenergie, deren
Zentrum sich in der Brust befindet. In Persien und in Indien gibt es einen
Brauch, wonach eine jiingere Person, die eine iltere griif§t, den Kopf zur
Brust neigt, wihrend die dltere sie bei den Armen nimmt und aufrichtet,
als hitte die jiingere Liebe, Licht und Leben erbeten, was die iltere ihr gibt
und sie aufrichtet. Dies weist auch auf ein Gefiihl der Bescheidenheit und
Demut von der einen Seite und auf Hilfsbereitschaft und Ermutigung von
der anderen Seite. Briuche wurden manchmal sehr iibertrieben, doch wenn
das Gefiihl echt ist, kann kein duf8erer Ausdruck je eine Ubertreibung sein.

Bei Menschen mit Religion und Kultur gab es in allen Perioden der
Zivilisation den Brauch des Handkusses. Dieser Brauch entsprang einem
natiirlichen Instinkt des Lebens. Das Tier méchte in alles hineinbeiflen,
was gut riecht, und alles, was ein Kleinkind interessiert, wandert zuerst
in den Mund. Dies zeigt, dass die Lippen der empfindsamste Teil am
Menschen sind und fihig, Leben zu geben und zu nehmen, was man
mit Magnetismus bezeichnen kann. Daher wird die grofite Zirtlichkeit,
die man einem anderen im Gruf erweisen kann, durch den Handkuss
ausgedriickt. Diesen Brauch kann man auf der ganzen Welt antreffen, im
Osten und im Westen.

26



Teil I — Gatha I — Hanuman

Wenn eine Skizze vom Geist des Menschen entworfen werden soll, kann
man ihn als Sonne mit fiinf Strahlen zeichnen: einer gerade nach oben, je
zwei an den Seiten nach oben und zwei nach unten gerichtet. Das Ganze
bildet den fiinfzackigen Stern. Der Kopf des Menschen, die beiden Arme
und die beiden Beine bilden den dufleren Ausdruck dieser Strahlen. Wenn
der Hindu die gesegneten Fiifle eines Heiligen beriihrt, wird er von dem
Gedanken geleitet, dass er zunichst in den Bereich dieser beiden Strahlen
gelangen mochte, da die drei anderen dann ganz von selbst auf ihn fallen,
sobald der Heilige ihm die Hinde auf den Kopf legt und sein Haupt neigt,
um ihn zu segnen, wobei er auf den Scheitel des von ihm Gesegneten

blickt.

I. 5. Hanuman

Im Orient gibt es den Brauch, dem als Affen dargestellten Gott Hanuman
Ol darzubringen. Das Gotterbild wird wihrend der Anbetung mit Ol
tibergossen. Diese Sitte kann man auch bei indischen Hochzeiten sehen,
wo junge Midchen Kopf, Schultern, Arme und Hinde, Knie und Fiifle
von Braut und Briutigam mit Ol einreiben. Den Brauch der Olung findet
man auch in einigen Kirchen, z.B. in der katholischen Kirche. In Russland
war es Sitte, am Tage der Kronung die Stirn des Zaren mit Ol zu salben.

Das Salben mit Ol hat die Bedeutung des Weichmachens. Leder, Eisen
oder Stahl werden durch Ol geschmeidiger, bzw. reibungsloser. Das Olen,
wie es in Indien geschieht, ist ein psychologischer Hinweis fiir Braut und
Briutigam, dass Hinde und Fiile eines jeden bereit sein sollen, dem
anderen zu dienen, dass sie sich nicht starr zueinander verhalten sollen,
dass irgendwelche Hirten in ihren Wesen gemildert werden sollten, weil
Harmonie den Segen eines Heims ausmacht. Es lehrt auch, dass es der
Versohnlichkeit bedarf, um Freunde zu werden und in Freundschaft zu
leben; der Partner ist nicht so fiigsam und nachgiebig, wie man es sich in
der eigenen Vorstellung ausgemalt hat.

Das Idol des Hanuman weist auf die primitive Natur im Menschen hin,
und das Ausgieflen des Ols wihrend der Verehrung Hanumans enthilt

27



1eil I — Gatha I — Glocken und Gongs

eine Lehre fiir den Anbeter. Wie hoch unsere Entwicklung auch sein mag,
so bleibt doch die Beachtung und Beriicksichtigung unserer primitiven
Natur unerlisslich, denn alles ordnet sich selbst im weiten Plan der Natur.
Wenn ein Mensch mit gefalteten Hinden in Demut vor dem Bild eines
Affen steht, dann ist darin eine Lehre fiir ihn enthalten: So wie das Leben
beschaffen ist, fehlt ihm etwas mit all seiner Entwicklung, wenn er der
primitiven Natur im Menschen keine Beachtung schenkt. Christus hat
gelehrt: ,Widerstrebt dem Bésen nicht®, und ,Wenn dir einer den Rock
streitig macht, so gib ihm auch den Mantel®. Das lehrt uns das gleiche,
dass das Leben schwierig wird ohne Beachtung und Beriicksichtigung
der primitiven Natur. Durch Unwillen nimmt man an ihr teil, durch
Widerstand giefSt man Ol ins Feuer. Man sollte sie in sich selbst und beim
anderen durch Weisheit, Geduld und Sanftmut mildern.

Die Stirn des Konigs mit Ol zu salben bedeutet, dass er einen
ungezwungenen Ausdruck haben sollte, keine gerunzelten Augenbrauen
und kein miirrisches Gesicht, sondern eine lichelnde Stirn, wie ein
persischer Ausdruck lautet. Arme und Reiche miissen alle mit ihren Sorgen
und Schwierigkeiten zum Konig kommen kénnen, und sein Blick sollte sie
trésten und ihnen Linderung verschaffen. Die grofSe aus diesem Brauch zu
folgernde Lehre besteht darin, dass die wesentlichste Erziehung im Leben
darin besteht, seine Gefiihle, seine Gedanken, Worte und Handlungen
zu mifligen, damit sie uns selbst innere Ruhe vermitteln, und wir eine
Atmosphire des Wohlbefindens um uns schaffen, die allen wohl tut, die
mit uns in Bertihrung kommen.

I. 6. Glocken und Gongs

Das Geheimnis desreligiosen Gebrauchsvon Glocken und Gongsin Kirchen
und Tempeln liegt in einer bedeutenden Wissenschaft der Hindus, dem
Mantra Yoga. Diesen Brauch haben verschiedene Religionen gemeinsam,
da Glocken in den christlichen Kirchen, in den Hindutempeln und in
den buddhistischen Pagoden geldutet werden. Viele meinen, es sei ein Ruf
zum Gebet, aber vom mystischen Standpunkt aus ist es mehr als das. In

28



1eil I — Gatha I — Glocken und Gongs

der Vorstellung des Mystikers bedeutet es, sein Herz zum Mitschwingen
zu befihigen, damit jede Stimme, die sich von der Erde erhebt oder vom
Himmel herabkommt, ihren Widerhall darin finde.

Der Sufi bereitet sich durch die Ubungen von Fikar und Zikar vor,
sein Herz fihig werden zu lassen, diese Resonanz — sei sie irdischen oder
himmlischen Ursprungs — zu erzeugen. Wenn die Zentren des Korpers und
die Fihigkeiten des Bewusstseins (mind) bereit sind, diese Resonanz zu
erzeugen, dann reagieren sie auf jeden Klang. Jedes Mal, wenn die Glocken
geldutet werden, finden sie thren Widerhall im Herzen des Mystikers, —
dann beginnt jedes der Zentren seines Wesens, an Gott zu denken und
Gott zu spiiren.

Schwingungen sind ein grofleres Stimulans als Wein. Der Wein
berauscht das Gehirn, aber Schwingungen bringen das Herz zur Ekstase.
Deshalb nennen die Sufis sie ,Wein'.

Der Brauch, Blumen in die Gotteshduser zu bringen, wie auch Weih-
rauch an den Stitten der Andacht zu verbrennen, findet sich in fast allen
Religionen und zu fast allen Zeiten. Auch Farbe und Schénheit haben
eine Kraft, tiben einen Einfluss auf das Bewusstsein und den Kérper aus,
und dicjenigen, die sich an der Schénheit der Farbe und der Zartheit
einer Blume erfreuen konnen, erfahren eine Hilfe auf dem Weg tiber
die Augen. Thre Wirkung 6ffnet das Herz, das dann fir den Segen von
oben empfinglich wird. Dies zeigt, dass man von der Schonheit der Erde
benutzt werden kann, um den himmlischen Segen zu erhalten.

Der Duft von Blumen und Weihrauch hat eine noch tiefere
Wirkung, weil Farbe und Schénheit sich nur vermittels der Augen im
Herzen widerspiegeln, wihrend Duft und Weihrauch durch den Atem
aufgenommen werden, das Herz beriihren und es zu spiritueller Erthebung
fahig machen.

Doch nichts hat einen grofleren Einfluss auf die Seele des Menschen
als der Klang. Daher werden in allen Kirchen Hymnen angestimmt,
Gebete gesprochen und Lieder gesungen, — alles, um den Geist im
Innern zum Leben zu erwecken, damit es der Seele méglich wird, fiir die
Vollkommenheit Gottes empfinglich zu werden.

29



1eil I — Gatha I — Vom Brauch, auf die Gesundheit von Freunden zu trinken

I. 7. Vom Brauch, auf die Gesundheit von Freunden zu trinken

Dieser Brauch hat eine psychologische Bedeutung. Wein vermag Sorgen
und Angste des Lebens zu mildern und einem das Gewahrsein der
dufleren Lebensumstinde zu nehmen, und dies allein kann man die rechte
Bedingung fiir die Konzentration nennen. Wer sich nicht konzentrieren
kann, wird bei einer Betrachtung seiner seelischen Verfassung feststellen,
dass er entweder Sorgen hat oder etwas befiirchtet, oder dass er sich seiner
Lebensumstinde sehr bewusst ist. Dies hilt ihn von der Konzentration ab.

Alle, die im weltlichen, kiinstlerischen oder spirituellen Lebensbereich
etwas GrofSes erreicht haben, sind durch die Kraft der Konzentration an
ihr Ziel gelangt. Durch Konzentration vermag jemand aus der Armut zu
Wohlstand gelangen. Mittels der Konzentration erfindet jemand Dinge,
die die Welt noch nie gekannt hat. Mithilfe der Konzentration kann man
im Leben die angestrebte Stellung erreichen, und es ist Konzentration,
durch die man in die unsichtbare Welt eindringt.

Daher beruht die Gewohnbheit, auf jemandes Gesundheit zu trinken,
auf der psychologischen Vorstellung, einen Wunsch im Geist (mind)
festzuhalten, solange man sich im Zustand der Konzentration befindet,
damit wihrend dieser Zeit der Gedanke an die Gesundheit des Freundes
tiberwiegt.

Es gibt den Brauch, mit den Glisern anzustoflen, was als ein
Freundschaftsversprechen aufgefasst wird. Es kann in folgender Weise
symbolisch definiert werden: Die Schale ist das Symbol des Herzens,
denn im Herzen ist Raum, um die gottliche Liebe, den heiligen Wein,
aufzunehmen. So bedeutet es, dass die Herzen sich verbinden, wenn die
Gliser sich beriihren. Nach mystischer Sichtweise heifSt dies, dass zwei zu
eins werden.

I. 8. Vom Ursprung des Brauchs des Verbergens der Frau

Der Brauch, die Frau von der AufSenwelt zu verbergen, hat seinen Ursprung
im mystischen Denken. Es gab im Osten mystische Orden von Menschen,

30



1éil I — Gatha I — Vom Ursprung des Brauchs des Verbergens der Frau

die in der Einsamkeit meditierten und getrennt von der Welt lebten. Die
Anziehungs- und Einflusskraft, die sie in solcher Weltabgeschiedenheit
entwickelten, war geradezu ein Wunder. Sie gab ihrem Blick und ihren
Worten Kraft und durchdrang ihre Atmosphire.

Dieser Brauch des Verbergens wurde dann von Kénigen und hoch-
gestellten Persdnlichkeiten nachgeahmt. Sie pflegten sich auf zwei
verschiedene Arten zu verschleiern, wenn sie ausgingen. Bei der einen
zogen sie von hinten her eine Bedeckung iiber den Kopf, die so gemacht
war, dass sie vorn iiber die Stirn hinunter hingen und die Augen zur
Hilfte bedecken konnte. Bei der anderen verhiillten sie das Gesicht mit
einem Schleier, der an einer Art Umhang befestigt war, den sie sich tiber
den Kopf legten. Die Propheten Israels trugen dies, und auf alten Bildern
von jiidischen Propheten sieht man den Kopf immer mit einem Umhang
bedeckt.

Bei den Hindus gab es viele Yogi-Gemeinschaften, wie auch
buddhistische Orden, deren Mitglieder eine Kopfbedeckung trugen.
Dieser Schleier, — migna genannt, — den auch Konige gebrauchten, wurde
mit der Zeit im Osten zur Gewohnheit, und Damen von hohem Rang
trugen den yashmak, wie er auf Tiirkisch heifdt. Mehrere tausend Jahre lang
war es bei den Priestern der Parsen Brauch, wihrend des Gottesdienstes
den Kopf mit einem Turban und einem Umhang zu bedecken. Die Frauen
der Parsen haben lange Zeit die Gewohnheit beibehalten, den Kopf mit
einem weiflen Tuch zu verhiillen, was heutzutage jedoch weniger befolgt
wird. In Indien ist es bei den Hindus wie bei den Muslimen Sitte, das
Antlitz von Braut und Briutigam mit einem Schleier aus Jasminbliiten zu
verdecken.

Hinter all diesen verschiedenen Arten der Verschleierung von Kopf und
Gesicht findet sich eine mystische Bedeutung. Nach Auffassung der Sufis
besteht die menschliche Gestalt aus zwei Teilen: dem Kopfund dem Leib, —
der Leib zum Handeln, der Kopf zum Denken. Da der Kopf zum Denken
bestimmt ist, ist seine Ausstrahlung viel stirker als die des Korpers; die
Haare sind in physischer Form gleichsam die Strahlen dieser Ausstrahlung.
Es findet ein stindiges Ausstromen von Licht statt, dass man im Leben des
Menschen wahrnehmen kann. Jede T4tigkeit — Sehen, Atmen, Sprechen —

31



1éil I — Gatha I — Vom Brauch des Verbergens der Frau (1)

verbraucht viel von dieser Strahlung im Leben.

Durch das Bewahren dieser Ausstrahlung entwickelt der Mystiker in
sich jene Einfluss- und Anziehungskraft, die vom Durchschnittsmenschen
verschwendet wird. Zum Beispiel hilft das Schlieflen der Augen, wie es bei
den Mystikern tiblich ist, nicht nur bei der Konzentration und der Ruhe
des Bewusstseins (mind), sondern es hilt auch die Ausstrahlung zuriick,
solange die Augen geschlossen sind.

Diese Briuche halfen Kénigen und Befehlshabern, Macht und Einfluss
zu entwickeln, und wurden von den Damen der Gesellschaft als Mittel zur
Pflege von Schénheit und Anmut geschidtzt. Daraus lernen wir, dass ein der
Auflenwelt nur wenig ausgesetztes Leben, sei es durch Abgeschiedenheit,
Schweigen oder einem vollkommenen Zustand der Ruhe mit geschlossenen
Augen, gefalteten Hinden und gekreuzten Beinen einen grofien Einfluss

hat.

I. 9. Vom Brauch des Verbergens der Frau (1)

Der Brauch der Mystiker, sich von der Auflenwelt abzuschliefen, findet
sich nur noch in mystischen Orden, das Verbergen der Frau dagegen ist im
Osten noch vorherrschend. Hat ein Brauch in einer Gesellschaftsschicht
einmal Wurzel gefasst, so kann er sicher nach Belieben gebraucht oder
missbraucht werden. Zweifellos ist Eifersucht, die der menschlichen Natur
innewohnt, ein Beweis der Liebe, aber sie kann zur Ursache einer groflen
Anzahl von Verbrechen werden. Von jeher hat der Mann die Schitze, an
denen ihm am meisten lag, mit allen erdenklichen Umhiillungen geschiitzt,
und da es die Frau ist, die er am meisten liebt, hat er sich aus Unwissenheit
bemiiht, sie auf die gleiche Weise zu hiiten, wie alle anderen Dinge von
Wert und Bedeutung. Zudem wurde in seiner Hand dieser Brauch der
Absonderung zu einem Mittel, das ihm erméglichte, seinen Haushalt nach
Gutdiinken zu kontrollieren.

Indessen ist es nicht wahr, dass dieser Brauch auf die Lehre des Propheten
Mohammed zuriickzufiihren ist. In den Aufzeichnungen gibt es nur zwei
Stellen, wo Auﬁerungen von ihm dariiber zu finden sind. In der einen

32



1éil I — Gatha I — Vom Brauch des Verbergens der Frau (2)

wird berichtet, er habe gesagt: ,Wenn unter den Bauern seines Landes
gewisse rohe Tdnze stattfinden, miissten die Frauen ordentlich bekleidet
sein.” In der anderen heif3t es, er habe den Frauen seines Haushalts, als sie
heimkehrten, nachdem sie ihn und seine Soldaten wihrend eines Kampfes
gepflegt hatten, und sich nachher scheuten, auf das Schlachtfeld zu blicken
und sich den Feinden zu zeigen, keinen anderen Rat geben konnen als
den, ihre Gesichter zu verschleiern, falls sie sich, auch nach dem wieder
hergestellten Frieden, nicht sehen lassen wollten.

In Indien kennt man den Brauch, dass alte Frauen ihr Gesicht verhiillen,
die Witwe es bedeckt und die Braut es verschleiert. Dies hat eine gewisse
psychologische Bedeutung. Jede Seele hat das Bediirfnis, ihren Kummer zu
verbergen. Wenn die Witwe ihr Gesicht verhiillt, verbirgt sie ihr Leid vor
anderen. Der Schleier, den man vor dem Gesicht der alten Frau sieht, liegt
darauf wie ein Schild, der ihre Gemiitsbewegungen beschiitzen soll, denn
im Alter werden diese sichtbarer, weil man weniger Selbstbeherrschung hat,
um sie vor anderen zu verbergen. Das Herz, wenn es weich geworden ist,
wird von der leisesten Berithrung bewegt, wie zart sie auch sein mag. Uber
dem Antlitz der Braut soll der Schleier ihre Anmut und ihren Magnetismus
behiiten; gleichzeitig ist der schénste Schmuck im menschlichen Wesen
die Bescheidenheit, in welcher Form sie auch zutage tritt.

I. 10. Vom Brauch des Verbergens der Frau (2)

Sowohl vom physischen wie vom okkulten Standpunke aus ist die Frau
beeindruckbarer als der Mann. Die Aufgabe der Frau als Mutter ist von
groflerer Bedeutung als die des Mannes, welche Position er auch inne habe.
Mit ihrem Denken und Fiihlen formt die Frau den Charakter des Kindes,
und da sie fiir duf8ere Eindriicke empfinglich ist, haben diese immer einen
Einfluss auf ihr Kind.

Waihrend der Zeit der Schwangerschaft muss man sehr behutsam mit
ihr umgehen, da jedes an sie gerichtete Wort die Tiefe ihres Wesens beriihrt
und in der Seele des Kindes widerhallt. Wenn wihrend dieser Zeit ein
Wort sie verbittert oder plétzlich verirgert, kann im Kind ein bitteres oder

33



1eil I — Gatha I — Vom Brauch des Verbergens der Frau (2)

miirrisches Wesen entstehen. Besonders wihrend dieser Zeit ist die Frau
fir alle Eindriicke — schéne wie hissliche — sensibler und empfinglicher.
Alles Eindrucksvolle beriihrt ihre Seele tief. Eine Farbe, Blitz, Donner,
Sturm — alles macht einen Eindruck auf sie. Die Lebensumstinde, Elend
oder Freude wirken sich bei ihr mehr aus als bei anderen. Auf diesen
Uberlegungen beruhte im Osten die Sitte des Verbergens der Frau und
besteht in manchen Gemeinschaften immer noch.

Doch gibt es zweifellos noch eine andere Seite zu beachten, nimlich die,
dass Zuhause und Staat nicht zwei voneinander unabhingige Dinge sind.
Das Zuhause ist das verkleinerte Abbild des Staates, und wenn die Frau im
Haus ein so wichtige Rolle spielt, warum sollte ihr im Leben auflerhalb des
Hauses nicht eine ebenso wichtige Rolle zufallen? Ohne Zweifel schieben
diese alten Gewohnheiten, selbst wenn sie eine psychologische Bedeutung
haben, dem Fortschritt der Allgemeinheit oft einen eisernen Riegel vor. Die
verschiedenen Religionen des Ostens, die Hindus, Parsen und Muslime —
haben fiir Frauen, auch fiir Dienerinnen monatliche Ruhetage vorgesehen.
Das Leben in der Welt ist ein stindiger Kampf und hart fiir jemanden mit
zartem Empfinden und zuriickhaltendem Wesen. In diesem Kampf ist die
Stellung der Frau ungiinstiger als die des Mannes. Er raubt ihr viel von
ihrer weiblichen Feinheit und Zartheit des Gefiihls.

Der Mann ist abhingiger von der Frau als die Frau vom Mann. Vom
ersten Augenblick an sucht jedes Kind, sei es Junge oder Midchen, das in
dieser Welt die Augen 6ffnet, den Schutz der Frau. Die Frau ist als Mutter,
Schwester, Tochter, Freundin, Gattin, in jedweder Form die Quelle seines
Gliicks, Wohlbefindens und Friedens. Auf welche Weise der Mann es auch
zum Ausdruck bringen mag, sei es in dem rohen Brauch des Verbergens
wie im Osten oder auf mancherlei andere Weise, immer ist es die erste
Pflicht eines riicksichtsvollen Mannes, die Frau vor den harten Schligen zu
schiitzen, die auf jede in dieser selbstsiichtigen Welt lebende Seele fallen.

34



Hazrat Inayat Khan

Biicher fiir Menschen auf dem inneren Pfad

GAYAN - VATRAN - NINTAN

DIE SEELE

ALAEHAT IXANAT KRN

Naturmeditationen

Gayan — Vadan - Nirtan
Die Essenz der Sufibotschaft

Man kann sagen, dass die Aphorismen in ,Gayan -
Vadan - Nirtan“ die Essenz der Sufi-Botschaft von Hazrat
Inayat Khan darstellen. ‘Gayan’ bedeutet die ‘Musik des
Schweigens’, ‘Vadan’ heifit die ‘géttliche Symphonie’,
und ‘Nirtan’ ist der ‘Tanz der Seele’.

Die Seele — Woher und Wohin
Die Reise der Seele

Hazrat Inayat Khan beschreibt den Weg der Seele,

die sich als ein Lichtstrahl aus der Einheit Gottes l6st,
sich ein Gewand aus Gedanken und Gefiihlen zulegt
und dann einen physischen Kdrper, um den Zweck der
Schdpfung zu erfiillen, alles mit géttlichem Bewusstsein
zu durchdringen.

Naturmeditationen
Eingebundensein in die Schépfung

Mit Meditation kommen wir zur Ruhe und finden uns
selbst. Sie kann aber auch die Wiederherstellung
unseres Eingebundenseins in die gesamte Schdpfung
in ihrer stofflichen, emotionalen und geistigen Lebendig-
keit sein. Mit seinen Naturmeditationen fihrt uns

Hazrat Inayat Khan Schritt fiir Schritt zu einer innigen
Verbindung mit der Erde und den Naturwesen.

HEILBRONN

b



Hazrat Inayat Khan

Aus Musik wurde das Universum erschaffen, ...

Musik

wnd kosmische Harmonke

s i ik

Hazrat Inayat Khan

Wanderer aof dem
inneren Pfad

Musik
Aus mystischer Sicht

,Alle Formen der Natur, z.B. die Blumen, sind vollkom-
men in Form und Farbe; die Planeten, die Sterne und die
Erde vermitteln uns die Vorstellung von Harmonie, von
Musik. Die ganze Natur atmet... und das Zeichen des
Lebens, das diese lebende Schonheit gibt, ist Musik."

Musik und kosmische Harmonie
Aus mystischer Sicht

Sie lieben Musik? Dann haben Sie das wahrscheinlich
schon erlebt: Wer Musik liebt, kann die erhabensten
geistigen Ebenen des Menschseins erreichen. Durch
Musik wird die Harmonie mit dem Selbst und dem
Unendlichen wieder hergestellt. Musik nahrt die Seele
und den Geist.

Wanderer auf dem inneren Pfad
Der Sufi-Pfad

Wanderer auf dem geistigen Pfad: dieses Urbild taucht
in den verschiedensten mystischen Richtungen auf.
Hazrat Inayat Khan betrachtet das ganze dufere wie
innere Leben des Menschen als eine Reise der Seele
von ihrem géttlichen Ursprung - hindurch durch die
Schdpfung - zurtlick zu ihrem gottlichen Ziel.

HEILBRONN



Universaler Sufismus

Biicher fur Menschen auf dem inneren Pfad

Medizin

des
Herzens

R T

NOOR INAYAT KHAN

PR ——

.
MUSIK UND MEDITATION

Medizin des Herzens

99 Heilungswege der Sufis

von Wali Ali Meyer, Bilal Hyde, Faisal Muguaddam,
Shabda Khan

Das Buch nimmt die Leserin und den Leser mit in das
Herz des Mysteriums der 99 Namen Gottes. Es ist ein
Weg, um das Wesen der Grenzenlosigkeit Gottes zu
verstehen und das géttliche Potential in jeder Seele zu
entdecken.

Koénig Akbar und seine Tochter
Geschichten aus einer Welt von Noor Inayat Khan

Nacherzahlungen groRer europischer Epen wechseln
sich ab mit Parabeln, Fabeln und Anekdoten aus allen
Himmelsrichtungen. Noor Inayat Khan fligt dieser
poetischen Welterzahlung auch ihre eigene Stimme,
mit eigenen Geschichten und Gedichten hinzu.
Kunst- und liebevoll illustriert von Natsuyo Koizumi

Musik und Meditation
von Pir Vilayat Inayat Khan
und Aeoliah Christa Muckenheim

Die Begegnung mit Pir Vilayat Inayat Khan ver-
wandelt das Leben der professionellen Musikerin
Aeoliah Christa Muckenheim. Ein Praxisbeispiel
Uber die heilende und transformierende Kraft von
Musik und Meditation.

VERLAG

HEILBRONN



Universaler Sufismus

Ein interreligioser Weg zu spirituellem Wachstum

Ritterliche Tugenden im Alten Orient
Edelmut, Tapferkeit und mystische Suche
von Pir Zia Inayat-Khan

,Ritterliche Tugenden im Alten Orient ist eine geniale
Darstellung der Sufi-Lehren, in kunstvoller Weise
zum Ausdruck gebracht durch eine Gestalt aus dem
tiefsinnigsten der mittelalterlichen Ritterromane rund
um den Gral. Eine lohnende Leseerfahrung!“

Carl W. Ernst, Autor von How to Read the Quran

EDITION KALIM

i ! Diese Biichlein eignen sich aufgrund ihrer kostbaren
litation Texte und der schénen Ausstrahlung besonders gut
pdtinjecenTag zum Verschenken.

Meditation — Ein Thema fiir jeden Tag
von Hazrat Inayat Khan und Pir Vilayat Inayat Khan

Dem Einen entgegen
von Wim van der Zwan

Firos Holterman ten Hove

Die Seele der Blumen
Herilende Bliiten-Essenzen

Die Seele der Blumen

Die Seele der Steine
Heilende Mineral-Elixiere

Das Heilige Buch der Natur
Spirituelle Okologie

HEILBRONN



Weitere Informationen erhalten Sie tiber folgende Links:

Der Inayati-Orden Deutschland e.V.

www.inayatiorden.de

Inayatiorden Osterreich
www.suflorden.at

Der Inayati Orden Schweiz
www.sufismus.ch

Sufi-Bewegung Deutschland

www.sufibewegung.de
International Sufi Movement

www.sufimovement.org
Sufi Ruhaniat International

www.ruhaniat.org

Tinze des Universellen Friedens
www.friedenstaenze.de

Global Hope Fund e.V.
www.globalhopefund.de

Férderverein Sufi-Saint-School
www.sufi-saint-school-ev.de

Hope Project

www.hope-project.de

VERLAG

HEILBRONN

Verlag Heilbronn

www.verlag-heilbronn.de ¢ info@verlag-heilbronn.de



Weisheit der Sufis

Die Gathas des indischen Sufi-Mystikers und Musikers Hazrat Inayat Khan
sind eine spirituelle Kostbarkeit. Urspriinglich waren sie nur fiir die Schii-
lerinnen und Schiiler der Inneren Schule bestimmt. Die Lehren wurden in
kurzen Abschnitten studiert und fithrren allmihlich zur mysrischen Essenz

des jeweiligen Themas.

Aus der Sufi-Lehre verdichtete Aussagen ermoglichen persénliche Reflexion
und Meditation fiir Suchende auf dem geistigen Weg. Jede Gatha gibt kon-
zentrierte Einblicke und Anleitung in sieben Aspekte des Lebens, die fiir
unsere moralische, religiose und spirituelle Entwicklung wichrig sind:

Aberglaube, Briuche und Volksglaube « Einsicht « Symbolik « Atem
Ethik/Kultivierung des Herzens » Alltagsleben « Metaphysik

Die Lehrbriefe sind sehr klar, und doch erfordern sie tiefes Nachdenken, um

ihre Bedeutung fiir unser tigliches Leben zu enthiillen.

Hazrat Inayat Khan (1882-1927) brachte die Botschaft von Liebe, Harmonie
und Schénheit in den Westen. Es ist die Quintessenz uralter Sufi-Weisheit
und zugleich eine zeitgemifle Methode zur Harmonisierung westlicher und
ostlicher Spiritualitit. Seine Vision war, dass alle Religionen dieser Welt im
Kern eine Einheit bilden und wir Verstindnis und Harmonie zwischen ih-

nen brauchen.

www.verlag- hEilbl‘O nn.de

36 " 246186

ISBN 978-3-936246-18-6

VERLAG

HEILBRONN




