Pascal | Das Ich besteht in meinem Denken



[Was bedeutet das alles? ]



Blaise Pascal
Das Ich besteht
in meinem Denken

Aus den »Gedanken«
Herausgegeben von Franz Josef Wetz

Ubersetzt von Ulrich Kunzmann

Reclam



RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr. 19430

Alle Rechte vorbehalten

© 2017 Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Gesamtherstellung: Reclam, Ditzingen. Printed in Germany 2017
RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart

ISBN 978-3-15-019430-0

Auch als E-Book erhiltlich

www.reclam.de




Inhalt

Kontingenz der Existenz 7

Mitte zwischen Alles und Nichts 10
Wiirde und Elend 21

Stolz, Mangel und Betrug 27

Leben in Gegensitzen 36
Langweilig, ruhelos, trostlos 41
Sterbenund Tod 54

Zweifeln, wetten, glauben 60
Erleuchtung 68

Feinsinn, Vernunft und Herz 7o

Zu dieser Ausgabe 79
Nachwort 8o






Kontingenz der Existenz

Warum sind meine Kenntnisse und meine Groéf3e be-
schrankt, und warum dauert mein Dasein nur anniahernd
hundert und nicht vielmehr tausend Jahre? Welchen Grund
hat die Natur gehabt, mir ein solches Leben zu geben und
diesen Lebenskreis eher als einen anderen in der Unend-
lichkeit auszuwihlen, wo es doch fiir die Wahl des einen
oder des anderen keinen zwingenderen Grund gegeben hat,
da keiner von beiden gréfere Anziehungskraft besafs?
194/208

Wenn ich die kurze Dauer meines Lebens betrachte, das
von der vorhergehenden und der darauffolgenden Ewig-
keit aufgesogen wird — memoria hospitis unius diei praeter-
euntis (»[und wie] man eines vergifdt, der nur einen Tag
Gast gewesen ist«, Weish. 5,15) —, und den kleinen Raum,
den ich ausfiille und den ich noch dazu von der unendli-
chen Unermeflichkeit der Riaume verschlungen sehe, die
ich nicht kenne und die mich nicht kennen, so gerate ich in
Schrecken und erstaune, mich eher hier als dort zu sehen,
denn es gibt keinen Grund, warum es eher hier als dort ist,
warum jetzt und nicht vielmehr frither. Wer hat mich dort-
hin gebracht? Durch wessen Gebot und Fithrung sind die-
ser Ort und diese Zeit mir bestimmt worden?
68/205

Kontingenz der Existenz 7



Ich fihle, daf es fir mich mdglich ist, nicht gelebt zu ha-
ben, denn das Ich besteht in meinem Denken; also wiirde
ich, der ich denke, nicht gelebt haben, wenn meine Mutter
getotet worden wire, bevor ich zum Leben erwacht wire,
also bin ich kein notwendiges Wesen. Ich bin auch nicht
ewig oder unendlich, aber ich sehe sehr wohl, daf3 es in der
Natur ein notwendiges, ewiges und unendliches Wesen
gibt.
135/469

4

Wenn ich die Verblendung und das Elend der Menschen
sehe, wenn ich bedenke, wie das ganze Weltall stumm ist
und der Mensch ohne Erkenntnisvermdgen sich selbst
iiberlassen bleibt und sich in diesen Winkel des Weltalls
gleichsam verirrt hat, ohne zu wissen, wer ihn dahin ge-
bracht hat, wozu er dorthin gekommen ist, was aus ihm
nach seinem Tode wird, so gerate ich, jeglicher Erkenntnis
unfihig, in Schrecken wie ein Mensch, den man schlafend
auf eine wiiste und grauenerregende Insel gebracht hitte
und der erwachte, ohne sich zurechtzufinden und ohne ei-
ne Méglichkeit, von dort wegzukommen. Und darauf er-
staune ich, wie man denn angesichts eines solch elenden
Zustands nicht in Verzweiflung gerit. Ich sehe andere Men-
schen in meiner Umgebung, die eine dhnliche Wesensart
haben. Ich frage sie, ob sie besser als ich unterrichtet seien.
Sie antworten mir mit nein, und darauf haben diese jim-

8 Kontingenz der Existenz



merlichen Verirrten sich umgesehen und ein paar angeneh-
me Dinge entdeckt, und sie haben sich ihnen ergeben und
sie ins Herz geschlossen. Was nun mich betrifft, so konnte
ich eine derartige Bindung nicht eingehen, und da ich be-
dachte, wieviel mehr dufderen Schein als etwas anderes es
in dem, was ich sehe, gibt, habe ich gepriift, ob dieser Gott
nichtirgendein Zeichen seiner selbst hinterlassen hitte. [...]

198/693

Kontingenz der Existenz 9



Mitte zwischen Alles und Nichts

5

Das ewige Schweigen dieser unendlichen Riume erschreckt
mich.
201/206

Jeder ist fiir sich selbst alles, denn bei seinem Tode ist fiir
ihn alles tot. Und daher kommt es, daf3 jeder glaubt, allen
alles zu sein. Man muf3 die Natur nicht nach uns, sondern
nach ihr selbst beurteilen.

668/457

7

[...] Der Mensch soll also die ganze Natur in ihrer grofsen
und vollkommenen Majestit betrachten, er soll seinen
Blick von den niedrigen Gegenstinden abwenden, die ihn
umgeben. Er beschaue jenes strahlende Licht, das wie eine
Ewige Lampe aufgestellt ist, um das Universum zu erhel-
len, die Erde erscheine ihm wie ein Punkt im Vergleich zu
der weiten Kreisbahn, die dieses Gestirn durchlauft, und er
erstaune dartiiber, dafd diese weite Kreisbahn selbst nur eine
sehr schwache Andeutung ist im Verhiltnis zu jener, der
diese anderen Gestirne, die am Firmament dahinrollen,

10 Mitte zwischen Alles und Nichts



folgen. Wenn aber unser Blick dort stehenbleibt, so soll die
Phantasie dariiber hinausgehen, sie wird eher der Gedan-
kenbilder miide werden als die Natur, solche zu liefern. Die
ganze sichtbare Welt ist nur ein unscheinbarer Strich im
weiten Kreis der Natur. Keine Idee reicht an sie heran, wir
koénnen unsere Gedankenbilder noch so sehr iber die vor-
stellbaren Raume hinaus ausweiten, wir bringen doch nur
Atome im Vergleich zu den wirklichen Dingen hervor. Es
ist eine unendliche Kugel, deren Mittelpunkt tiberall und
deren Peripherie nirgendwo ist. Schlieflich ist es der fiihl-
barste Wesenszug der Allmacht Gottes, dafd unsere Phan-
tasie bei diesem Gedanken den Boden verliert.

Wenn der Mensch zu sich selbst zuriickgekehrt ist, soll
er bedenken, was er ist im Vergleich zu dem, was ist, er soll
sich als ein Verirrter betrachten, und er soll von dieser klei-
nen Kerkerzelle aus, wo er seine Heimstatt gefunden hat -
ich meine das Universum —, es lernen, die Erde, die Kénig-
reiche, die Stidte, die Hiauser und sich selbst nach ihrem
richtigen Wert zu schitzen.

Was ist denn ein Mensch im Unendlichen?

Um ihm aber ein anderes, ebenso erstaunliches Wunder
vorzufithren, soll er die kleinsten ihm bekannten Dinge
untersuchen, damit eine Milbe ihm an ihrem winzigen
Korper noch unvergleichlich winzigere Teile zeige, Beine
mit Gelenken, Adern in ihren Beinen, Blut in ihren Adern,
Safte in diesem Blut, Tropfen in diesen Siften, Dimpfe in
diesen Tropfen, so daf3 er, wenn er auch diese letzten Dinge
noch teilt, seine Krifte bei diesen Vorstellungen erschopft
und der letzte Gegenstand, zu dem er gelangen kann, nun
jener unserer Darlegung sei. Er wird vielleicht denken, dies
sei die dufderste Kleinheit in der Natur.

Mitte zwischen Alles und Nichts 11



Ich will ihn darin einen neuen Abgrund erblicken lassen.
Ich will ihm nicht allein das sichtbare Universum schil-
dern, sondern auch die Unermef3lichkeit, die man sich bei
der Natur im geschlossenen Raum dieses verkleinerten
Atoms vorstellen kann, er soll dort unendlich viele Welten
erblicken, von denen jede einzelne ihr Firmament, ihre Pla-
neten, ihre Erde hat, die es im gleichen Verhiltnis wie bei
der sichtbaren Welt gibt, auf dieser Erde nun Tiere und
schliefdlich auch Milben, an denen er wiederfinden wird,
was die oben genannten ersten aufgewiesen haben, und er
wird auflerdem an diesen zweiten das gleiche entdecken,
und so geht es ohne Ende und Unterlaf weiter, daf3 er die
Fassung angesichts dieser Wunder verlieren wird, die in ih-
rer Kleinheit ebenso erstaunlich sind wie die anderen durch
ihre Ausdehnung, denn wer wird sich nicht verwundern,
daf unser Korper, der gerade eben noch nicht wahrnehm-
bar war in dem Universum, das wiederum im Kreis des ge-
samten Alls nicht wahrnehmbar war, daf3 also dieser unser
Korper nun ein Kolof3, eine Welt oder vielmehr ein All ist
im Hinblick auf das Nichts, zu dem man nie ganz vordrin-
gen kann. Wer sich auf diese Art betrachtet, wird tber sich
selbst erschrecken, und da er sich von der Masse getragen
meint, die ihm die Natur zwischen diesen beiden Abgriin-
den des Unendlichen und des Nichts verliehen hat, wird er
beim Anblick dieser Wunder erzittern, und ich glaube,
wenn seine Neugier sich in Bewunderung verwandelt,
wird er eher bereit sein, sie schweigend zu betrachten, als
sie voll Anmaf3ung zu erforschen.

Denn was ist schlieSlich der Mensch in der Natur? Ein
Nichts im Vergleich mit dem Unendlichen, ein All im Ver-
gleich mit dem Nichts, ein Mittelding zwischen nichts und

12 Mitte zwischen Alles und Nichts



allem, unendlich weit davon entfernt, die Extreme zu er-
fassen; das Ende der Dinge und ihre Anfinge sind ihm in
einem undurchdringlichen Geheimnis unerbittlich ver-
borgen.

Er ist gleichermafen unfihig, das Nichts zu sehen, dem
er entrissen wurde, und das Unendliche, das ihn ver-
schlingt.

Was kann er also anderes wahrnehmen als ein duf3er-
liches Bild von der Mitte der Dinge, wahrend er auf ewig
verzweifelt, ihren Anfang oder ihr Ende zu erkennen. Alle
Dinge sind aus dem Nichts hervorgegangen und werden
bis ins Unendliche weitergetragen. Wer vermag diesen
erstaunlichen Schritten zu folgen? Der Schopfer dieser
Wunder begreift sie. Keinem anderen ist es moglich.

Da die Menschen diese Unendlichkeiten nicht betrachtet
haben, haben sie sich in ihrer Vermessenheit der Erfor-
schung der Natur zugewandt, als hitten sie irgendein Ver-
hiltnis zu ihr.

Seltsam ist, daf$ sie die Anfange der Dinge verstehen und
davon ausgehend so weit gelangen wollten, alles zu erken-
nen, wobei sie eine Anmafdung zeigen, die ebenso unendlich
wie ihr Gegenstand ist. Denn es besteht kein Zweifel, daf3
man diese Absicht nicht ohne Anmafdung oder ohne eine der
Natur gleiche unendliche Fassungskraft hegen kann.

Wenn man Wissen erworben hat, versteht man, daf3,
weil die Natur ihr Bild und das ihres Schépfers allen Din-
gen aufgeprigt hat, sie fast alle an ihrer doppelten Unend-
lichkeit teilhaben. So sehen wir, daf3 alle Wissenschaften
unendlich in der Ausdehnung ihrer Forschungen sind,
denn wer zweifelt daran, dafd zum Beispiel die Geometrie
eine unendliche Zahl von unendlich vielen Lehrsitzen dar-

Mitte zwischen Alles und Nichts 13



zulegen hat. Sie sind ebenso unendlich in der Vielzahl und
Gedankenfeinheit ihrer Prinzipien, denn wer sieht nicht,
daf3 diejenigen, die man als die letzten vorbringt, durch
sich selbst nicht bestehen kénnen und auf andere gestiitzt
sind, die, weil sie wieder andere als Stiitze haben, niemals
ein letztes zulassen.

Wir aber stellen letzte auf, die sich der Vernunft zeigen,
wie man auch bei den materiellen Dingen verfahrt, wo wir
einen unteilbaren Punkt jenen nennen, iiber den hinaus
unsere Sinne nichts mehr wahrnehmen, obgleich er seiner
Natur wegen unendlich teilbar ist.

Von diesen zwei Unendlichkeiten in den Wissenschaf-
ten ist diejenige der Grof3e viel anschaulicher, und deshalb
haben wenige Menschen den Anspruch erhoben, alle Din-
ge erkennen zu wollen. Ich spreche jetzt iiber alles, sagte
Demokrit.

Die Unendlichkeit im Kleinen ist jedoch viel weniger
sichtbar. Die Philosophen haben viel eher den Anspruch er-
hoben, bis zu ihr vorzudringen, und eben daran sind alle
gescheitert. Das hat zu diesen so allgemein iiblichen Titeln
wie Uber die Grundlagen der Dinge, Uber die Grundlagen
der Philosophie gefithrt und zu dhnlichen, im Grunde eben-
so pomphaften, obwohl sie es nach auflen weniger schei-
nen, wie dieser, der die Augen blendet: De omni scibili
(»Uber alles, was man wissen kann«, Pico della Mirandola).

Man hilt sich von Natur aus fiir weitaus fahiger, zum
Mittelpunkt der Dinge zu gelangen, als ihren Umbkreis zu
erfassen, und die sichtbare Ausdehnung der Welt geht of-
fensichtlich tiber uns hinaus. Doch da wir tiber die kleinen
Dinge hinausgehen, halten wir uns fiir fahiger, sie zu be-
herrschen, und doch braucht man keine geringere Fihig-

14 Mitte zwischen Alles und Nichts



keit, um bis zum Nichts vorzudringen, als bis zum All
Man braucht fiir beides eine unendliche Fahigkeit, und es
scheint mir, daff jemand, der die letzten Grundlagen der
Dinge erfaf3t hitte, auch bis zur Erkenntnis des Unendli-
chen gelangen konnte. Das eine hingt vom anderen ab, und
das eine fithrt zum anderen. Diese Endpunkte berithren
einander und vereinigen sich, gerade weil sie sich so weit
voneinander entfernt haben, und sie finden sich in Gott
und allein in Gott zusammen.

Erkennen wir also unsere Fassungskraft. Wir sind etwas
und sind nicht alles. Was unser Sein ausmacht, beraubt uns
der Erkenntnis der ersten Grundlagen, die aus dem Nichts
hervorgehen, und das wenige an Sein, was wir haben, ver-
birgt unseren Augen die Unendlichkeit.

Unser Verstand nimmt in der Reihe der verstindlichen
Dinge den gleichen Platz ein wie unser Korper in der Weite
der Natur.

Da wir in jeder Hinsicht begrenzt sind, findet sich dieser
Zustand, der die Mitte zwischen zwei Extremen einnimmt,
in allen unseren Fihigkeiten. Unsere Sinne nehmen nichts
Extremes wahr, zuviel Gerausch betiubt uns, zuviel Licht
blendet, zu grofSe Entfernung und zu grofde Nihe entzie-
hen sich den Blicken. Ist eine Rede zu weitschweifig oder
zu knapp, so wird sie unverstindlich, zuviel Wahrheit setzt
uns in Erstaunen. Ich kenne einige, die nicht begreifen
konnen, daf3, wenn man vier von null subtrahiert, null als
Rest iibrigbleibt.” Die ersten Grundlagen sind fiir uns zu
selbstverstindlich; zu grofles Vergniigen wirkt lastig, zu-
viel Gleichklang mif3fallt in der Musik, und zu viele Wohl-

* Dieses Beispiel bezieht sich nur auf nattirliche Zahlen.

Mitte zwischen Alles und Nichts 15



taten verdrgern. Wir wollen etwas haben, womit wir un-
sere Schuld iiberwinden konnen. Beneficia eo usque laeta
sunt dum videntur exsolvi posse. Ubi multum antevenere
pro gratia odium redditur. ("Denn Wohltaten sind nur so
lange willkommen, als man noch glaubt, sie vergelten zu
konnen; sind sie iiber diese Grenze weit hinaus, so wird
statt des Dankes Haf3 erwidert.« Tacitus, Annales 1V,18.)
Wir spiren weder duflerste Hitze noch duferste Kilte.
Ubermifige Eigenschaften sind uns zuwider und nicht
wahrnehmbar, wir empfinden sie nicht mehr, wir erleiden
sie. Zu grof8e Jugend und zu grofles Alter lihmen den
Geist, wie auch zu grof3e und zu geringe Bildung.

Kurz, die extremen Dinge sind fiir uns so, als wiren sie
tberhaupt nicht vorhanden, und im Verhiltnis zu ihnen
sind wir iberhaupt nicht vorhanden; entweder entgehen
sie uns oder wir ihnen.

Das ist unser wahrer Zustand. Das macht uns unfihig,
etwas entweder sicher zu wissen oder es iiberhaupt nicht
zu kennen. Wir treiben auf einer weiten Mitte, immer un-
sicher und schwankend, von einem Ende zum anderen ge-
stof8en; jeglicher Grenzpunkt, an den wir uns klammern
und festhalten wollten, gerit ins Wanken und entschliipft
uns, und wenn wir ihn verfolgen, entzieht er sich unserem
Zugriff, er entgleitet uns und wendet sich zu ewiger Flucht;
nichts steht fiir uns still. Das ist unser natiirlicher Zustand,
der gleichwohl unserer Neigung am meisten widerspricht.
Wir brennen vor Verlangen, einen festen Halt und eine
letzte, bestindige Grundlage zu finden, um darauf einen
Turm zu errichten, der sich bis zum Unendlichen erheben
soll, aber unser ganzes Fundament kracht auseinander, und
die Erde tut sich bis in die Tiefen auf.

16 Mitte zwischen Alles und Nichts



Suchen wir also keine Sicherheit und Festigkeit; unsere
Vernunft wird immer von der Unbestindigkeit der dufSe-
ren Erscheinungen getduscht: Nichts vermag das Endliche
zwischen den beiden Unendlichen, die es einschlief3en und
sich ihm entziehen, festzuhalten.

Wenn man das richtig verstanden hat, so glaube ich, dafs
man sich ruhig verhalten wird, jeder in dem Zustand, den
ihm die Natur zugewiesen hat.

Da diese Mitte, die uns zugefallen ist, immer von den
Extremen entfernt sein wird, was macht es dann schon aus,
daf3 ein anderer die Dinge etwas besser versteht, falls er das
wirklich vermag, und wenn er die Dinge von einem etwas
hoheren Standort aus erfafdt, ist er dann nicht immer noch
unendlich weit vom Endpunkt entfernt, und ist die Dauer
unseres Lebens nicht der Ewigkeit gleichermafden unterle-
gen, ob es auch zehn Jahre linger wihrt?

Beim Anblick dieser Unendlichkeiten sind alle endli-
chen Erscheinungen gleich, und ich sehe nicht, warum
man seine Vorstellungen mehr auf das eine als auf das
andere stiitzen sollte. Allein schon der Vergleich, den wir
zwischen uns und dem Endlichen vornehmen, bereitet uns
Kummer.

Wenn der Mensch sich selbst erforschte, wiirde er fin-
den, wie unfihig er ist, dariiber hinauszugehen. Wie sollte
es moglich sein, daf3 ein Teil das Ganze erkennte? Doch er
wird vielleicht danach trachten, wenigstens jene Teile zu
erkennen, zu denen er in einem angemessenen Verhiltnis
steht. Aber die Teile der Welt haben alle eine solche gegen-
seitige Beziehung und Verkettung, daf3 ich es fiir unmog-
lich halte, den einen ohne den anderen und ohne das Ganze
zu erkennen.

Mitte zwischen Alles und Nichts 17



Der Mensch zum Beispiel hat Beziehung zu allem, was er
kennt. Er braucht Raum, der ihn fassen kann, er braucht
Zeit, die ihm Dauer verleihen kann, er braucht Bewegung,
um zu leben, er braucht Elemente, aus denen er sich zu-
sammensetzen kann, er braucht Wirme und Nahrung, um
sich zu stirken, er braucht Luft, um zu atmen. Er sieht das
Licht, er sptirt die Korper, kurz, alles geht eine Verbindung
mit ihm ein. Um den Menschen zu erkennen, mufd man al-
so wissen, woher es kommt, daf? er die Luft zum Weiterle-
ben braucht, und um die Luft zu erkennen, muf$ man wis-
sen, wodurch sie diese Beziehung zum menschlichen Le-
ben hat, usw.

Die Flamme besteht nicht ohne Luft weiter; um also das
eine zu erkennen, muf$ man auch das andere erkennen.

Da also alle Dinge verursachte und verursachende sind,
da sie eine Stiitze bendtigen und eine Stiitze geben, mittel-
bar und unmittelbar sind und alle sich durch ein natiirliches
und unmerkliches Band gegenseitig erhalten, das die am
weitesten voneinander entfernten und die unterschied-
lichsten miteinander vereint, halte ich es fiir unméglich,
dafd man die Teile erkennt, ohne das Ganze zu erkennen,
wie man auch das Ganze nicht erkennen kann, ohne die
Teile im einzelnen zu erkennen.

Die Ewigkeit der Dinge an sich oder in Gott muf? ferner
Erstaunen tiber unsere kurze Lebensdauer erregen.

Die feste und bestindige Unbeweglichkeit der Natur
muf3 im Vergleich zu dem fortwihrenden Wandel, der in
uns vor sich geht, die gleiche Wirkung hervorbringen.

Und was unsere Ohnmacht, die Dinge zu erkennen,
vollendet —ist, dafs sie an sich einfach sind und daf wir aus
zwel einander widersprechenden und verschiedenartigen

18 Mitte zwischen Alles und Nichts



Naturen zusammengesetzt sind, aus Seele und Kérper.
Denn es ist unmoglich, daf der Teil, der in uns denkt, an-
ders als geistig ist, und wollte man behaupten, daf$ wir ein-
fach korperlich seien, so wiirde uns das nur noch mehr von
der Erkenntnis der Dinge ausschlief3en, da es doch nichts
so Unbegreifliches gibtals die Behauptung, daf? die Materie
sich selbst erkenne. Es ist uns nicht méglich zu erkennen,
wie sie sich erkennen wiirde.

Und wenn wir einfach Materie sind, konnen wir daher
iberhaupt nichts erkennen, und wenn wir aus Geist und
Materie zusammengesetzt sind, kénnen wir die einfachen
geistigen oder korperlichen Dinge nicht vollkommen er-
kennen.

Daher kommt es, daf beinahe alle Philosophen die Vor-
stellungen von den Dingen verwechseln und von den kor-
perlichen Dingen geistig, von den geistigen korperlich
sprechen, denn sie behaupten kithn, daff die Kérper nach
unten streben, dafs sie zu ihrem Mittelpunkt dringen, daf3
sie ihre Zerstérung meiden, daf3 sie den leeren Raum
firchten, daf$ sie Zuneigungen, Sympathien und Anti-
pathien haben, alles Eigenschaften, die nur den Geistern
zukommen. Und wenn sie von den Geistern sprechen, so
betrachten sie diese wie innerhalb eines Raums und schrei-
ben ihnen Bewegung von einem Ort zum anderen zu, was
Eigenschaften sind, die nur den Kérpern zukommen.

Anstatt die Vorstellungen von diesen reinen Dingen an-
zunehmen, geben wir ihnen den Anstrich unserer Eigen-
schaften und prigen unser zusammengesetztes Wesen al-
len einfachen Dingen auf, die wir betrachten.

Wer wiirde nicht glauben, wenn er sieht, wie wir alle
Dinge aus Geist und Kérper zusammensetzen, daf diese

Mitte zwischen Alles und Nichts 19



Mischung uns gut begreiflich wire? Dennoch begreift man
gerade das am wenigsten; der Mensch ist fiir sich selbst der
erstaunlichste Gegenstand der Natur, denn er kann nicht
erfassen, was der Korper ist, und noch weniger, was der
Geist ist, und weniger als alles iibrige, wie ein Kérper mit
einem Geist verbunden sein kann. Das ist der Gipfel seiner
Schwierigkeiten, und doch ist das ja sein eigenes Wesen:
Modus quo corporibus adhaeret spiritus comprehendi ab
homine non potest, et hoc tamen homo est. (»Die Art, wie
der Geist mit dem Korper verbunden ist, kann vom Men-
schen nicht verstanden werden, und doch ist der Mensch
gerade das.« Augustinus, De civ. Dei XXI,10.)
199/72

20 Mitte zwischen Alles und Nichts



Wiirde und Elend

Das Denken macht die Grof3e des Menschen aus.
759/346

9

Denken.

Die ganze Wiirde des Menschen besteht im Denken,
doch was ist dieses Denken? Wie tdricht ist es?

Das Denken ist also seinem Wesen nach etwas Bewun-
dernswertes und Unvergleichliches. Es miif3te schon son-
derbare Fehler haben, um verichtlich zu sein, doch es hatja
derartige Fehler, daf$ es nichts Licherlicheres gibt. Wie ist
es durch sein Wesen erhaben, wie ist es durch seine Fehler
niedrig!

756/365

10

Der Mensch ist nur ein Schilfrohr, das schwichste der Na-
tur, aber er ist ein denkendes Schilfrohr.

Das ganze Weltall braucht sich nicht zu waffnen, um ihn
zu zermalmen; ein Dampf, ein Wassertropfen geniigen,
um ihn zu toten. Doch wenn das Weltall ihn zermalmte, so
wire der Mensch nur noch viel edler als das, was ihn totet,

Wiirde und Elend 21



denn er weif3 ja, daf er stirbt und welche Uberlegenheit
ihm gegeniiber das Weltall hat. Das Weltall weiff davon
nichts.

Unsere ganze Wiirde besteht also im Denken. Daran
miissen wir uns wieder aufrichten und nicht an Raum und
Zeit, die wir nicht ausfiillen konnen. Bemiihen wir uns al-
so, gut zu denken: Das ist die Grundlage der Moral.

200/347

11

Denkendes Schilfrohr.

Nicht im Raum muf? ich meine Wiirde suchen, sondern
in der Ordnung meines Denkens. Ich werde keinen Vorteil
davon haben, wenn ich Grund und Boden besitze. Durch
den Raum erfaf3t und verschlingt das Universum mich wie
einen Punkt: Durch das Denken erfasse ich es.

113/348

12
Ungeachtet der Erkenntnis all unseres Elends, das uns trifft
und uns an der Gurgel packt, haben wir einen Trieb, den

wir nicht unterdriicken konnen und der uns erhebt.
633/411

22  Wiirde und Elend



13

Der Mensch ist sichtlich geschaffen, um zu denken. Dies ist
seine ganze Wiirde und sein ganzes Verdienst; und seine
ganze Pflichtist es, richtig zu denken. Nun verlangt aber die
Ordnung der Gedanken, dafl man mit sich selbst, seinem
Schopfer und seinem Endzweck beginnt.

Woran aber denkt die Welt? Daran niemals, sondern an
Tanz, Lautenspiel, Gesang, Verseschmieden, Ringelstechen
usw. und daran, sich zu schlagen, sich zum K6nig zu ma-
chen, ohne dariiber nachzudenken, was es bedeutet, Konig
zu sein, und was, Mensch zu sein.

620/146

14

An Port-Royal. Gréfe und Elend.

Da man das Elend aus der Grof3e schlief3t und die Grofie
aus dem Elend, haben die einen um so stirker auf das Elend
geschlossen, als sie zum Beweis dafiir die Grofle genom-
men haben, und die anderen haben mit um so stirkerer
Eindringlichkeit auf die Grof3e geschlossen, weil sie diese
gerade aus dem Elend geschlossen haben. Alles, was die ei-
nen sagen konnten, um die Grof3e zu zeigen, hat den ande-
ren nur als Argument gedient, um auf das Elend zu schlie-
Ren, denn es heifdt ja, um so elender zu sein, je grofler die
Hohe war, aus der man herabgestiirzt ist, und bei den ande-
ren ist es umgekehrt. Die einen haben sich gegen die ande-
ren in einem Kreis ohne Ende gewandt, wobei es gewifS ist,
daf3, je mehr Einsicht die Menschen haben, sie im Men-

Wiirde und Elend 23



schen sowohl Grof3e als auch Elend entdecken. Mit einem

Wort: Der Mensch erkennt, daf3 er elend ist. Er ist also

elend, weil er es ist, aber er ist sehr grof3, weil er es erkennt.
122/416

15

Die Grof3e des Menschen zeigt sich darin grof3, daf3 er sich
als elend erkennt; ein Baum erkennt sich nicht als elend.
14/397

16

Ich kann mir wohl einen Menschen ohne Hinde, Fiif3e
oder Kopf vorstellen, denn nur die Erfahrung lehrt uns,
daf3 der Kopf notwendiger als die Fuf3e ist. Aber ich kann
mir den Menschen nicht ohne Gedanken vorstellen. Das
wire ein Stein oder ein unverniinftiges Tier.

111/339

7

Die Rechenmaschine bringt Wirkungen hervor, die sich
dem Denken stirker anniahern als alles, was die Tiere tun;
aber sie bewirkt nichts, was zu der Behauptung veranlassen
konnte, dafs sie wie die Tiere einen Willen habe.

741/340

24 Wiirde und Elend



18

Dieses doppelte Wesen des Menschen ist so sichtbar, daf3
manch einer gedacht hat, wir hitten zwei Seelen.

Ein einfaches Wesen schien ihnen nimlich unfihig zu
solchen und so plotzlichen Umschwiingen von grenzenlo-
ser Anmafsung zu schrecklicher Niedergeschlagenheit des
Herzens.

629/417

19

[...] Wer kann sich also weigern, diese himmlische Erleuch-
tung zu glauben und anzubeten? Denn ist es nicht klarer
als das Sonnenlicht, daf? wir in uns selbst unausloschliche
Wesensmerkmale der Herrlichkeit wahrnehmen, und ist es
nicht ebenso wahr, dafd wir jederzeit die Folgen unseres be-
dauernswerten Zustandes spiiren?

Was rufen uns denn mit so gewaltiger Stimme, daf$ man
ihr unmoglich widerstehen kann, dieses Chaos und diese
ungeheuerliche Verwirrung anderes zu, als dafs diese zwei
Zustinde wahr sind?

208/435

20

Der Mensch weifd nicht, welchen Platz er einnehmen soll,
er hat sich offensichtlich verirrt und ist von seinem wah-
ren Ort herabgesunken, ohne ihn wiederfinden zu kénnen.

Wiirde und Elend 25



