
Pascal | Das Ich besteht in meinem Denken



[Was bedeutet das alles?]



Blaise Pascal
Das Ich besteht  
in meinem Denken
Aus den »Gedanken«

Herausgegeben von Franz Josef Wetz

Übersetzt von Ulrich Kunzmann

Reclam



RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr. 19430
Alle Rechte vorbehalten
© 2017 Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Gesamtherstellung: Reclam, Ditzingen. Printed in Germany 2017
RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und
RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-019430-0

Auch als E-Book erhältlich

www.reclam.de



Inhalt

Kontingenz der Existenz  7

Mitte zwischen Alles und Nichts  10

Würde und Elend  21

Stolz, Mangel und Betrug  27

Leben in Gegensätzen  36

Langweilig, ruhelos, trostlos  41

Sterben und Tod  54

Zweifeln, wetten, glauben  60

Erleuchtung  68

Feinsinn, Vernunft und Herz  70

Zu dieser Ausgabe  79

Nachwort  80





� Kontingenz der Existenz  7

Kontingenz der Existenz

1

Warum sind meine Kenntnisse und meine Größe be-
schränkt, und warum dauert mein Dasein nur annähernd 
hundert und nicht vielmehr tausend Jahre? Welchen Grund 
hat die Natur gehabt, mir ein solches Leben zu geben und 
diesen Lebenskreis eher als einen anderen in der Unend-
lichkeit auszuwählen, wo es doch für die Wahl des einen 
oder des anderen keinen zwingenderen Grund gegeben hat, 
da keiner von beiden größere Anziehungskraft besaß?

194/208

2

Wenn ich die kurze Dauer meines Lebens betrachte, das 
von der vorhergehenden und der darauffolgenden Ewig-
keit aufgesogen wird – memoria hospitis unius diei praeter­
euntis (»[und wie] man eines vergißt, der nur einen Tag 
Gast gewesen ist«, Weish. 5,15) –, und den kleinen Raum, 
den ich ausfülle und den ich noch dazu von der unendli-
chen Unermeßlichkeit der Räume verschlungen sehe, die 
ich nicht kenne und die mich nicht kennen, so gerate ich in 
Schrecken und erstaune, mich eher hier als dort zu sehen, 
denn es gibt keinen Grund, warum es eher hier als dort ist, 
warum jetzt und nicht vielmehr früher. Wer hat mich dort-
hin gebracht? Durch wessen Gebot und Führung sind die-
ser Ort und diese Zeit mir bestimmt worden?

68/205



8  Kontingenz der Existenz

3

Ich fühle, daß es für mich möglich ist, nicht gelebt zu ha-
ben, denn das Ich besteht in meinem Denken; also würde 
ich, der ich denke, nicht gelebt haben, wenn meine Mutter 
getötet worden wäre, bevor ich zum Leben erwacht wäre, 
also bin ich kein notwendiges Wesen. Ich bin auch nicht 
ewig oder unendlich, aber ich sehe sehr wohl, daß es in der 
Natur ein notwendiges, ewiges und unendliches Wesen 
gibt.

135/469

4

Wenn ich die Verblendung und das Elend der Menschen 
sehe, wenn ich bedenke, wie das ganze Weltall stumm ist 
und der Mensch ohne Erkenntnisvermögen sich selbst 
überlassen bleibt und sich in diesen Winkel des Weltalls 
gleichsam verirrt hat, ohne zu wissen, wer ihn dahin ge-
bracht hat, wozu er dorthin gekommen ist, was aus ihm 
nach seinem Tode wird, so gerate ich, jeglicher Erkenntnis 
unfähig, in Schrecken wie ein Mensch, den man schlafend 
auf eine wüste und grauenerregende Insel gebracht hätte 
und der erwachte, ohne sich zurechtzufinden und ohne ei-
ne Möglichkeit, von dort wegzukommen. Und darauf er-
staune ich, wie man denn angesichts eines solch elenden 
Zustands nicht in Verzweiflung gerät. Ich sehe andere Men-
schen in meiner Umgebung, die eine ähnliche Wesensart 
haben. Ich frage sie, ob sie besser als ich unterrichtet seien. 
Sie antworten mir mit nein, und darauf haben diese jäm-



� Kontingenz der Existenz  9

merlichen Verirrten sich umgesehen und ein paar angeneh-
me Dinge entdeckt, und sie haben sich ihnen ergeben und 
sie ins Herz geschlossen. Was nun mich betrifft, so konnte 
ich eine derartige Bindung nicht eingehen, und da ich be-
dachte, wieviel mehr äußeren Schein als etwas anderes es 
in dem, was ich sehe, gibt, habe ich geprüft, ob dieser Gott 
nicht irgendein Zeichen seiner selbst hinterlassen hätte. […]

198/693



10  Mitte zwischen Alles und Nichts 

Mitte zwischen Alles und Nichts 

5

Das ewige Schweigen dieser unendlichen Räume erschreckt 
mich.

201/206

6

Jeder ist für sich selbst alles, denn bei seinem Tode ist für 
ihn alles tot. Und daher kommt es, daß jeder glaubt, allen 
alles zu sein. Man muß die Natur nicht nach uns, sondern 
nach ihr selbst beurteilen.

668/457

7

[…] Der Mensch soll also die ganze Natur in ihrer großen 
und vollkommenen Majestät betrachten, er soll seinen 
Blick von den niedrigen Gegenständen abwenden, die ihn 
umgeben. Er beschaue jenes strahlende Licht, das wie eine 
Ewige Lampe aufgestellt ist, um das Universum zu erhel-
len, die Erde erscheine ihm wie ein Punkt im Vergleich zu 
der weiten Kreisbahn, die dieses Gestirn durchläuft, und er 
erstaune darüber, daß diese weite Kreisbahn selbst nur eine 
sehr schwache Andeutung ist im Verhältnis zu jener, der 
diese anderen Gestirne, die am Firmament dahinrollen, 



� Mitte zwischen Alles und Nichts   11

folgen. Wenn aber unser Blick dort stehenbleibt, so soll die 
Phantasie darüber hinausgehen, sie wird eher der Gedan-
kenbilder müde werden als die Natur, solche zu liefern. Die 
ganze sichtbare Welt ist nur ein unscheinbarer Strich im 
weiten Kreis der Natur. Keine Idee reicht an sie heran, wir 
können unsere Gedankenbilder noch so sehr über die vor-
stellbaren Räume hinaus ausweiten, wir bringen doch nur 
Atome im Vergleich zu den wirklichen Dingen hervor. Es 
ist eine unendliche Kugel, deren Mittelpunkt überall und 
deren Peripherie nirgendwo ist. Schließlich ist es der fühl-
barste Wesenszug der Allmacht Gottes, daß unsere Phan-
tasie bei diesem Gedanken den Boden verliert.

Wenn der Mensch zu sich selbst zurückgekehrt ist, soll 
er bedenken, was er ist im Vergleich zu dem, was ist, er soll 
sich als ein Verirrter betrachten, und er soll von dieser klei-
nen Kerkerzelle aus, wo er seine Heimstatt gefunden hat – 
ich meine das Universum –, es lernen, die Erde, die König-
reiche, die Städte, die Häuser und sich selbst nach ihrem 
richtigen Wert zu schätzen.

Was ist denn ein Mensch im Unendlichen?
Um ihm aber ein anderes, ebenso erstaunliches Wunder 

vorzuführen, soll er die kleinsten ihm bekannten Dinge 
untersuchen, damit eine Milbe ihm an ihrem winzigen 
Körper noch unvergleichlich winzigere Teile zeige, Beine 
mit Gelenken, Adern in ihren Beinen, Blut in ihren Adern, 
Säfte in diesem Blut, Tropfen in diesen Säften, Dämpfe in 
diesen Tropfen, so daß er, wenn er auch diese letzten Dinge 
noch teilt, seine Kräfte bei diesen Vorstellungen erschöpft 
und der letzte Gegenstand, zu dem er gelangen kann, nun 
jener unserer Darlegung sei. Er wird vielleicht denken, dies 
sei die äußerste Kleinheit in der Natur.



12  Mitte zwischen Alles und Nichts 

Ich will ihn darin einen neuen Abgrund erblicken lassen. 
Ich will ihm nicht allein das sichtbare Universum schil-
dern, sondern auch die Unermeßlichkeit, die man sich bei 
der Natur im geschlossenen Raum dieses verkleinerten 
Atoms vorstellen kann, er soll dort unendlich viele Welten 
erblicken, von denen jede einzelne ihr Firmament, ihre Pla-
neten, ihre Erde hat, die es im gleichen Verhältnis wie bei 
der sichtbaren Welt gibt, auf dieser Erde nun Tiere und 
schließlich auch Milben, an denen er wiederfinden wird, 
was die oben genannten ersten aufgewiesen haben, und er 
wird außerdem an diesen zweiten das gleiche entdecken, 
und so geht es ohne Ende und Unterlaß weiter, daß er die 
Fassung angesichts dieser Wunder verlieren wird, die in ih-
rer Kleinheit ebenso erstaunlich sind wie die anderen durch 
ihre Ausdehnung, denn wer wird sich nicht verwundern, 
daß unser Körper, der gerade eben noch nicht wahrnehm-
bar war in dem Universum, das wiederum im Kreis des ge-
samten Alls nicht wahrnehmbar war, daß also dieser unser 
Körper nun ein Koloß, eine Welt oder vielmehr ein All ist 
im Hinblick auf das Nichts, zu dem man nie ganz vordrin-
gen kann. Wer sich auf diese Art betrachtet, wird über sich 
selbst erschrecken, und da er sich von der Masse getragen 
meint, die ihm die Natur zwischen diesen beiden Abgrün-
den des Unendlichen und des Nichts verliehen hat, wird er 
beim Anblick dieser Wunder erzittern, und ich glaube, 
wenn seine Neugier sich in Bewunderung verwandelt, 
wird er eher bereit sein, sie schweigend zu betrachten, als 
sie voll Anmaßung zu erforschen.

Denn was ist schließlich der Mensch in der Natur? Ein 
Nichts im Vergleich mit dem Unendlichen, ein All im Ver-
gleich mit dem Nichts, ein Mittelding zwischen nichts und 



� Mitte zwischen Alles und Nichts   13

allem, unendlich weit davon entfernt, die Extreme zu er-
fassen; das Ende der Dinge und ihre Anfänge sind ihm in 
einem undurchdringlichen Geheimnis unerbittlich ver-
borgen.

Er ist gleichermaßen unfähig, das Nichts zu sehen, dem 
er entrissen wurde, und das Unendliche, das ihn ver-
schlingt.

Was kann er also anderes wahrnehmen als ein äußer-
liches Bild von der Mitte der Dinge, während er auf ewig 
verzweifelt, ihren Anfang oder ihr Ende zu erkennen. Alle 
Dinge sind aus dem Nichts hervorgegangen und werden 
bis ins Unendliche weitergetragen. Wer vermag diesen 
erstaunlichen Schritten zu folgen? Der Schöpfer dieser 
Wunder begreift sie. Keinem anderen ist es möglich.

Da die Menschen diese Unendlichkeiten nicht betrachtet 
haben, haben sie sich in ihrer Vermessenheit der Erfor-
schung der Natur zugewandt, als hätten sie irgendein Ver-
hältnis zu ihr.

Seltsam ist, daß sie die Anfänge der Dinge verstehen und 
davon ausgehend so weit gelangen wollten, alles zu erken-
nen, wobei sie eine Anmaßung zeigen, die ebenso unendlich 
wie ihr Gegenstand ist. Denn es besteht kein Zweifel, daß 
man diese Absicht nicht ohne Anmaßung oder ohne eine der 
Natur gleiche unendliche Fassungskraft hegen kann.

Wenn man Wissen erworben hat, versteht man, daß, 
weil die Natur ihr Bild und das ihres Schöpfers allen Din-
gen aufgeprägt hat, sie fast alle an ihrer doppelten Unend-
lichkeit teilhaben. So sehen wir, daß alle Wissenschaften 
unendlich in der Ausdehnung ihrer Forschungen sind, 
denn wer zweifelt daran, daß zum Beispiel die Geometrie 
eine unendliche Zahl von unendlich vielen Lehrsätzen dar-



14  Mitte zwischen Alles und Nichts 

zulegen hat. Sie sind ebenso unendlich in der Vielzahl und 
Gedankenfeinheit ihrer Prinzipien, denn wer sieht nicht, 
daß diejenigen, die man als die letzten vorbringt, durch 
sich selbst nicht bestehen können und auf andere gestützt 
sind, die, weil sie wieder andere als Stütze haben, niemals 
ein letztes zulassen.

Wir aber stellen letzte auf, die sich der Vernunft zeigen, 
wie man auch bei den materiellen Dingen verfährt, wo wir 
einen unteilbaren Punkt jenen nennen, über den hinaus 
unsere Sinne nichts mehr wahrnehmen, obgleich er seiner 
Natur wegen unendlich teilbar ist.

Von diesen zwei Unendlichkeiten in den Wissenschaf-
ten ist diejenige der Größe viel anschaulicher, und deshalb 
haben wenige Menschen den Anspruch erhoben, alle Din-
ge erkennen zu wollen. Ich spreche jetzt über alles, sagte 
Demokrit.

Die Unendlichkeit im Kleinen ist jedoch viel weniger 
sichtbar. Die Philosophen haben viel eher den Anspruch er-
hoben, bis zu ihr vorzudringen, und eben daran sind alle 
gescheitert. Das hat zu diesen so allgemein üblichen Titeln 
wie Über die Grundlagen der Dinge, Über die Grundlagen 
der Philosophie geführt und zu ähnlichen, im Grunde eben-
so pomphaften, obwohl sie es nach außen weniger schei-
nen, wie dieser, der die Augen blendet: De omni scibili 
(»Über alles, was man wissen kann«, Pico della Mirandola).

Man hält sich von Natur aus für weitaus fähiger, zum 
Mittelpunkt der Dinge zu gelangen, als ihren Umkreis zu 
erfassen, und die sichtbare Ausdehnung der Welt geht of-
fensichtlich über uns hinaus. Doch da wir über die kleinen 
Dinge hinausgehen, halten wir uns für fähiger, sie zu be-
herrschen, und doch braucht man keine geringere Fähig-



� Mitte zwischen Alles und Nichts   15

keit, um bis zum Nichts vorzudringen, als bis zum All. 
Man braucht für beides eine unendliche Fähigkeit, und es 
scheint mir, daß jemand, der die letzten Grundlagen der 
Dinge erfaßt hätte, auch bis zur Erkenntnis des Unendli-
chen gelangen könnte. Das eine hängt vom anderen ab, und 
das eine führt zum anderen. Diese Endpunkte berühren 
einander und vereinigen sich, gerade weil sie sich so weit 
voneinander entfernt haben, und sie finden sich in Gott 
und allein in Gott zusammen.

Erkennen wir also unsere Fassungskraft. Wir sind etwas 
und sind nicht alles. Was unser Sein ausmacht, beraubt uns 
der Erkenntnis der ersten Grundlagen, die aus dem Nichts 
hervorgehen, und das wenige an Sein, was wir haben, ver-
birgt unseren Augen die Unendlichkeit.

Unser Verstand nimmt in der Reihe der verständlichen 
Dinge den gleichen Platz ein wie unser Körper in der Weite 
der Natur.

Da wir in jeder Hinsicht begrenzt sind, findet sich dieser 
Zustand, der die Mitte zwischen zwei Extremen einnimmt, 
in allen unseren Fähigkeiten. Unsere Sinne nehmen nichts 
Extremes wahr, zuviel Geräusch betäubt uns, zuviel Licht 
blendet, zu große Entfernung und zu große Nähe entzie-
hen sich den Blicken. Ist eine Rede zu weitschweifig oder 
zu knapp, so wird sie unverständlich, zuviel Wahrheit setzt 
uns in Erstaunen. Ich kenne einige, die nicht begreifen 
können, daß, wenn man vier von null subtrahiert, null als 
Rest übrigbleibt.* Die ersten Grundlagen sind für uns zu 
selbstverständlich; zu großes Vergnügen wirkt lästig, zu-
viel Gleichklang mißfällt in der Musik, und zu viele Wohl-

*	  Dieses Beispiel bezieht sich nur auf natürliche Zahlen.



16  Mitte zwischen Alles und Nichts 

taten verärgern. Wir wollen etwas haben, womit wir un-
sere Schuld überwinden können. Beneficia eo usque laeta 
sunt dum videntur exsolvi posse. Ubi multum antevenere 
pro gratia odium redditur. (»Denn Wohltaten sind nur so 
lange willkommen, als man noch glaubt, sie vergelten zu 
können; sind sie über diese Grenze weit hinaus, so wird 
statt des Dankes Haß erwidert.« Tacitus, Annales IV,18.) 
Wir spüren weder äußerste Hitze noch äußerste Kälte. 
Übermäßige Eigenschaften sind uns zuwider und nicht 
wahrnehmbar, wir empfinden sie nicht mehr, wir erleiden 
sie. Zu große Jugend und zu großes Alter lähmen den 
Geist, wie auch zu große und zu geringe Bildung.

Kurz, die extremen Dinge sind für uns so, als wären sie 
überhaupt nicht vorhanden, und im Verhältnis zu ihnen 
sind wir überhaupt nicht vorhanden; entweder entgehen 
sie uns oder wir ihnen.

Das ist unser wahrer Zustand. Das macht uns unfähig, 
etwas entweder sicher zu wissen oder es überhaupt nicht 
zu kennen. Wir treiben auf einer weiten Mitte, immer un-
sicher und schwankend, von einem Ende zum anderen ge-
stoßen; jeglicher Grenzpunkt, an den wir uns klammern 
und festhalten wollten, gerät ins Wanken und entschlüpft 
uns, und wenn wir ihn verfolgen, entzieht er sich unserem 
Zugriff, er entgleitet uns und wendet sich zu ewiger Flucht; 
nichts steht für uns still. Das ist unser natürlicher Zustand, 
der gleichwohl unserer Neigung am meisten widerspricht. 
Wir brennen vor Verlangen, einen festen Halt und eine 
letzte, beständige Grundlage zu finden, um darauf einen 
Turm zu errichten, der sich bis zum Unendlichen erheben 
soll, aber unser ganzes Fundament kracht auseinander, und 
die Erde tut sich bis in die Tiefen auf.



� Mitte zwischen Alles und Nichts   17

Suchen wir also keine Sicherheit und Festigkeit; unsere 
Vernunft wird immer von der Unbeständigkeit der äuße-
ren Erscheinungen getäuscht: Nichts vermag das Endliche 
zwischen den beiden Unendlichen, die es einschließen und 
sich ihm entziehen, festzuhalten.

Wenn man das richtig verstanden hat, so glaube ich, daß 
man sich ruhig verhalten wird, jeder in dem Zustand, den 
ihm die Natur zugewiesen hat.

Da diese Mitte, die uns zugefallen ist, immer von den 
Extremen entfernt sein wird, was macht es dann schon aus, 
daß ein anderer die Dinge etwas besser versteht, falls er das 
wirklich vermag, und wenn er die Dinge von einem etwas 
höheren Standort aus erfaßt, ist er dann nicht immer noch 
unendlich weit vom Endpunkt entfernt, und ist die Dauer 
unseres Lebens nicht der Ewigkeit gleichermaßen unterle-
gen, ob es auch zehn Jahre länger währt?

Beim Anblick dieser Unendlichkeiten sind alle endli-
chen Erscheinungen gleich, und ich sehe nicht, warum 
man seine Vorstellungen mehr auf das eine als auf das 
andere stützen sollte. Allein schon der Vergleich, den wir 
zwischen uns und dem Endlichen vornehmen, bereitet uns 
Kummer.

Wenn der Mensch sich selbst erforschte, würde er fin-
den, wie unfähig er ist, darüber hinauszugehen. Wie sollte 
es möglich sein, daß ein Teil das Ganze erkennte? Doch er 
wird vielleicht danach trachten, wenigstens jene Teile zu 
erkennen, zu denen er in einem angemessenen Verhältnis 
steht. Aber die Teile der Welt haben alle eine solche gegen-
seitige Beziehung und Verkettung, daß ich es für unmög-
lich halte, den einen ohne den anderen und ohne das Ganze 
zu erkennen.



18  Mitte zwischen Alles und Nichts 

Der Mensch zum Beispiel hat Beziehung zu allem, was er 
kennt. Er braucht Raum, der ihn fassen kann, er braucht 
Zeit, die ihm Dauer verleihen kann, er braucht Bewegung, 
um zu leben, er braucht Elemente, aus denen er sich zu-
sammensetzen kann, er braucht Wärme und Nahrung, um 
sich zu stärken, er braucht Luft, um zu atmen. Er sieht das 
Licht, er spürt die Körper, kurz, alles geht eine Verbindung 
mit ihm ein. Um den Menschen zu erkennen, muß man al-
so wissen, woher es kommt, daß er die Luft zum Weiterle-
ben braucht, und um die Luft zu erkennen, muß man wis-
sen, wodurch sie diese Beziehung zum menschlichen Le-
ben hat, usw.

Die Flamme besteht nicht ohne Luft weiter; um also das 
eine zu erkennen, muß man auch das andere erkennen.

Da also alle Dinge verursachte und verursachende sind, 
da sie eine Stütze benötigen und eine Stütze geben, mittel-
bar und unmittelbar sind und alle sich durch ein natürliches 
und unmerkliches Band gegenseitig erhalten, das die am 
weitesten voneinander entfernten und die unterschied-
lichsten miteinander vereint, halte ich es für unmöglich, 
daß man die Teile erkennt, ohne das Ganze zu erkennen, 
wie man auch das Ganze nicht erkennen kann, ohne die 
Teile im einzelnen zu erkennen.

Die Ewigkeit der Dinge an sich oder in Gott muß ferner 
Erstaunen über unsere kurze Lebensdauer erregen.

Die feste und beständige Unbeweglichkeit der Natur 
muß im Vergleich zu dem fortwährenden Wandel, der in 
uns vor sich geht, die gleiche Wirkung hervorbringen.

Und was unsere Ohnmacht, die Dinge zu erkennen, 
vollendet – ist, daß sie an sich einfach sind und daß wir aus 
zwei einander widersprechenden und verschiedenartigen 



� Mitte zwischen Alles und Nichts   19

Naturen zusammengesetzt sind, aus Seele und Körper. 
Denn es ist unmöglich, daß der Teil, der in uns denkt, an-
ders als geistig ist, und wollte man behaupten, daß wir ein-
fach körperlich seien, so würde uns das nur noch mehr von 
der Erkenntnis der Dinge ausschließen, da es doch nichts 
so Unbegreifliches gibt als die Behauptung, daß die Materie 
sich selbst erkenne. Es ist uns nicht möglich zu erkennen, 
wie sie sich erkennen würde.

Und wenn wir einfach Materie sind, können wir daher 
überhaupt nichts erkennen, und wenn wir aus Geist und 
Materie zusammengesetzt sind, können wir die einfachen 
geistigen oder körperlichen Dinge nicht vollkommen er-
kennen.

Daher kommt es, daß beinahe alle Philosophen die Vor-
stellungen von den Dingen verwechseln und von den kör-
perlichen Dingen geistig, von den geistigen körperlich 
sprechen, denn sie behaupten kühn, daß die Körper nach 
unten streben, daß sie zu ihrem Mittelpunkt drängen, daß 
sie ihre Zerstörung meiden, daß sie den leeren Raum 
fürchten, daß sie Zuneigungen, Sympathien und Anti-
pathien haben, alles Eigenschaften, die nur den Geistern 
zukommen. Und wenn sie von den Geistern sprechen, so 
betrachten sie diese wie innerhalb eines Raums und schrei-
ben ihnen Bewegung von einem Ort zum anderen zu, was 
Eigenschaften sind, die nur den Körpern zukommen.

Anstatt die Vorstellungen von diesen reinen Dingen an-
zunehmen, geben wir ihnen den Anstrich unserer Eigen-
schaften und prägen unser zusammengesetztes Wesen al-
len einfachen Dingen auf, die wir betrachten.

Wer würde nicht glauben, wenn er sieht, wie wir alle 
Dinge aus Geist und Körper zusammensetzen, daß diese 



20  Mitte zwischen Alles und Nichts 

Mischung uns gut begreiflich wäre? Dennoch begreift man 
gerade das am wenigsten; der Mensch ist für sich selbst der 
erstaunlichste Gegenstand der Natur, denn er kann nicht 
erfassen, was der Körper ist, und noch weniger, was der 
Geist ist, und weniger als alles übrige, wie ein Körper mit 
einem Geist verbunden sein kann. Das ist der Gipfel seiner 
Schwierigkeiten, und doch ist das ja sein eigenes Wesen: 
Modus quo corporibus adhaeret spiritus comprehendi ab 
homine non potest, et hoc tamen homo est. (»Die Art, wie 
der Geist mit dem Körper verbunden ist, kann vom Men-
schen nicht verstanden werden, und doch ist der Mensch 
gerade das.« Augustinus, De civ. Dei XXI,10.)

199/72



� Würde und Elend  21

Würde und Elend

8

Das Denken macht die Größe des Menschen aus.
759/346

9

Denken.
Die ganze Würde des Menschen besteht im Denken, 

doch was ist dieses Denken? Wie töricht ist es?
Das Denken ist also seinem Wesen nach etwas Bewun-

dernswertes und Unvergleichliches. Es müßte schon son-
derbare Fehler haben, um verächtlich zu sein, doch es hat ja 
derartige Fehler, daß es nichts Lächerlicheres gibt. Wie ist 
es durch sein Wesen erhaben, wie ist es durch seine Fehler 
niedrig!

756/365

10

Der Mensch ist nur ein Schilfrohr, das schwächste der Na-
tur, aber er ist ein denkendes Schilfrohr.

Das ganze Weltall braucht sich nicht zu waffnen, um ihn 
zu zermalmen; ein Dampf, ein Wassertropfen genügen, 
um ihn zu töten. Doch wenn das Weltall ihn zermalmte, so 
wäre der Mensch nur noch viel edler als das, was ihn tötet, 



22  Würde und Elend

denn er weiß ja, daß er stirbt und welche Überlegenheit 
ihm gegenüber das Weltall hat. Das Weltall weiß davon 
nichts.

Unsere ganze Würde besteht also im Denken. Daran 
müssen wir uns wieder aufrichten und nicht an Raum und 
Zeit, die wir nicht ausfüllen können. Bemühen wir uns al-
so, gut zu denken: Das ist die Grundlage der Moral.

200/347

11

Denkendes Schilfrohr.
Nicht im Raum muß ich meine Würde suchen, sondern 

in der Ordnung meines Denkens. Ich werde keinen Vorteil 
davon haben, wenn ich Grund und Boden besitze. Durch 
den Raum erfaßt und verschlingt das Universum mich wie 
einen Punkt: Durch das Denken erfasse ich es.

113/348

12

Ungeachtet der Erkenntnis all unseres Elends, das uns trifft 
und uns an der Gurgel packt, haben wir einen Trieb, den 
wir nicht unterdrücken können und der uns erhebt.

633/411



� Würde und Elend  23

13

Der Mensch ist sichtlich geschaffen, um zu denken. Dies ist 
seine ganze Würde und sein ganzes Verdienst; und seine 
ganze Pflicht ist es, richtig zu denken. Nun verlangt aber die 
Ordnung der Gedanken, daß man mit sich selbst, seinem 
Schöpfer und seinem Endzweck beginnt.

Woran aber denkt die Welt? Daran niemals, sondern an 
Tanz, Lautenspiel, Gesang, Verseschmieden, Ringelstechen 
usw. und daran, sich zu schlagen, sich zum König zu ma-
chen, ohne darüber nachzudenken, was es bedeutet, König 
zu sein, und was, Mensch zu sein.

620/146

14

An Port-Royal. Größe und Elend.
Da man das Elend aus der Größe schließt und die Größe 

aus dem Elend, haben die einen um so stärker auf das Elend 
geschlossen, als sie zum Beweis dafür die Größe genom-
men haben, und die anderen haben mit um so stärkerer 
Eindringlichkeit auf die Größe geschlossen, weil sie diese 
gerade aus dem Elend geschlossen haben. Alles, was die ei-
nen sagen konnten, um die Größe zu zeigen, hat den ande-
ren nur als Argument gedient, um auf das Elend zu schlie-
ßen, denn es heißt ja, um so elender zu sein, je größer die 
Höhe war, aus der man herabgestürzt ist, und bei den ande-
ren ist es umgekehrt. Die einen haben sich gegen die ande-
ren in einem Kreis ohne Ende gewandt, wobei es gewiß ist, 
daß, je mehr Einsicht die Menschen haben, sie im Men-



24  Würde und Elend

schen sowohl Größe als auch Elend entdecken. Mit einem 
Wort: Der Mensch erkennt, daß er elend ist. Er ist also 
elend, weil er es ist, aber er ist sehr groß, weil er es erkennt.

122/416

15

Die Größe des Menschen zeigt sich darin groß, daß er sich 
als elend erkennt; ein Baum erkennt sich nicht als elend.

114/397

16

Ich kann mir wohl einen Menschen ohne Hände, Füße 
oder Kopf vorstellen, denn nur die Erfahrung lehrt uns, 
daß der Kopf notwendiger als die Füße ist. Aber ich kann 
mir den Menschen nicht ohne Gedanken vorstellen. Das 
wäre ein Stein oder ein unvernünftiges Tier.

111/339

17

Die Rechenmaschine bringt Wirkungen hervor, die sich 
dem Denken stärker annähern als alles, was die Tiere tun; 
aber sie bewirkt nichts, was zu der Behauptung veranlassen 
könnte, daß sie wie die Tiere einen Willen habe.

741/340



� Würde und Elend  25

18

Dieses doppelte Wesen des Menschen ist so sichtbar, daß 
manch einer gedacht hat, wir hätten zwei Seelen.

Ein einfaches Wesen schien ihnen nämlich unfähig zu 
solchen und so plötzlichen Umschwüngen von grenzenlo-
ser Anmaßung zu schrecklicher Niedergeschlagenheit des 
Herzens.

629/417

19

[…] Wer kann sich also weigern, diese himmlische Erleuch-
tung zu glauben und anzubeten? Denn ist es nicht klarer 
als das Sonnenlicht, daß wir in uns selbst unauslöschliche 
Wesensmerkmale der Herrlichkeit wahrnehmen, und ist es 
nicht ebenso wahr, daß wir jederzeit die Folgen unseres be-
dauernswerten Zustandes spüren?

Was rufen uns denn mit so gewaltiger Stimme, daß man 
ihr unmöglich widerstehen kann, dieses Chaos und diese 
ungeheuerliche Verwirrung anderes zu, als daß diese zwei 
Zustände wahr sind?

208/435

20

Der Mensch weiß nicht, welchen Platz er einnehmen soll, 
er hat sich offensichtlich verirrt und ist von seinem wah-
ren Ort herabgesunken, ohne ihn wiederfinden zu können. 


