


Der Mensch ist nur da ganz Mensch, wo er spielt. Was Schiller
einst dachte, bestätigt heute die Neurowissenschaft: Im Spiel
entfalten Menschen ihre Potenziale, beim Spiel erfahren sie

Lebendigkeit. Doch das Spiel ist bedroht – durch seine
Kommerzialisierung ebenso wie durch suchterzeugende Online-

Spiele. Der Hirnforscher Gerald Hüther und der Philosoph
Christoph Quarch wollen sich damit nicht abfinden. Sie

erläutern, warum unser Gehirn zur Hochform aufläuft, sobald
wir es spielerisch nutzen, erinnern an die Wertschätzung des
Spiels in früheren Kulturen und zeigen, welche Spiele dazu

angetan sind, Freiräume für Lebensfreude zu öffnen – damit wir
unsere spielerische Kreativität nicht verlieren.

Gerald Hüther ist Neurobiologe und befasst sich mit dem
Einfluss früher Erfahrungen auf die Hirnentwicklung.

Christoph Quarch ist Philosoph, Autor und Berater.



Gerald Hüther
Christoph Quarch

Rettet das Spiel!
Weil Leben mehr als Funktionieren ist



Verlagsgruppe Random House FSC® N001967

1. Auflage
Genehmigte Taschenbuchausgabe Juni 2018

Copyright © 2018 by btb Verlag in der
Verlagsgruppe Random House GmbH,

Neumarkter Str. 28, 81673 München
Copyright © Gerald Hüther, Christoph Quarch, 2016

Copyright © der Originalausgabe
by Carl Hanser Verlag, München, 2016

Covergestaltung: semper smile, München
nach einem Entwurf von Hauptmann & Kompanie, Zürich

Covermotiv: © Hauptmann & Kompanie, Zürich
Druck und Einband: GGP Media GmbH, Pößneck

AH · Herstellung: sc
Printed in Germany

ISBN 978-3-442-71637-1

www.btb-verlag.de
www.facebook.com/btbverlag

Die Originalausgabe erschien 2016 im
Carl Hanser Verlag, München.

Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten,
so übernehmen wir für deren Inhalte keine Haftung,

da wir uns diese nicht zu eigen machen, sondern lediglich auf
deren Stand zum Zeitpunkt der Erstveröffentlichung verweisen.



INHALT

Vorspiel

Was wird aus uns, wenn wir aufhören zu spielen ?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 7

Feuerwerk für graue Zellen

Die Neurobiologie des Spielens  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 18

Die befreiende und verbindende Kraft des Spielens  .  .  .  .  . 21

Die Spielfreude der Gene  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 24

Das universelle Prinzip des Lebens  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 26

Die spielerische Entfaltung von Kreativität  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 30

Das Gehirn als Organ für spielerische Kokreativität  .  .  .  .  . 35

Das Lächeln des Weisen

Zur Philosophie des Spielens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

Die Spielweisen der alten Mythen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 42

Die Spielweisen der antiken Philosophie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 48

Die Spielweisen der Neuzeit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 56

Angriff der Spielverderber

Wenn das Spielfeld zum Marktplatz wird  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 81

Die Herkunft des Homo oeconomicus  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 83

Die Verwechselung von Gewinn machen und gewinnen 96

Das schleichende Gift der Spielsucht  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 98

Wie Spiele missbraucht werden  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 105

Die Entzauberung des Zuschauers  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 109

Der Fluch der Monokulturen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 114



Inseln der Lebendigkeit

Zur Phänomenologie des Spielens  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 118

Wo das Spiel ursprünglich ist  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 119

Wo wir heute spielen können  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 150

Leinen los und auf in die Freiheit !

Von der spielerischen Lebenskunst  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 165

Warum wir eine Kultur spielerischer Lebenskunst
brauchen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 165

Wie eine spielerische Lebenskunst unseren Alltag
schöner werden lässt  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 179

Nachspiel auf Erden

Was wird aus uns, wenn wir beginnen, den Zauber des Spiels

wiederzuentdecken ?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 205

Nachspiel im Himmel  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 210

Literatur .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 214

Anmerkungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 217



7

VORSPIEL

WAS WIRD AUS UNS,

WENN WIR AUFHÖREN

ZU SPIELEN ?

Wir Menschen sind wunderbare Wesen . Wir verfügen über
eine Fähigkeit, die uns unglaubliche Möglichkeiten eröffnet:
Wir können zeitlebens Neues hinzulernen . Ausgestattet mit
lernfähigen Gehirnen sind wir in der Lage, die Welt, in der wir
leben, nach unseren eigenen Vorstellungen zu gestalten . Das
haben wir getan . Und wie wir das getan haben!

Allmählich jedoch beginnen wir zu erkennen, dass nicht
alles, was uns und unseren Vorfahren einmal wünschenswert
erschien, uns und unseren Kindern auch wirklich ein gutes
und glückliches Leben und Zusammenleben ermöglicht . Man-
ches, was vor wenigen Jahren noch als erstrebenswert galt, be-
reitet uns zunehmend größere und schwerer zu lösende Pro-
bleme . Aber langsam dämmert uns, dass die Fähigkeit, die
Welt nach Maßgabe der eigenen Wünsche und Ideen zu ge-
stalten, nicht zwangsläufig von Vorteil ist .

Denn dieses wunderbare Gehirn hat als nicht durch gene-
tische Programme konstruiertes Denkorgan auch einen ent-
scheidenden Nachteil: Bei dem, was wir uns damit ausdenken,
können wir uns irren . Was wir gestern noch für richtig und
wichtig hielten, kann sich morgen schon als fataler Irrtum er-
weisen . Und allzu oft haben wir in Form von Leid und Elend
anschließend einen hohen Preis für diese Irrtümer gezahlt:
Angst, Ohnmacht, der Verlust von Lebensfreude . Wir sollten
also vorsichtig sein bei der Umsetzung dessen, was uns auf



8

den ersten Blick als wünschenswert oder bisweilen auch alter-
nativlos erscheint .

Gewiss ist es kein Fehler, bei dem, was wir tun, danach zu
fragen, wie es sich am einfachsten, schnellsten und kosten-
günstigsten machen lässt, wie sich unser Handeln effektiver
organisieren und unser gesamtes Leben ökonomischer und
bequemer gestalten lässt . Dass solche Fragestellungen aber
nicht auf alle Lebensbereiche ausgeweitet werden können, be-
merken wir meistens erst dann, wenn uns bei aller Effektivität,
Funktionalität, Produktivität und Profitabilität etwas verloren
gegangen ist: etwas, das wir dringend brauchen, um unser
Leben nicht nur möglichst angenehm, sicher und nutzbrin-
gend zu gestalten, sondern auch und vor allem so, dass es uns
erfüllt und wir Lebendigkeit, Leichtigkeit und Lebenslust ver-
spüren, ja, dass es uns glücklich macht . Genau das aber ist
in unserer gegenwärtigen, vom ökonomischen Denken be-
herrschten Welt eher die Ausnahme . Viele Menschen fühlen
sich einsam, unglücklich und ausgebrannt . Psychische Krank-
heiten greifen um sich und eine diffuse Unrast macht sich
breit . Könnte es also sein, dass wir uns mit unserer Vorstel-
lung davon, worauf es im Leben ankommt, geirrt haben?

Solche Gedanken zu denken, ist schmerzhaft, aber anders
können wir nicht herausfinden, was uns hilft und was uns
schadet . Nur aus den Fehlern, die wir machen, und aus den
Fehlentwicklungen, die wir in Gang setzen, können wir ler-
nen, was besser oder richtiger gewesen wäre: was uns glück-
licher, kreativer, gesünder, entwicklungsfähiger gemacht hätte –
und machen könnte . Doch was genau könnte das sein?

Es könnte etwas sein, das wir in den letzten Jahrzehnten
über all unseren Anstrengungen, das Leben gewinnbringen-
der, erfolgreicher, effektiver, sicherer und bequemer zu ma-
chen, aus dem Blick verloren haben: die Lust am Spielen . Was



9

das bedeutet und welche Konsequenzen es für uns hat – für
jede Einzelne und jeden Einzelnen ebenso wie für unsere
Gesellschaft im Ganzen: Davon handelt dieses Buch .

Wir haben es geschrieben, weil wir um den Fortbestand
unserer Kultur besorgt sind; weil wir der fortschreitenden
Funktionalisierung und Ökonomisierung unseres Lebens Ein-
halt gebieten wollen; weil wir die Freiheit und Schönheit des
Lebens bewahren wollen . Wir haben es geschrieben, weil uns
die Hoffnung bewegt, in einer gemeinsamen Anstrengung die
schönste Pflanze der abendländischen Kultur zu neuer Blüte
zu bringen . – Deshalb werben wir für unseren zivilisatori-
schen Imperativ: Rettet das Spiel!

Dass es tatsächlich möglich ist, dem Ernst des Lebens spiele-
risch zu begegnen, können Sie sich womöglich nur schwer vor-
stellen – gerade angesichts all der Krisen, die unsere Gesell-
schaft zu Beginn des 21 . Jahrhunderts erschüttern . Aber davon
wollen wir uns nicht entmutigen lassen . Deshalb bieten wir
Ihnen jetzt die Gelegenheit zu erleben, wie schnell Sie Ihre Mei-
nung ändern und lieb gewonnene Denkgewohnheiten ablegen
können . Sie brauchen dafür noch nicht einmal dieses Buch von
der ersten bis zur letzten Seite durchzulesen: Wir kommen
direkt auf den Punkt . Genauer gesagt: auf fünf Punkte .

Erstens: Sie spielen öfter, als Sie denken . Schon wenn Sie
denken, spielen Sie . Zumindest dann, wenn Sie in Gedanken
alle vorstellbaren Möglichkeiten zur Lösung eines Problems,
zum Erreichen eines Ziels oder zur Realisierung einer Absicht
durchspielen: Bevor Sie handeln, überlegen Sie erst einmal,
wahrscheinlich sogar sehr sorgfältig, wie Sie das, was Sie vor-
haben, verwirklichen könnten . Sie tun erst einmal noch nichts
(jedenfalls dann, wenn Sie einigermaßen bei Verstand sind) .
Erst einmal probieren Sie gedanklich aus, was alles denkbar
und dann vielleicht auch umsetzbar ist .



10

Genau dasselbe taten Sie auch schon als kleines Kind, wenn
Sie in Mutters Küche alle möglichen Kochutensilien heraus-
kramten und sich fragten, was sich wohl damit alles machen
lässt . Weil Ihre Vorstellungskraft damals noch nicht ganz so
gut entwickelt war wie heute, werden Sie das Mögliche we-
niger gedacht, dafür aber praktisch ausprobiert haben . Wenn
Kinder so etwas tun, sagen wir: Sie spielen .

Als denkender Erwachsener haben Sie genau genommen
nur die Spielweise verändert: Gedankenspiele statt Kinder-
spiele . So oder so aber Spiele . Herzlich willkommen in der
Welt, in der der Mensch nur dort ganz Mensch ist, wo er spielt .
Denn was wären wir, wenn wir aufhörten zu spielen? Wir wür-
den dann genauso reagieren wie ein Computer . Die können,
weil sie nicht die Fähigkeit haben, in Gedanken zu spielen,
auch immer nur das hervorbringen, wofür jemand sie pro-
grammiert hat . Ein Leben ganz ohne Gedankenspiele wäre ein
Leben ohne Lebendigkeit .

Wir machen weiter .
Zweitens: Das spielerische Erproben dessen, was alles geht,

ist nicht nur die entscheidende Voraussetzung dafür, dass Sie
sich selbst als denkendes Wesen erleben können . Es ist auch
das, was unseren äffischen Vorfahren den Weg zur Mensch-
werdung ermöglicht hat . Nichts von all dem, was im Verlauf
dieses langen Prozesses erreicht worden ist, hätten Menschen
erfinden, entdecken, bauen und nutzen können, wenn diese
Fähigkeit in ihrem Gehirn nicht von Anfang an als Potenzial
angelegt gewesen wäre . Zeugnisse dieses frühen Spielens fin-
den wir noch heute in Höhlenzeichnungen . Auch die Mythen
unserer Ahnen sind voller spielerischer Eleganz .

Nach allem, was wir wissen, spielen Menschen schon so
lange, wie es Menschen gibt . Das kann auch gar nicht anders
sein: Hätten sie nicht gespielt, wären sie nie in der Lage gewe-



11

sen, den gesamten Erdball zu bevölkern und all das zu erfin-
den und zu entdecken, was uns als Menschen heute so selbst-
verständlich geworden ist . Ohne die immer neue spielerische
Erkundung der in uns angelegten Potenziale hätten wir Men-
schen uns gar nicht weiterentwickeln können . Dass wir die
Herausforderungen einer sich ständig verändernden Lebens-
welt überhaupt zu meistern vermochten, uns an neue Gelegen-
heiten anpassen, neue Möglichkeiten erschließen konnten –
und nicht irgendwann im Zuge der Evolution ausgestorben
sind –, verdanken wir unserer Fähigkeit zu spielen .

Aber das ist noch nicht alles .
Drittens: Das Spielen haben wir Menschen gar nicht selbst

erfunden . Auch Tiere spielen . Nicht alle, aber all jene, die mit
einem lernfähigen, nicht durch genetische Programme fest
verkabelten Gehirn zur Welt kommen . Krähenvögel zum Bei-
spiel oder kleine Kätzchen und Hunde . Je lernfähiger ihr Ge-
hirn ist, umso häufiger und umso intensiver spielen sie . Das
Spiel ist also von Anfang an alles andere als eine nutzlose Be-
schäftigung zum Zeitvertreib: Es ermöglicht schon den Tieren
und erst recht uns Menschen das Ausprobieren all dessen, was
dem betreffenden Tier- oder Menschenkind möglich ist . Spie-
lerisch finden sie heraus, was sie mit ihrem Körper, den Armen
und Beinen, den Händen oder – im Fall der kleinen Kätz-
chen – mit dem Schwanz alles machen können .

Und später setzt sich dieser spielerische Erkundungspro-
zess des Möglichen in der Beziehung zu Eltern, Geschwistern
und anderen Lebewesen fort . Bis jede und jeder herausgefun-
den hat, was alles geht und was nicht funktioniert . »Selbst-
organisiertes, intrinsisch gesteuertes Lernen« nennen das die
Lernpsychologen und haben inzwischen verstanden, dass
diese Art des Lernens entscheidend dafür ist, wie gut sich ein
Tier- oder Menschenkind später in der Welt zurechtfindet .



12

Und was ist die Ursache für dieses Lernen? Das Spiel . Und
wann kann ein Kind all das nicht mehr selbst lernen? Wenn es
ständig unterrichtet und »frühgefördert« wird, sodass ihm
keine Zeit zum Spielen mehr bleibt .

Immer noch nicht überzeugt? Okay, dann eben auch das
noch, aber nur ganz kurz, denn es steht im Mittelpunkt unse-
res Buches .

Viertens: Ohne die Möglichkeit des spielerischen Auspro-
bierens gäbe es gar keine Kreativität . Einfach nur weiterden-
ken, was schon gedacht worden ist, können wir alle . Manche
sogar besonders gut, wenn sie dazu gezwungen oder dafür
belohnt werden . Aber dadurch, dass jemand das bereits Vor-
handene ergänzt, umbaut oder verbessert, kommt nichts wirk-
lich Neues in die Welt . Ein Fenster bleibt ein Fenster, auch
wenn es nun eine Vakuum-Doppelverglasung und einen Plas-
tikrahmen hat . Im Englischen heißt so etwas linear innovation,
also die bloße Verbesserung des Bestehenden . Wirklich inter-
essant sind die sogenannten breakthrough innovations, also tat-
sächlich neue, kreative Lösungen . Die Entdeckung der α-Helix-
Struktur der DNA war so etwas – oder die Relativitätstheorie
oder der Düsenantrieb oder der Verbrennungsmotor .

Fragt man danach, was es möglich gemacht hat, dass je-
mand eine völlig neue, bisher noch nicht gedachte oder auch
nicht für möglich gehaltene Lösung finden konnte, dann stößt
man immer wieder auf das gleiche Phänomen: Die entschei-
dende Idee kam nicht am Schreibtisch und auch nicht kurz
vor der Deadline oder der angedrohten Kündigung, sondern
morgens, noch im Halbschlaf, oder nachmittags bei einem
Spaziergang oder abends unter der Dusche . Also immer dann,
wenn kein Druck herrschte, wenn im Hirn mal das eine, mal
das andere durchgespielt werden konnte, bis sich plötzlich
etwas zu einem stimmigen Bild zusammenfügte . Der Durch-



13

bruch in das Neue entstand ganz von allein, hervorgegangen
aus dem Spiel der Gedanken .

Einen fünften und letzten wichtigen Pflock für das Spiel
möchten wir noch einschlagen: Ohne das Spiel gäbe es keine
Schönheit . Maler spielen mit ihren Farben, Musiker spielen
ihre Instrumente, Dichter spielen mit Worten, Tänzer mit
Schritten und Bildhauer mit Ton und Marmor . Bei Lichte bese-
hen sind alle Künste große Spielarrangements, mit denen wir
spielerisch unsere Welt so einrichten, dass wir uns in ihr zu
Hause fühlen, sie bejahen und gutheißen können, ja glücklich
sind . Denn, wo uns solche Erfahrungen zuteilwerden, erfah-
ren wir uns und die Welt nicht nur als sinnvoll, sondern erle-
ben auch das Glück – das Glück, von dem Hermann Hesse
einst sagte, es sei nichts anderes als ein »Mitsingen im Chor
der Sphären, Mittanzen im Reigen der Welt, Mitlachen im ewi-
gen Lachen Gottes«1: Mitspielen im Spiel des Lebens, um es auf
den Punkt zu bringen . Denn seien wir ehrlich: Nutzen hin
oder her – sind es nicht gerade Schönheit und Poesie, Anmut
und Eleganz, die unsere Seele vibrieren lassen? Und erleben
wir diese Qualitäten nicht gerade dann, wenn wir spielen?
Steht dann nicht oft die Zeit still? Und fühlt sich das Leben
nicht lebendiger an, wenn wir den großen Spielen unserer
Künstler beiwohnen? Und besonders, wenn wir selbst im
Spiel sind und spielend Schönheit schaffen, wenn wir die
Grenzen der Wirklichkeit überwinden, indem wir sie in leuch-
tende Farben tauchen, Geschichten von anderen Welten erzäh-
len oder eine Tonfolge finden, die uns selbst zum Klingen
bringt? Nicht nur die Erfindung brauchbarer Gegenstände
und technische Innovationen verdanken sich dem Spiel, son-
dern auch das ganze weite Feld der Kunst .

Johan Huizinga, ein niederländischer Kulturwissenschaft-
ler, hat gezeigt, dass unsere ganze Kultur bei Lichte besehen



14

nichts anderes ist als ein grandioses Spielergebnis – und dass
sich die Kulturentwicklung der Menschheit als Folge immer
komplexerer, schönerer Spiele begreifen lässt; dass sie jedoch
gefährdet ist, wenn andere, dem Spiel zuweilen feindlich ge-
sonnene Mächte wie die Wirtschaft und auch die Wissenschaft
die Spielräume für Kunst und Kultur verdrängen oder koloni-
alisieren .2 Auch die großen Religionen haben sich wiederholt
als Spielverderber erwiesen . Dabei war das Feld der Spirituali-
tät ursprünglich vom Geist des Spiels durchdrungen, der erst
später von jenem unerbittlichen Ernst religiöser Eiferer über-
lagert wurde, der uns auch heute wieder so große Sorgen be-
reitet . Ein griechischer Philosoph wie Platon hingegen konnte
noch ganz im Geiste seiner von der olympischen Mythologie
des alten Hellas inspirierten Spiritualität sagen, der Mensch
könne sein Leben nicht besser zubringen denn als unablässige
Folge schöner Spiele zu Ehren der Götter .

***

Götter hin oder her: Wer nun noch immer davon überzeugt
ist, es wäre Unsinn, dem gewichtigen Ernst des Lebens mit
dem heiteren Ernst des Spielens zu begegnen, den bitten wir
um Nachsicht dafür, dass wir seine kostbare Zeit so lange in
Anspruch genommen – um nicht zu sagen: aufs Spiel ge-
setzt – haben . Wer aber Lust hat mitzuspielen und sich unse-
rer Entdeckungsreise in die große weite Welt der unbegrenz-
ten Möglichkeiten anzuschließen, die sich dem Menschen
dort eröffnet, wo er Zeit und Raum zum Spielen findet, sei
zum Weiterlesen und Weiterdenken herzlich eingeladen .

Was Sie erwartet? Im ersten Kapitel dieses Buches kommt
die Naturwissenschaft zu Wort . Wir werden Sie mitnehmen in
die Tiefenstrukturen des Lebens und des Universums . Wir



15

werden dort erstaunliche Entdeckungen machen und uns vor
Augen führen, dass die Welt nicht falsch beschrieben ist, wenn
man sie als ein großes Spielgeschehen deutet .

Das lehrten bereits die alten Philosophen, die wir im zwei-
ten Kapitel des Buches konsultieren werden . Es ist erstaunlich,
in welch hohem Maße alte Weisheit und neues Wissen passge-
nau zusammenfinden, wo es um das Spiel geht . Zumindest
gilt das für die Denker, die sich intensiv dem Spiel gewidmet
haben . Es lohnt sich, diese Magistri ludi – Spielmeister – ins
Gespräch zu bringen: Sie zeigen uns, warum wir Menschen
gut beraten sind, das Spiel zu retten, wenn es in Gefahr ist .

Der Blick zurück schärft den auf die Gegenwart . Für ihn
stellen wir im dritten Teil unseres Buches fest: Nicht alles, was
heutzutage als Spiel bezeichnet und vermarktet wird, ist auch
tatsächlich ein Spiel . Wie alles, was wir Menschen erfinden,
kann auch das Spiel missbraucht und für bestimmte Zwecke
und zur Verfolgung bestimmter Absichten instrumentalisiert
und verdorben werden . Nicht zufällig tadeln die Kinder beim
Würfelspiel diejenigen als Spielverderber, die ihre eigenen
Interessen und Ziele dem Spiel unterjubeln und meinen, die
Regeln zu ihren Gunsten anpassen zu dürfen . Wenn es heute
bei dem, was wir Spiel nennen, in manchen Fällen nicht mehr
ums Gewinnen oder Verlieren, sondern um Gewinn und Ver-
lust geht, wenn der Homo oeconomicus (der wirtschaftende
Mensch) den Homo ludens (den spielenden Menschen) ver-
drängt, wenn also ökonomische Interessen unsere Spielwelten
kolonialisieren, indem sie – wie bei großen Sportveranstaltun-
gen oder auch in den zahllosen Kasinos an den Ausfallstraßen
unserer Städte – das Spiel zum Konsumartikel umformatie-
ren, dann handelt es sich nicht mehr um wirkliche Spiele,
denn dann hat jemand das Spiel zu einem Geschäft gemacht
und in bitteren Ernst verwandelt . Hier wird deutlich, wie sehr



16

es an der Zeit ist, das Spiel zu retten . Ohne zu übertreiben,
lässt sich sagen: Es geht dabei um unser Leben, um unsere
Lebendigkeit und unsere Kultur . Es geht ums Ganze .

Und deshalb ist es wichtig, sehr genau zu prüfen, welche
Spiele echte sind und uns Menschen guttun – und welche
schon durch spielfremde Aspekte korrumpiert sind . Darum
geht es im vierten Teil . Hier helfen freilich keine moralischen
Kriterien, sondern nur ein klares Verständnis dessen, was das
Spiel seinem Wesen nach ist . Wie aber erschließt sich das
Wesen des Spiels? Indem wir die weite, bunte Welt der Spiele
daraufhin befragen, welche immer wiederkehrenden Grund-
signaturen des Spielens sich erkennen lassen . Mit ihnen ge-
winnen wir die Maßstäbe, anhand derer wir anschließend
Empfehlungen aussprechen können, welche Spiele uns geeig-
net dazu erscheinen, Menschen bei der Entfaltung ihrer Poten-
ziale zu unterstützen und erfüllte Lebendigkeit zu erfahren .

Bei der Rettung des Spiels geht es ums große Ganze, aber
es sind die kleinen Gelegenheiten, bei denen sich zur Rettung
ansetzen lässt – denn schließlich geht es immer auch um uns
und unser eigenes Leben . Zuletzt gilt unser Blick deshalb der
Frage, ob und wie es möglich ist, dem guten Geist des Spiels in
unserem Alltag mehr Raum zu geben . Wir schlagen im fünf-
ten Kapitel darum eine Kultur spielerischer Lebenskunst vor,
die sich in unterschiedlichen Bereichen für unser aller Leben
als heilsam und lebendigkeitsfördernd erweisen wird: in Fami-
lie und Partnerschaft, in Schule und Spiritualität, in Politik
und Wirtschaft . So bleibt die von uns geforderte Rettung des
Spiels keine abstrakte Angelegenheit, sondern ein höchst kon-
kretes und alltagstaugliches Programm – für jeden Einzelnen
wie auch für unsere Gesellschaft im Ganzen . Die Forderung
nach einer Rettung des Spiels ist, wie Sie sehen werden, ein
politisches, ja, vielleicht sogar ein visionäres Projekt .



Wer spielt, konsumiert nicht . Wer spielt, benutzt nicht . Wer
spielt, begegnet dem anderen als einem Gegenüber auf Augen-
höhe . Deshalb ist das Spiel in einer von der instrumentellen
Vernunft des Ökonomismus beherrschten Welt eine subver-
sive Kraft . Spielen öffnet Räume unbedingter Sinnhaftigkeit,
auch wenn kein Zweck dabei verfolgt und kein Nutzen avisiert
wird . Spiele öffnen Räume für Kreativität, genauer: für Kokre-
ativität, denn Möglichkeiten werden da am besten erprobt und
Potenziale da am besten entfaltet, wo Menschen miteinander
spielen . Gemeinsames Spielen ermöglicht Entwicklung und
Innovation . Spielplätze sind Landeplätze, auf denen das Neue
in die Welt kommen kann .

Wenn wir zu spielen aufhören, hören wir auf, das Leben in
all seinen Möglichkeiten zu erkunden . Und damit verspielen
wir die Potenziale, die in uns stecken . Wer dem Leben nicht
spielerisch begegnet, den erstickt es mit seinem Ernst . Das
Leben ist kein Spiel, aber wenn wir nicht mehr spielen kön-
nen, dann können wir auch nicht mehr leben .



18

FEUERWERK FÜR GRAUE ZELLEN

DIE NEUROBIOLOGIE

DES SPIELENS

»Der Mensch«, notierte Friedrich Schiller, »spielt nur, wo er
in voller Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist nur da
ganz Mensch, wo er spielt .«3 Man spürt sogleich die Wucht,
die diesen Worten innewohnt . Gewichtiges ist hier gesagt:
über den Menschen und über das Spiel, da beider Wesen
hier aufs Innigste verwoben werden . »Menschsein« – so will
es scheinen – wird hier mit »Spielen« gleichgesetzt . Oder
genauer: Eigentliches Menschsein, voll entfaltetes Mensch-
sein, erblühtes Menschsein, lebendiges Menschsein ereignet
sich im Spiel . Das heißt: Wenn wir verstehen wollen, was es
heißt, ein Mensch zu sein – ja mehr noch: wenn uns daran
gelegen ist, im eigentlichen Sinne Mensch zu sein –, dann
sind wir offenbar gut beraten, uns zu fragen, was es mit dem
Spiel auf sich hat . Dann müssen wir verstehen, was mit uns
geschieht, wenn wir spielen .

Kann es sein, dass das Spiel eine Dimension unseres Lebens
ist, an der wir immer dann teilhaben, wenn wir spielen? Und
dass wir uns deshalb, wenn wir spielen, auf eine intensive, auf
eine echte Weise lebendig fühlen? Dann wäre Spielen etwas
völlig anderes als bloßer Zeitvertreib . Dann hieße Spielen: die
eigene Lebendigkeit erfahren, Verbundenheit erleben, die
eigenen Möglichkeiten erkunden und unser kreatives Poten-
zial entfalten . Dann würden wir immer dann, wenn wir spie-
len, diesen besonderen Raum betreten, in dem wir uns als
aktive, lustvolle und kreative Entdecker und Gestalter unserer



19

Möglichkeiten erfahren . Das muss es sein, was Friedrich Schil-
ler und – wie wir später noch sehen werden – eine ganze Reihe
großartiger Denker auch schon vor ihm erspürt und erkannt
haben: dass der Mensch nur dann seinem Wesen gerecht wird,
wenn es ihm zumindest vorübergehend gelingt, die Begren-
zungen seines alltäglichen Lebens zu überwinden und ein Tor
aus der Welt des Notwendigen und Zweckdienlichen in die
Welt des Möglichen zu öffnen – im Spiel .

Was zu Schillers Zeiten und auf der Grundlage geistes-
wissenschaftlicher Ansätze noch nicht so genau fassbar und
beschreibbar war, lässt sich inzwischen aber auch mithilfe na-
turwissenschaftlicher Erkenntnisse weiter untermauern und
präzisieren . Vor allem die Befunde, die in den vergangenen
zwei Jahrzehnten dank moderner bildgebender Verfahren im
Bereich der Neurowissenschaften zutage gefördert werden
konnten, machen es heute möglich, recht detailliert zu be-
schreiben, was in unserem Gehirn passiert, wenn wir es nicht
mehr primär zur Organisation des Alltages, zum Erreichen
irgendwelcher Ziele oder zur Verfolgung bestimmter Zwecke
einsetzen . Wenn es uns also gelingt, den Raum zu betreten, in
dem wir frei und unbekümmert denken und handeln, wahr-
nehmen und erkennen und dabei Neues entdecken und das
Spektrum unserer Möglichkeiten erkunden können .

Was die Hirnforscher dann, beispielsweise mittels funktio-
neller Kernspintomografie, im Gehirn eines in dieser Weise
spielenden Menschen messen können, ist eine Verringerung
des Sauerstoffverbrauchs aufgrund einer verminderten Aktivi-
tät der Nervenzellverbände im Bereich der Amygdala . Das ist
diejenige Hirnregion, die immer dann besonders aktiv wird,
wenn wir Angst haben .

Im Spiel verlieren wir also unsere Angst . Gleichzeitig
kommt es zu einer verstärkten Aktivierung all jener neurona-



20

len Netzwerke, die gebraucht werden, um die jeweiligen Her-
ausforderungen des betreffenden Spiels zu meistern . Je kom-
plexer das Spiel ist, desto mehr solcher regionalen Netzwerke
werden gleichzeitig aktiviert . Genau das ist die entscheidende
Voraussetzung dafür, dass wir durch neuartige Verknüpfun-
gen der in diesen regionalen Netzwerken verankerten Wis-
sensinhalte neue kreative Einfälle und Ideen entwickeln kön-
nen . Schließlich lässt sich bei jedem gelungenen Zug, bei
jeder gut bewältigten Aufgabe auch noch beobachten, dass
bestimmte Neuronenverbände im Mittelhirn, die als »Beloh-
nungszentren« bezeichnet werden, verstärkt zu feuern begin-
nen . Das damit einhergehende Gefühl erleben wir als Freude,
als Lust, manchmal sogar als Begeisterung . Spielen stärkt also
unsere Lebensfreude .

Allein diese drei wichtigen Erkenntnisse der Neurobiologie
bringen uns einer Antwort auf die Frage, welche Bedeutung
das Spiel für uns hat und was mit uns geschieht, wenn wir
spielen, deutlich näher . Immer dann, wenn wir zu spielen be-
ginnen, öffnet sich für uns eine Welt, in der all das verschwin-
det, was uns im alltäglichen Zusammenleben daran hindert,
die in uns angelegten Potenziale zu entdecken und zu entfal-
ten . Wenn wir wirklich spielen, erleben wir auch keinen Druck
und keinen Zwang mehr, und wenn es nichts mehr gibt, was
uns bedrängt, verschwindet auch die Angst . Deshalb fühlen
wir uns immer dann, wenn wir spielen, lustvoll und frei .



21

Die befreiende und verbindende Kraft

des Spielens

Nur dann, wenn wir nicht mehr auf die vielfältigen Bedräng-
nisse und Notwendigkeiten reagieren müssen, die das Leben
außerhalb des Spiels ständig für uns bereithält, sind wir in der
Lage, wirklich frei zu denken und zu handeln . Dann erst kön-
nen wir unbekümmert und ohne Angst erkunden und erpro-
ben, was alles möglich ist . Kinder spielen noch genau so und
finden dabei selbst heraus, was alles geht, aber auch, was nicht
funktioniert . Sie hören sofort auf zu spielen, wenn sie unter
Druck geraten (beispielsweise wenn sie spüren, dass sie beob-
achtet werden) oder wenn es ihnen nicht gut geht (weil sie
krank sind oder ein Problem sie belastet) . Und – es gibt kaum
einen besseren Indikator dafür – wenn sie sich verunsichert
fühlen und Angst haben .

Sobald sie mit anderen zusammen zu spielen beginnen,
erkennen Kinder recht schnell, dass es mehr Freude macht,
wenn das, was spielerisch alles möglich ist, durch bestimmte
Regeln begrenzt wird . Und spätestens als Erwachsene haben
wir dann alle meist recht gut gelernt, diese Spielregeln einzu-
halten . Wir halten uns dann an das, was innerhalb der Spiel-
zeit und auf dem »Spielplatz« als Regelwerk von uns als Vor-
aussetzung dafür erkannt worden ist, damit das Spiel ein Spiel
bleibt . Es muss jedem Einzelnen die Möglichkeit bieten, sich
innerhalb der Spielregeln frei zu fühlen, seine kreativen Poten-
ziale zu entfalten, seine Fähigkeiten und Fertigkeiten zu ver-
vollkommnen, sein Wissen und Können zu erweitern, sich
also spielerisch weiterzuentwickeln .

Das geht zur Not auch allein, aber deutlich mehr Freude er-
leben wir, wenn wir mit anderen zusammen spielen . Auch



22

hier brauchen wir bestimmte Regeln, auf die wir uns einigen,
damit das Zusammenspiel gelingen kann . Und wenn es ge-
lingt, fühlen wir uns mit unseren Mitspielern in einer Spiel-
gemeinschaft verbunden .

Diese beiden Erfahrungen – Freiheit und Autonomie einer-
seits und Verbundenheit und Gemeinschaft andererseits –
sind neben der Angstfreiheit die entscheidenden Gründe
dafür, weshalb wir Menschen so gerne spielen . Am Anfang
unseres Lebens, zum Teil sogar schon im Mutterleib, haben
wir alle die grundlegende Erfahrung gemacht, dass Wachs-
tum, eigene Weiterentwicklung und später auch Autonomie
und Freiheit in engster Verbundenheit mit anderen, zumin-
dest einer Mutter oder einem Vater, möglich sind . Diese frühe
Erfahrung ist tief in unserem Gehirn verankert, und zeitlebens
suchen wir alle nach einer Art des Zusammenlebens mit ande-
ren Personen, die es uns erlaubt, uns gleichzeitig so frei und
so verbunden wie möglich zu fühlen . In Freiheit und Verbun-
denheit leben zu können, ist deshalb ein Grundbedürfnis von
uns Menschen . Es lässt sich nicht immer – und bei manchen
Personen auch nur sehr selten – stillen . Sehr leicht kann es
dazu kommen, dass sich statt Verbundenheit klebrige, jede
Autonomie unterdrückende Abhängigkeitsbeziehungen her-
ausbilden . Und wenn dann das Bedürfnis nach Freiheit unstill-
bar wird, versuchen auch schon Kinder, mit allen ihnen zur
Verfügung stehenden Mitteln, ihre Autonomie zurückzuge-
winnen .

Aber im Spiel, im Zusammenspiel mit anderen (und unter
Einhaltung der Spielregeln) können wir genau das wiedererle-
ben, was draußen, in der Welt der Notwendigkeit und Zwecke,
so selten zu finden ist: dass es geht! Dass es möglich ist, sich
mit anderen – und sei es auch nur für die Dauer des gemein-
samen Spiels – gleichzeitig verbunden und frei zu fühlen .


