Teske | Zen-Buddhismus



HARRY MISHO TESKE, Jahrgang 1958, ist Zen-Meister und leitet den
Zen-Kreis Kiel mit dem Kai-An-Zen-Kutsu-Tempel. Er bildet dort Mdnche,
Nonnen und Laien in der Meditation des Zen-Buddhismus aus. 1991 wurde
erin Japan von Saidan Oi Rodaishi, dem Abt des Hoké-i-Klosters, zum
Zen-Priester ordiniert und Gibernahm 1996 die Dharmanachfolge von

Rei Shin Bigan Roshi. Mit ihm hat er 2003 den europdischen Zen-Orden
gegriindet.



Harry Misho Teske

Zen-Buddhismus
Schritt flir Schritt

Eine Einfiihrung

Mit 22 lllustrationen von Christian Meier

Reclam



2018 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,

Siemensstraf3e 32, 71254 Ditzingen

Umschlagabbildung: Christian Meier

Druck und buchbinderische Verarbeitung: Himmer GmbH,
Steinerne Furt 95, 86167 Augsburg

Printed in Germany 2018

RECLAM ist eine eingetragene Marke

der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart

ISBN 978-3-15-011153-6

Auch als E-Book erhiltlich

www.reclam.de



Inhalt

17
18
19
20
21
22
23
24

Wie alles anfangt 7

Zazen - nichts Besonderes machen 13

Drei Voraussetzungen, um zur Erleuchtung zu gelangen 22
Der Geist, der auf dem Wind reitet 24

Finf Arten des Zen 28

Die finf Hindernisse 39

Skandha - die fiinf Bereiche der Anhaftung so

Die drei Welten - oder eine Welt mit drei Aspekten 57
Acht Versenkungsstufen 7o

Endglltiger Tod oder Wiedergeburt 8o

Erleuchtung oder die Freiheit von den zehn niederen Fesseln 84
Die Grundlagen der Achtsamkeit 99

Sieben Glieder der Erleuchtung 111

Mahayana oder Hinayana - GrofRes oder Kleines Fahrzeug 118
Die drei Korper eines Buddha 133

Das Herz-Satra - Maka Hannya Haramita Shingyo 146
Einschub: Die Lehre von den vier edlen Wahrheiten 153
Lobgesang des Zazen - Hakuin Zenji Zazen-wasan 165
Zehn Ochsenbilder 177

Die fiinf Phasen der Erleuchtung 208

Zehn Tugendempfehlungen 221

Weitergabe von Herzgeist zu Herzgeist 236

Siebenhundert Kéan 250

Wie alles weitergeht 273

Dankesworte 281

Inhalt 5§






1 Wie alles anfangt

Ja,also ... wo und wie fange ich an? Um Thnen das Thema Medi-
tation, und speziell die Zen-Meditation, niherzubringen, gibt
es schier unendlich viele Moglichkeiten, und ich werde es wohl
nicht schaffen, fiir jeden Leser die richtige Gangart zu finden.
Aber ich werde mein Bestes tun, und wenn es mir gelingt, den
einen oder die andere fiir die Meditation zu gewinnen, dann
habe ich mehr erreicht, als ich mir vor iiber 30 Jahren vorstellen
konnte.

Um es gleich vorweg zu sagen, gibt es zwei Arten der Medi-
tation: buddhistische und nicht-buddhistische Meditation. Und
da ich buddhistischer Zen-Priester bin, sollte man vermuten,
dass ich Thnen auch buddhistische Meditation vermittele. Weit
gefehlt! Die buddhistische Meditation wird sogar den weitaus
schmalsten Platz in diesem Buch einnehmen, und das aus gutem
Grund: Wir Europder, und wahrscheinlich die meisten Men-
schen aus der westlichen Hemisphire, haben es satt, einen
Glauben gegen einen anderen einzutauschen. Wir sind Chris-
ten oder auch Atheisten, und plétzlich sollen wir Buddhisten
werden?

Nein, Sie brauchen tiberhaupt nichts zu werden, um vollstin-
dige Erleuchtung zu erreichen. Absolut nichts, im wahrsten Sin-
ne des Wortes. Die Erleuchtung erfordert es sogar, dass Sie jeden
»-ismus« in Frage stellen, und das gilt genauso und ohne Abstri-
che fiir den Zen-Buddhismus.

Ich gehe jetzt einmal ganz einfach davon aus, dass Sie dieses
Buch gekauft haben, damit ich Thnen etwas tiber die Lehre des
Zen erzihle.

Fangen wir also mit der grundlegenden Praxis, dem Zazen,
dem Sitzen in Stille, an und beschiftigen uns mit dem, was im
Zazen getan werden soll: gar nichts. Ja, Sie haben richtig gele-
sen, Sie sollen im Zazen wirklich gar nichts machen, einfach nur
»sitzen«. Aber weil uns das aller Erfahrung nach am schwersten

Wie alles anfangt 7



fillt, werde ich Sie vorher mit einigen Informationen fiittern. Es
lohnt sich:

Es gibt in dieser Welt der Unbestindigkeit und Orientie-
rungslosigkeit keine gréflere Befriedigung als die sichere Ge-
wissheit, angekommen zu sein. Dies ist der Beginn des Zen-
Weges.

Im Buddhismus ist es im Allgemeinen nicht iiblich, dass ein
Priester, ein Monch oder ein buddhistischer Lehrer mit seiner
Weisheit »hausieren« geht, und eben aus diesem Grund hat es
im Buddhismus niemals eine Missionsbewegung gegeben. Es
wurden die Lehren erst erteilt, nachdem man férmlich darum
gebeten und den Lehrenden dazu eingeladen hat. Die Wahrheit,
oder besser: die Wirklichkeit, um die es besonders zu Beginn
der Praxis des Zen-Buddhismus vorrangig geht, ist eine Wirk-
lichkeit, die von Natur aus unméglich mit Worten und Begriffen
zu beschreiben ist. Jede Definition ist eine Begrenzung der all-
umfassenden, um nicht zu sagen: absoluten Wirklichkeit und
damit von eben diesem absoluten Standpunkt aus ein Wider-
spruch in sich. Der Weg der Stille und des Schweigens ist der
Einstieg in den Zen-Weg.

Und vor allem fiir moderne Menschen der westlichen Welt
eine enorme Herausforderung, da die Kultur der Stille und der
Achtsamkeit noch immer in krassem Widerspruch zum bisher
gepflegten Lebensstil dieser Gesellschaft erscheint.

Das nimmermiide Bestreben aller Meister der Vergangenheit
bis zum heutigen Tag ist es immer wieder, den leidenden Wesen
in Samsara, damit ist gemeint: der Welt der Unzufriedenheit
und der immer wieder auftretenden Triibsal, einen Ausweg zu
weisen.

Das Paradoxe an diesem Bestreben ist, dass wir alle einen
Meister brauchen, der uns immer wieder darauf hinweist, dass
die letztendliche Wahrheit nicht in den Worten der alten Meis-
ter zu finden ist. Und auch nicht in ihrer kérperlichen Erschei-
nung, sondern schlieflich und endlich nur auf dem Grund unse-

8 Wie alles anfangt



res eigenen Geistes. Aber selbst diesen Grund des Geistes fin-
den wir nicht dadurch, dass wirihn bei einem anderen Menschen
suchen, nicht einmal bei unserem eigenen Meister. Die einzige
Moglichkeit besteht darin, dass wir mit der Suche auf3erhalb un-
seres Geistes Schluss machen und unsere geistige Blickrichtung
nach innen wenden. Meditation ist nichts anderes als diese Ver-
innerlichung. In der Anfangszeit der Meditationstibung ist es
normalerweise nicht moglich, diesen Grund des Geistes in der
Meditation zu erreichen, da wir uns so sehr daran gewohnt ha-
ben, uns lediglich mit den Inhalten des Geistes zu beschiftigen
statt mit dem Geist selber. Deswegen ist es fiir die allermeisten
einfacher, sich auf eines der zahlreichen Meditationsobjekte zu
konzentrieren und dadurch den wild umherirrenden Affengeist
langsam, aber stetig zur Ruhe zu bringen. Dann endlich sind wir
in der Lage, den Grund unseres Geistes direkt zu erkennen, der
stets und zu aller Zeit da war und immer sein wird. Es ist unser
grofes Verhingnis, dass dieser grundlegende Geist uns so nahe
ist, dass wir ihn genau deswegen nicht erkennen. Wir machen
uns lieber auf3erhalb auf die Suche nach vermeintlichen Wahr-
heiten, die doch nur Wahrheiten aus zweiter Hand sein konnen.
Uns immer wieder darauf hinzuweisen ist die eigentliche Auf-
gabe aller Meister. Wie kommen wir aber zum Grund unseres
Geistes?

Die erste Frage, die wir uns stellen sollten, ist, wo sich unsere
eigentliche Heimat befindet. Den wenigsten Menschen wird es
sonderlich schwerfallen, eine Heimatadresse anzugeben; wenn
einem jedoch von einem Zen-Meister die Frage nach dem eige-
nen Herkunftsort bzw. nach der eigenen Heimat gestellt wird,
so ist damit in den seltensten Fillen ein geographischer Ort ge-
meint. Es ist damit vielmehr nach der geistigen Heimat, um
nicht zu sagen: nach dem Erkenntnisstand gefragt. Um eine sol-
che Frage treffend beantworten zu kénnen, gibt es nur eine ein-
zige Moglichkeit, und zwar zu kliren, wo sich der eigene Geist
befindet.

Wie alles anfangt 9



Eine Zeile aus einem populiren Lied lautet »home is where
you lay your head«. Menschen, die keine besonders feste Bin-
dung an einen bestimmten Wohnort haben, werden dieser Zei-
le ohne weiteres beipflichten kénnen, und eine der ersten spiri-
tuellen Ubungen im historischen Buddhismus war der soge-
nannte Gangin die Hauslosigkeit. Das heifst, jeder buddhistische
Monch und jede Nonne waren aufgerufen, den angestammten
Heimatort zu verlassen und ohne festen Wohnsitz zu leben. Sie
waren im wahrsten Sinne des Wortes Unsui, was so viel bedeu-
tet wie "Wolken und Wasser«. Wie sehr unsere personliche Be-
findlichkeit von unserem stindigen Aufenthaltsort geprigt
wird, kann man leicht erahnen, wenn man nach einer langen
Zeit des Wohnens an einem Ort gezwungen wird, sich einen
neuen Wohnort zu suchen. Neben der Bindung an bestimmte
Personen sind die Bindung an einen Ort und vielleicht auch
noch an eine berufliche oder gesellschaftliche Position diejeni-
gen Faktoren, die uns im Leben eine vermeintliche Sicherheit
bieten, die unseren Platz im Leben bestimmen. Fillt auch nur
einer dieser Sicherheit bietenden Faktoren ungewollt fort, gera-
ten wir verstindlicherweise in eine mehr oder minder starke
Krise, und viele Menschen haben die gréfsten Schwierigkeiten,
sich danach wieder neu zu orientieren. In mehreren spirituellen
Traditionen wird ein bewusster und freiwilliger Verzicht auf
eine oder mehrere dieser Sicherheit bietenden Bindungen als
Ubung praktiziert, um dadurch im wahrsten Sinne des Wortes
Selbstbewusstsein und Eigenstindigkeit zu entwickeln. Oder,
um es mit anderen Worten auszudriicken, nach der korperli-
chen Reife auch geistig, seelisch und emotional erwachsen zu
werden.

Sie werden jetzt vielleicht fragen, ob dazu der Gang in die
Hauslosigkeit notwendig ist und ob diese Reifung nichtauch zu
Hause und in gewohnter Umgebung stattfinden kann. Natiirlich
kann sie das, und bei den allermeisten ist dies auch der ganz nor-
male Entwicklungsweg. Wir sollten uns jedoch im Klaren dar-

10 Wie alles anfangt



iber sein, dass wir es beim buddhistischen Erleuchtungsweg
mit einem geistigen Schulungsweg zu tun haben, an dessen
Ende das hochste Ziel auf uns wartet, das einem menschlichen
Wesen zu erreichen tiberhaupt méglich ist. Und ob wir dieses
Ziel noch in diesem Leben und in dieser korperlichen Gestalt
erreichen oder nach wer weifs wie vielen Wiedergeburten in
allen moglichen kérperlichen und unkorperlichen Gestalten,
hingt einzig und allein von unserem Entschluss und unserer
eigenen Anstrengung ab. Und wer es gern bequem und einfach
mochte, dessen Erfolg wird natiirlich auch sehr einfach und be-
scheiden sein.

Ich mochte Sie damit in keiner Weise auffordern, Heim und
Herd zu verlassen, die Familie im Stich zu lassen, die sichere Ar-
beitsstelle zu kiindigen und sich auf den Gang in die Hauslosig-
keit zu machen. Dieser Gang wiirde wahrscheinlich sowieso nur
in die Obdachlosigkeit fithren. Auch die Wanderschaft als bud-
dhistischer Bettelmonch ist keine Garantie dafiir, dass Sie die-
sen Weg auch nur ansatzweise erblicken.

In der nordischen Mythologie gibt es fiir diesen Menschen
auf dem Weg einen sehr symboltrichtigen Archetyp, und zwar
den des Gottes Odin, dessen Name wortlich bedeutet "Mensch
des Atems«. Odin ist der ewige Wanderer, der in zahllosen Ge-
stalten in allen Welten erscheint, um dort nach den jeweiligen
Gegebenheiten seine grofde Aufgabe zu erfiillen. Wenn Thnen
bei diesem Bild der Name Ahasver, der ewige Jude, einfillt, so
sollten Sie bedenken, dass der eine freiwillig und der andere du-
Berst unfreiwillig auf die Wanderschaft gegangen ist. Der ent-
scheidende Unterschied, und das gilt genauso fiir unsere alltag-
lichen Handlungen, liegt stets in der Motivation, das heif3t, esist
gar nicht so entscheidend, was wir tun, sondern warum wir es
tun, und dann natiirlich, wie wir es tun. Als kleiner Hinweis
schon einmal an dieser Stelle: Achten Sie auf Ihren Atem!

Ich habe das Buch so aufgebaut, dass ich im ersten Teil von
Kapitel 6 (Die fiinf Hindernisse) bis zu Kapitel 13 (Sieben Glie-

Wie alles anfangt 11



der der Erleuchtung) die Lehre darlege, aus der Zen entstanden
ist. Ich erkldre in diesem Teil also die Grundlagen tiberwiegend
aus der Sichtweise des orthodoxen Buddhismus, wohingegen
Zen dem sogenannten Grofen Fahrzeug des Buddhismus ange-
hort und hierin eine besondere Stellung einnimmt. Diese Infor-
mationen sollen hauptsichlich dazu dienen, Ihr Interesse an
dieser Lehre zu wecken.

Im zweiten Teil des Buches ab Kapitel 14 werde ich das Grof2e
Fahrzeug niher vorstellen und auch erlautern, woher der Zen-
Buddhismus seine besondere Stellung ableitet.

12 Wie alles anfangt



2 Zazen - nichts Besonderes machen

Das grof3e Problem unserer Zeit besteht darin, dass alle Menschen
ihr Heil und ihr Gliick auf3erhalb von sich selber suchen. Und im
Laufe dieser Suche allen moglichen Modeerscheinungen, Lehren,
Ubungssystemen, Gurus und sogenannten verwirklichten Meis-
tern hinterherlaufen, ohne dabei zu erkennen, dass das eigentli-
che Problem die Suche nach einer Wahrheit aufSerhalb des Su-
chenden selber ist. In dem Augenblick, in dem der Mensch seine
Blickrichtung dndert und sich im wahrsten Sinne des Wortes er-
innert, statt sich weiter zu veraufSern, hat er seine verlorene Hei-
mat wiedergefunden. Die erste Ursache und der letzte Sinn des
Lebens sind in jedem Menschen und in jedem fithlenden Wesen
immer vollstindig vorhanden und aktiv. Diese, nennen wir sie
ruhig: absolute Wirklichkeit erscheint in unserem Geist als Ge-
danke an die universelle Vollkommenheit, in unseren Gefithlen
als reine Freude und Gliickseligkeit und in unseren Kérpern als
fundamentale Gewissheit der Einheit aller Lebewesen.

In unserer hektischen und vorwiegend erfolgs- und gewinn-
orientierten Wirklichkeit erscheinen Gedanken jedoch viel hiu-
figer als eine sehr chaotische Affenhorde. Und diese Affenhorde
wird umso wilder, je mehr wir versuchen, sie unter Kontrolle zu
bringen. Die Gefiihle werden von unangenehmer Wut, selbst-
stichtigem Egoismus, unbefriedigtem Verlangen und Sehnsiich-
ten, zermirbender Konkurrenz und Eifersucht sowie Angst,
Depressionen und Selbstabwertung bestimmt und sind hiufig
alles andere als gliickselig. Unsere Korper sind duflerst anfallig
fur alle moglichen Krankheiten, werden bei kleinsten Unfillen
schon teilweise erheblich verletzt, und Zeiten der vollkomme-
nen Beschwerdelosigkeit sind eher die Ausnahme als die Regel.
Einmal ganz abgesehen davon, dass unser irdisches Dasein auf
jeden Fall t6dlich enden wird. So hoffnungslos prasentiert sich
unsere Situation, wenn wir unter dem Einfluss des machtigen
Dimons »Unwissenheit« stehen.

Zazen - nichts Besonderes machen 13



