
Teske | Zen-Buddhismus



Harry Mishō Teske, Jahrgang 1958, ist Zen-Meister und leitet den 
Zen-Kreis Kiel mit dem Kai-An-Zen-Kutsu-Tempel. Er bildet dort Mönche, 
Nonnen und Laien in der Meditation des Zen-Buddhismus aus. 1991 wurde 
er in Japan von Saidan Ōi Rodaishi, dem Abt des Hōkō-Ji-Klosters, zum 
Zen-Priester ordiniert und übernahm 1996 die Dharmanachfolge von  
Rei Shin Bigan Rōshi. Mit ihm hat er 2003 den europäischen Zen-Orden 
gegründet.



Harry Mishō Teske

Zen-Buddhismus  
Schritt für Schritt
Eine Einführung

Mit 22 Illustrationen von Christian Meier

Reclam



2018 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Umschlagabbildung: Christian Meier
Druck und buchbinderische Verarbeitung: Himmer GmbH,
Steinerne Furt 95, 86167 Augsburg
Printed in Germany 2018
RECLAM ist eine eingetragene Marke
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-011153-6

Auch als E-Book erhältlich

www.reclam.de



� Inhalt  5

Inhalt

    1	 Wie alles anfängt  7
  2	 Zazen – nichts Besonderes machen  13
   3	 Drei Voraussetzungen, um zur Erleuchtung zu gelangen  22
  4	 Der Geist, der auf dem Wind reitet  24
   5	 Fünf Arten des Zen  28
  6	 Die fünf Hindernisse  39
    7	 Skandha – die fünf Bereiche der Anhaftung  50
   8	 Die drei Welten – oder eine Welt mit drei Aspekten  57
  9	 Acht Versenkungsstufen  70
10	 Endgültiger Tod oder Wiedergeburt  80
1   1	 Erleuchtung oder die Freiheit von den zehn niederen Fesseln  84
1 2	 Die Grundlagen der Achtsamkeit  99
1 3	 Sieben Glieder der Erleuchtung  111
1 4	 Mahāyāna oder Hīnayāna – Großes oder Kleines Fahrzeug  118
1 5	 Die drei Körper eines Buddha  133
1 6	 Das Herz-Sūtra – Maka Hannya Haramita Shingyō  146
	 Einschub: Die Lehre von den vier edlen Wahrheiten  153
1   7	 Lobgesang des Zazen – Hakuin Zenji Zazen-wasan  165
1 8	 Zehn Ochsenbilder  177
1  9	 Die fünf Phasen der Erleuchtung  208
20	 Zehn Tugendempfehlungen  221
2   1	 Weitergabe von Herzgeist zu Herzgeist  236
2 2	 Siebenhundert Kōan  250
2 3	 Wie alles weitergeht  273
2 4	 Dankesworte  281

Inhalt





� Wie alles anfängt  7

1  Wie alles anfängt

Ja, also … wo und wie fange ich an? Um Ihnen das Thema Medi-
tation, und speziell die Zen-Meditation, näherzubringen, gibt 
es schier unendlich viele Möglichkeiten, und ich werde es wohl 
nicht schaffen, für jeden Leser die richtige Gangart zu finden. 
Aber ich werde mein Bestes tun, und wenn es mir gelingt, den 
einen oder die andere für die Meditation zu gewinnen, dann 
habe ich mehr erreicht, als ich mir vor über 30 Jahren vorstellen 
konnte.

Um es gleich vorweg zu sagen, gibt es zwei Arten der Medi
tation: buddhistische und nicht-buddhistische Meditation. Und 
da ich buddhistischer Zen-Priester bin, sollte man vermuten, 
dass ich Ihnen auch buddhistische Meditation vermittele. Weit 
gefehlt! Die buddhistische Meditation wird sogar den weitaus 
schmalsten Platz in diesem Buch einnehmen, und das aus gutem 
Grund: Wir Europäer, und wahrscheinlich die meisten Men-
schen aus der westlichen Hemisphäre, haben es satt, einen 
Glauben gegen einen anderen einzutauschen. Wir sind Chris-
ten oder auch Atheisten, und plötzlich sollen wir Buddhisten 
werden?

Nein, Sie brauchen überhaupt nichts zu werden, um vollstän-
dige Erleuchtung zu erreichen. Absolut nichts, im wahrsten Sin-
ne des Wortes. Die Erleuchtung erfordert es sogar, dass Sie jeden 
»-ismus« in Frage stellen, und das gilt genauso und ohne Abstri-
che für den Zen-Buddhismus.

Ich gehe jetzt einmal ganz einfach davon aus, dass Sie dieses 
Buch gekauft haben, damit ich Ihnen etwas über die Lehre des 
Zen erzähle.

Fangen wir also mit der grundlegenden Praxis, dem Zazen, 
dem Sitzen in Stille, an und beschäftigen uns mit dem, was im 
Zazen getan werden soll: gar nichts. Ja, Sie haben richtig gele-
sen, Sie sollen im Zazen wirklich gar nichts machen, einfach nur 
»sitzen«. Aber weil uns das aller Erfahrung nach am schwersten 

Wie alles anfängt



8  Wie alles anfängt

fällt, werde ich Sie vorher mit einigen Informationen füttern. Es 
lohnt sich:

Es gibt in dieser Welt der Unbeständigkeit und Orientie-
rungslosigkeit keine größere Befriedigung als die sichere Ge-
wissheit, angekommen zu sein. Dies ist der Beginn des Zen-
Weges.

Im Buddhismus ist es im Allgemeinen nicht üblich, dass ein 
Priester, ein Mönch oder ein buddhistischer Lehrer mit seiner 
Weisheit »hausieren« geht, und eben aus diesem Grund hat es 
im Buddhismus niemals eine Missionsbewegung gegeben. Es 
wurden die Lehren erst erteilt, nachdem man förmlich darum 
gebeten und den Lehrenden dazu eingeladen hat. Die Wahrheit, 
oder besser: die Wirklichkeit, um die es besonders zu Beginn 
der Praxis des Zen-Buddhismus vorrangig geht, ist eine Wirk-
lichkeit, die von Natur aus unmöglich mit Worten und Begriffen 
zu beschreiben ist. Jede Definition ist eine Begrenzung der all-
umfassenden, um nicht zu sagen: absoluten Wirklichkeit und 
damit von eben diesem absoluten Standpunkt aus ein Wider-
spruch in sich. Der Weg der Stille und des Schweigens ist der 
Einstieg in den Zen-Weg.

Und vor allem für moderne Menschen der westlichen Welt 
eine enorme Herausforderung, da die Kultur der Stille und der 
Achtsamkeit noch immer in krassem Widerspruch zum bisher 
gepflegten Lebensstil dieser Gesellschaft erscheint.

Das nimmermüde Bestreben aller Meister der Vergangenheit 
bis zum heutigen Tag ist es immer wieder, den leidenden Wesen 
in Samsāra, damit ist gemeint: der Welt der Unzufriedenheit 
und der immer wieder auftretenden Trübsal, einen Ausweg zu 
weisen.

Das Paradoxe an diesem Bestreben ist, dass wir alle einen 
Meister brauchen, der uns immer wieder darauf hinweist, dass 
die letztendliche Wahrheit nicht in den Worten der alten Meis-
ter zu finden ist. Und auch nicht in ihrer körperlichen Erschei-
nung, sondern schließlich und endlich nur auf dem Grund unse-



� Wie alles anfängt  9

res eigenen Geistes. Aber selbst diesen Grund des Geistes fin-
den wir nicht dadurch, dass wir ihn bei einem anderen Menschen 
suchen, nicht einmal bei unserem eigenen Meister. Die einzige 
Möglichkeit besteht darin, dass wir mit der Suche außerhalb un-
seres Geistes Schluss machen und unsere geistige Blickrichtung 
nach innen wenden. Meditation ist nichts anderes als diese Ver-
innerlichung. In der Anfangszeit der Meditationsübung ist es 
normalerweise nicht möglich, diesen Grund des Geistes in der 
Meditation zu erreichen, da wir uns so sehr daran gewöhnt ha-
ben, uns lediglich mit den Inhalten des Geistes zu beschäftigen 
statt mit dem Geist selber. Deswegen ist es für die allermeisten 
einfacher, sich auf eines der zahlreichen Meditationsobjekte zu 
konzentrieren und dadurch den wild umherirrenden Affengeist 
langsam, aber stetig zur Ruhe zu bringen. Dann endlich sind wir 
in der Lage, den Grund unseres Geistes direkt zu erkennen, der 
stets und zu aller Zeit da war und immer sein wird. Es ist unser 
großes Verhängnis, dass dieser grundlegende Geist uns so nahe 
ist, dass wir ihn genau deswegen nicht erkennen. Wir machen 
uns lieber außerhalb auf die Suche nach vermeintlichen Wahr-
heiten, die doch nur Wahrheiten aus zweiter Hand sein können. 
Uns immer wieder darauf hinzuweisen ist die eigentliche Auf-
gabe aller Meister. Wie kommen wir aber zum Grund unseres 
Geistes?

Die erste Frage, die wir uns stellen sollten, ist, wo sich unsere 
eigentliche Heimat befindet. Den wenigsten Menschen wird es 
sonderlich schwerfallen, eine Heimatadresse anzugeben; wenn 
einem jedoch von einem Zen-Meister die Frage nach dem eige-
nen Herkunftsort bzw. nach der eigenen Heimat gestellt wird, 
so ist damit in den seltensten Fällen ein geographischer Ort ge-
meint. Es ist damit vielmehr nach der geistigen Heimat, um 
nicht zu sagen: nach dem Erkenntnisstand gefragt. Um eine sol-
che Frage treffend beantworten zu können, gibt es nur eine ein-
zige Möglichkeit, und zwar zu klären, wo sich der eigene Geist 
befindet.



10  Wie alles anfängt

Eine Zeile aus einem populären Lied lautet »home is where 
you lay your head«. Menschen, die keine besonders feste Bin-
dung an einen bestimmten Wohnort haben, werden dieser Zei-
le ohne weiteres beipflichten können, und eine der ersten spiri-
tuellen Übungen im historischen Buddhismus war der soge-
nannte Gang in die Hauslosigkeit. Das heißt, jeder buddhistische 
Mönch und jede Nonne waren aufgerufen, den angestammten 
Heimatort zu verlassen und ohne festen Wohnsitz zu leben. Sie 
waren im wahrsten Sinne des Wortes Unsui, was so viel bedeu-
tet wie »Wolken und Wasser«. Wie sehr unsere persönliche Be-
findlichkeit von unserem ständigen Aufenthaltsort geprägt 
wird, kann man leicht erahnen, wenn man nach einer langen 
Zeit des Wohnens an einem Ort gezwungen wird, sich einen 
neuen Wohnort zu suchen. Neben der Bindung an bestimmte 
Personen sind die Bindung an einen Ort und vielleicht auch 
noch an eine berufliche oder gesellschaftliche Position diejeni-
gen Faktoren, die uns im Leben eine vermeintliche Sicherheit 
bieten, die unseren Platz im Leben bestimmen. Fällt auch nur 
einer dieser Sicherheit bietenden Faktoren ungewollt fort, gera-
ten wir verständlicherweise in eine mehr oder minder starke 
Krise, und viele Menschen haben die größten Schwierigkeiten, 
sich danach wieder neu zu orientieren. In mehreren spirituellen 
Traditionen wird ein bewusster und freiwilliger Verzicht auf 
eine oder mehrere dieser Sicherheit bietenden Bindungen als 
Übung praktiziert, um dadurch im wahrsten Sinne des Wortes 
Selbstbewusstsein und Eigenständigkeit zu entwickeln. Oder, 
um es mit anderen Worten auszudrücken, nach der körperli-
chen Reife auch geistig, seelisch und emotional erwachsen zu 
werden.

Sie werden jetzt vielleicht fragen, ob dazu der Gang in die 
Hauslosigkeit notwendig ist und ob diese Reifung nicht auch zu 
Hause und in gewohnter Umgebung stattfinden kann. Natürlich 
kann sie das, und bei den allermeisten ist dies auch der ganz nor-
male Entwicklungsweg. Wir sollten uns jedoch im Klaren dar



� Wie alles anfängt  11

über sein, dass wir es beim buddhistischen Erleuchtungsweg 
mit einem geistigen Schulungsweg zu tun haben, an dessen 
Ende das höchste Ziel auf uns wartet, das einem menschlichen 
Wesen zu erreichen überhaupt möglich ist. Und ob wir dieses 
Ziel noch in diesem Leben und in dieser körperlichen Gestalt 
erreichen oder nach wer weiß wie vielen Wiedergeburten in 
allen möglichen körperlichen und unkörperlichen Gestalten, 
hängt einzig und allein von unserem Entschluss und unserer 
eigenen Anstrengung ab. Und wer es gern bequem und einfach 
möchte, dessen Erfolg wird natürlich auch sehr einfach und be-
scheiden sein.

Ich möchte Sie damit in keiner Weise auffordern, Heim und 
Herd zu verlassen, die Familie im Stich zu lassen, die sichere Ar-
beitsstelle zu kündigen und sich auf den Gang in die Hauslosig-
keit zu machen. Dieser Gang würde wahrscheinlich sowieso nur 
in die Obdachlosigkeit führen. Auch die Wanderschaft als bud-
dhistischer Bettelmönch ist keine Garantie dafür, dass Sie die-
sen Weg auch nur ansatzweise erblicken.

In der nordischen Mythologie gibt es für diesen Menschen 
auf dem Weg einen sehr symbolträchtigen Archetyp, und zwar 
den des Gottes Odin, dessen Name wörtlich bedeutet »Mensch 
des Atems«. Odin ist der ewige Wanderer, der in zahllosen Ge-
stalten in allen Welten erscheint, um dort nach den jeweiligen 
Gegebenheiten seine große Aufgabe zu erfüllen. Wenn Ihnen 
bei diesem Bild der Name Ahasver, der ewige Jude, einfällt, so 
sollten Sie bedenken, dass der eine freiwillig und der andere äu-
ßerst unfreiwillig auf die Wanderschaft gegangen ist. Der ent-
scheidende Unterschied, und das gilt genauso für unsere alltäg-
lichen Handlungen, liegt stets in der Motivation, das heißt, es ist 
gar nicht so entscheidend, was wir tun, sondern warum wir es 
tun, und dann natürlich, wie wir es tun. Als kleiner Hinweis 
schon einmal an dieser Stelle: Achten Sie auf Ihren Atem!

Ich habe das Buch so aufgebaut, dass ich im ersten Teil von 
Kapitel 6 (Die fünf Hindernisse) bis zu Kapitel 13 (Sieben Glie-



12  Wie alles anfängt

der der Erleuchtung) die Lehre darlege, aus der Zen entstanden 
ist. Ich erkläre in diesem Teil also die Grundlagen überwiegend 
aus der Sichtweise des orthodoxen Buddhismus, wohingegen 
Zen dem sogenannten Großen Fahrzeug des Buddhismus ange-
hört und hierin eine besondere Stellung einnimmt. Diese Infor-
mationen sollen hauptsächlich dazu dienen, Ihr Interesse an 
dieser Lehre zu wecken.

Im zweiten Teil des Buches ab Kapitel 14 werde ich das Große 
Fahrzeug näher vorstellen und auch erläutern, woher der Zen-
Buddhismus seine besondere Stellung ableitet.



� Zazen – nichts Besonderes machen  13

2  Zazen – nichts Besonderes machen

Das große Problem unserer Zeit besteht darin, dass alle Menschen 
ihr Heil und ihr Glück außerhalb von sich selber suchen. Und im 
Laufe dieser Suche allen möglichen Modeerscheinungen, Lehren, 
Übungssystemen, Gurus und sogenannten verwirklichten Meis-
tern hinterherlaufen, ohne dabei zu erkennen, dass das eigentli-
che Problem die Suche nach einer Wahrheit außerhalb des Su-
chenden selber ist. In dem Augenblick, in dem der Mensch seine 
Blickrichtung ändert und sich im wahrsten Sinne des Wortes er-
innert, statt sich weiter zu veräußern, hat er seine verlorene Hei-
mat wiedergefunden. Die erste Ursache und der letzte Sinn des 
Lebens sind in jedem Menschen und in jedem fühlenden Wesen 
immer vollständig vorhanden und aktiv. Diese, nennen wir sie 
ruhig: absolute Wirklichkeit erscheint in unserem Geist als Ge-
danke an die universelle Vollkommenheit, in unseren Gefühlen 
als reine Freude und Glückseligkeit und in unseren Körpern als 
fundamentale Gewissheit der Einheit aller Lebewesen.

In unserer hektischen und vorwiegend erfolgs- und gewinn-
orientierten Wirklichkeit erscheinen Gedanken jedoch viel häu-
figer als eine sehr chaotische Affenhorde. Und diese Affenhorde 
wird umso wilder, je mehr wir versuchen, sie unter Kontrolle zu 
bringen. Die Gefühle werden von unangenehmer Wut, selbst-
süchtigem Egoismus, unbefriedigtem Verlangen und Sehnsüch-
ten, zermürbender Konkurrenz und Eifersucht sowie Angst, 
Depressionen und Selbstabwertung bestimmt und sind häufig 
alles andere als glückselig. Unsere Körper sind äußerst anfällig 
für alle möglichen Krankheiten, werden bei kleinsten Unfällen 
schon teilweise erheblich verletzt, und Zeiten der vollkomme-
nen Beschwerdelosigkeit sind eher die Ausnahme als die Regel. 
Einmal ganz abgesehen davon, dass unser irdisches Dasein auf 
jeden Fall tödlich enden wird. So hoffnungslos präsentiert sich 
unsere Situation, wenn wir unter dem Einfluss des mächtigen 
Dämons »Unwissenheit« stehen.

Zazen – nichts Besonderes machen


