
5

1. Einleitung

Ein Zeitalter des Wohlstands und Friedens prophezeite der 
Politikwissenschaftler Francis Fukuyama (1992), nachdem der 
Kapitalismus im Kalten Krieg gesiegt hatte. Er prägte dafür 
das Schlagwort vom »Ende der Geschichte«. Demokratie und 
Marktwirtschaft würden sich nach dem Zusammenbruch des 
real existierenden Sozialismus überall und endgültig durchsetzen. 
Wenig später versackte die japanische Ökonomie in der Stagna-
tion. Die Asienkrise 1997/98 traf sogenannte Tigerstaaten wie 
Südkorea und Thailand, es folgten der Einbruch der hochgelob-
ten New Economy 2000, die Schuldenkrise in Lateinamerika 
und die Weltwirtschaftskrise von 2007. Keine dieser Pleiten 
hatten Politiker*innen, Ökonom*innen und Journalist*innen 
vorhergesehen, die den Kapitalismus für die beste aller Welten 
halten. Dabei sind solche Krisen ein schlechter Maßstab. Denn 
auch wenn das Geschäft brummt, ist das Leben vieler Menschen 
voller Elend und Not, Demütigung und Unsicherheit. 

Ein Vierteljahrhundert nach dem Sieg des Kapitalismus ster-
ben 30 Millionen Kinder jedes Jahr allein an Hunger, inmitten 
eines Überflusses, wie es ihn nie zuvor in der Geschichte gegeben 
hat. In Afrika, Asien und Lateinamerika findet Industrialisierung 
zu frühkapitalistischen Bedingungen statt, in Nordamerika, 
West- und Osteuropa wurden ganze Regionen deindustrialisiert. 
Die Arbeiter*Innenklassen und Mittelschichten in Nordamerika 
und Westeuropa, deren Lebensstandard nach dem Zweiten Welt-
krieg deutlich gestiegen war, verloren an realen Einkommen. Pre-
käre Jobs, niedrige Löhne, Erwerbslosigkeit und Armut breiten 
sich aus, der Sozialstaat wird demontiert, während die mikroelek-
tronische Revolution die Rationalisierung und Intensivierung der 
Arbeit weiter vorantreibt. Dabei bedeutet Wirtschaftswachstum, 
dass immer mehr Energie, Rohstoffe und Land verbraucht wer-
den, mehr Abfallprodukte und Gifte zurückbleiben. Phasen des 
Booms treiben eine ökologische Zerstörung voran, die Teile des 
Planeten unbewohnbar machen wird.

Die von Fukuyama ausgerufene Epoche der Glückseligkeit 
endete nach zwei Jahren, als die Zapatistas im Süden Mexikos 



6

rebellierten. Sie kündigten neue Formen sozialrevolutionärer 
Politik an, wollen alte autoritäre, staatsfixierte und gescheiterte 
Muster der Linken überwinden. »Fragend schreiten wir voran«, 
lautet einer ihrer Slogans. Die Zapatistas wollen weder als Gueril-
laarmee die Macht im Staat erobern, noch sich an Wahlen oder gar 
Regierungen beteiligen. Sie setzen auf Selbstorganisation. Denn 
grundstürzende Veränderungen wird es nur geben, wenn viele 
Menschen diese wollen und selbst durchsetzen.

In Südkorea und Frankreich folgten Massenstreiks von Lohn-
abhängigen, die sich gegen Sozialabbau richteten. In Indien und 
Brasilien erstarkten Bewegungen von Bauern, Bäuerinnen und 
Landarbeiter*innen gegen Großgrundbesitzer. Weltweit entstand 
die sogenannte globalisierungskritische Bewegung und erreichte 
ihre Höhepunkte in den Kämpfen in Seattle (1999) und Genua 
(2001). In Argentinien, später in Spanien und Griechenland 
formierte sich massenhafter Protest gegen die Folgen kapitalisti-
scher Krisen. 2011 folgten die kurzlebigen Occupy-Proteste und 
der arabische Frühling, zwei Jahre später Auseinandersetzungen 
in Brasilien und um den Gezi-Park in der Türkei. Weitgehend 
unbeachtet ist, dass die meisten und größten Streiks sowie lokale 
Aufstände in China stattfinden. In dieser Entwicklungsdiktatur 
herrscht eine Partei, die sich kommunistisch nennt und das Land 
zur Werkbank des Kapitals gemacht hat, unter elenden Arbeits- 
und Lebensbedingungen.

Die Parole vom Ende der Geschichte musste sich so schnell 
blamieren, weil die Widersprüche des Kapitalismus keineswegs 
überwunden sind. Vielmehr haben sie neue Protest- und Wider-
standsbewegungen hervorgebracht, bloß nicht in Deutschland. 
Das Kapital des Exportweltmeisters erzielt ausreichend Umsätze, 
um relevante Teile der Lohnabhängigen nicht nur ideologisch, 
über Nationalismus und Wohlstandchauvinismus, sondern auch 
materiell einzubinden.

Eine Gemeinsamkeit vieler dieser neuen Bewegungen ist 
ihre begrenzte Perspektive. Sie kämpfen nicht für Sozialismus, 
Kommunismus oder Anarchismus (was immer das nach dem 
historischen Scheitern solcher Ansätze sein könnte). Protest 
und Widerstand richten sich gegen schlechtere Arbeits- und 



7

Lebensverhältnisse, eine verschärfte Ausbeutung und Verarmung, 
gegen sexistische und patriarchale Strukturen, gegen ökologische 
Zerstörungen und deren Folgen, gegen diktatorische Regime und 
autoritäre Tendenzen. Sie fordern mehr Mitsprache, soziale Absi-
cherung, ein besseres Leben, oft kämpfen die Menschen schlicht 
um ihre Existenz. 

Während die klassischen sozialdemokratischen Parteien zer-
fallen, entwickeln sich im Kontext der Globalisierungskritik 
neo-sozialdemokratische Ansätze, die auf höhere Steuern für 
die Reichen, stärkere staatliche Einflussnahme auf Banken und 
Konzerne sowie die Einhaltung gewisser Sozial- und Umweltstan-
dards zielen. Dabei ist der Spielraum für solche Reformen äußerst 
eng, wie das Scheitern des »Sozialismus des 21. Jahrhunderts« 
in Lateinamerika zeigt, der noch vor Kurzem von der globali-
sierungskritischen Bewegung abgefeiert wurde. Die Präsidenten 
Lula und Hugo Chavez waren Superstars auf den Weltsozialfo-
ren. Dabei setzte die Regierung der Arbeiterpartei in Brasilien 
auf eine kapitalistische Modernisierung, von der für alle etwas 
abfallen sollte, die Chavistas in Venezuela zweigten einen Teil der 
Ölrente für soziale Vorhaben ab, was für die Betroffenen sicher 
gut war, aber nichts an gesellschaftlichen Strukturen änderte. In 
Griechenland knüppelt die vermeintlich linksradikale Syriza die 
EU-Sparprogramme durch, seit die Partei in einer Koalition mit 
einer nationalistisch-rassistischen Partei 2015 die Regierung stellt. 
Inzwischen hat Syriza sogar das Streikrecht beschränkt.

Wenn es nennenswerte Reformen im Sinn einer Verbesserung 
der Lebensverhältnisse der Lohnabhängigen geben soll, müssten 
Basisbewegungen erst einmal eine Drohkulisse aufbauen. Denn 
Zugeständnisse müssen aus Sicht der herrschenden Klasse das 
geringere Übel darstellen. Ob solche Basisbewegungen in der Lage 
wären, eine radikale Umwälzung der gesellschaftlichen Verhält-
nisse zu erreichen, muss ebenso offen bleiben wie die Frage, wie 
eine solche vor dem Hintergrund der historischen Erfahrungen 
aussehen könnte.

In jedem Fall ist eine zutreffende Analyse und Kritik der herr-
schenden Verhältnisse notwendig. Aus theoretischen Erkennt-
nissen kann effektive Praxis entstehen. Ein wichtiger Aspekt ist 



8

dabei die Wahrnehmung und Interpretation der ökonomischen 
und sozialen Verhältnisse.

Im Unterschied zur Stimmung vor einem Vierteljahrhundert 
ist der Kapitalismus in weiten Teilen der Bevölkerung wieder dis-
kreditiert. Selbst bürgerliche Politiker*innen und Medien gehen 
auf Distanz, ein Teil der Rechten und der Nazis wettert dagegen. 
Das scheint nur dann merkwürdig, wenn übersehen wird, dass die 
Meinungen darüber, was Kapitalismus bedeutet, weit auseinan-
dergehen. Damit sind wir beim Thema dieses Buches.

Kapitalismuskritik ist fast so alt wie der Kapitalismus selbst. 
Konservative haderten seit dem frühen 19. Jahrhundert mit der 
neuen Wirtschaftsweise, die überkommene ständische Privilegien 
unterminierte. In Deutschland grenzte sich die sogenannte Histo-
rische Schule von der politischen Ökonomie des Manchesterkapi-
talismus ab. Die Rede vom angelsächsischen Raubtierkapitalismus 
ist bis heute ein Vehikel nationalistischer Propaganda. Die Kathe-
dersozialisten, eine Gruppe von Professoren, plädierten für staatli-
che Eingriffe und soziale Reformen, weil sie um den Fortbestand 
der Klassengesellschaft bangten. Völkische Agitatoren nahmen 
Bank und Börse, das Kaufhaus und den Zins als jüdisches Mach-
werk ins Visier. Eine »goldene Internationale« würde ehrliche 
Unternehmer, brave Handwerker und fleißige Arbeiter aussaugen. 
In der nationalsozialistischen Parole vom raffenden versus schaf-
fenden Kapital fand diese Haltung ihren prägnanten Ausdruck. 
Die Propaganda eines »deutschen Sozialismus« sollte der mar-
xistischen Linken das Wasser abgraben. Gehaltvolle Beiträge zur 
Kritik des Kapitalismus gibt es aus der Rechten bis heute nicht, 
sie schwankt zwischen antisemitischen Verschwörungsideologien, 
national-sozialem Pathos und neoliberalem Sozialdarwinismus.

In der Linken entwickelte sich Kapitalismuskritik von 
den ersten amerikanischen, englischen und französischen 
Anarchist*innen und Sozialist*innen über die Kritik der poli-
tischen Ökonomie von Karl Marx und Friedrich Engels hin zu 
den Zusammenbruchs-, Monopol- und Imperialismustheori-
en der Zweiten Internationale. Hatte Marx unter Kapitalismus 
eine gesellschaftliche Totalität verstanden und Ausbeutung als 
strukturellen ökonomischen Mechanismus analysiert, deutete 



9

sich in Lenins Imperialismusschrift (1916) eine soziologische 
Machttheorie an: Die Herrschaft des Finanzkapitals degradiere 
die Ausbeutung des Proletariats zur Nebensache. Die Lehre vom 
Monopol- oder Staatsmonopolkapitalismus dominierte fortan die 
Linke, selbst dissidente Strömungen sowie Debatten unter linken 
Sozialdemokraten. Die aktuelle Globalisierungskritik klingt wie 
eine oberflächliche Variation.

Der Anarchismus brachte mit Pierre Joseph Proudhon (1809-
1865) nur einen ökonomischen Theoretiker hervor. Er beschränk-
te sich auf die Kritik von Geld und Zinsen und wollte eine 
zinsfreie Marktwirtschaft von Kleinproduzenten. Während einige 
zweifeln, ob Proudhon überhaupt als Anarchist gelten kann (Van 
der Walt/Schmidt 2013), knüpfte David Graeber, der als Master-
mind von Occupy galt, mit seinen Überlegungen zu Geld, Zins 
und Kredit an Proudhon an. Der Individualanarchismus predigt 
seit jeher das hohe Lied des freien Unternehmertums, ansonsten 
finden sich kaum originäre Beiträge des Anarchismus zur Ökono-
mie. Michail Bakunin empfahl die Lektüre von Marx.

Links wie rechts findet sich die Idee eines sogenannten Dritten 
Weges zwischen Kapitalismus und Kommunismus. Sie ist mit der 
Vorstellung verbunden, Kapitalismus und Marktwirtschaft seien 
verschiedene Wirtschaftsformen. Dabei wird Kapitalismus mit 
der Finanzsphäre und mit Monopolen identifiziert und Markt-
wirtschaft als mittelständische oder agrarisch-handwerklich domi-
nierte Ökonomie idealisiert. Die grundlegenden Charakteristika 
wie privates Eigentum an den Produktionsmitteln, Konkurrenz, 
Lohnarbeit, Produktion von Gütern und Dienstleistungen nicht 
für den direkten Gebrauch, sondern zum Verkauf auf Märkten, 
sind jedoch gleich. Kapitalismus ist die moderne Form der Markt-
wirtschaft.

Solche Vorstellungen sind populär, weil sie ein verbreitetes 
Unbehagen aufgreifen. Die wenigsten Leute beschäftigen sich 
mit Theorien, zumal dafür oft eine privilegierte Position, Zeit 
und Bildung notwendig ist. Seit jeher ist Antikapitalismus selbst 
bei Leuten, die sich als links definieren, stark moralisch und per-
sönlich gefärbt, was nicht verkehrt ist. Allerdings finden sich oft 
wilden Mischungen, Sedimente unterschiedlicher, sich zum Teil 



10

ausschließender Ansätze. Fragmente aus Monopol- und Macht-
theorien sowie Zins- und Geldkritik werden zusammengewürfelt. 

Das Aufkommen neuer linker Protest- und Widerstands-
bewegungen nach der Epochenwende von 1989/1991 war mit 
einem analytischen Rückschritt verbunden. Im Gefolge der za-
patistischen Erhebung erfuhren die Begriffe Neoliberalismus 
und Globalisierung weite Verbreitung. Dabei ist Neoliberalismus 
keine neue Wirtschaftsform, sondern eine Ideologie und Strate-
gie mit mehr oder weniger starkem Einfluss. Die Anfänge liegen 
in der Zwischenkriegszeit. Neoliberale unterstützen sehr wohl 
staatliche Eingriffe, die gezielte Regulierung der Geldmenge 
oder die Auflösung von Monopolen und Kartellen. Über das 
Ausmaß staatlichen Eingreifens stritten Neoliberale von Anfang 
an. Die Dekartellierung der Wirtschaft scheiterte komplett. Mit 
Demokratie hatten Neoliberale so wenig am Hut wie Altliberale: 
Amerikanische Monetaristen unterstützten das Pinochet-Regime, 
deutsche Ordoliberale plädierten für einen starken Staat. Hier-
zulande sind diese Ordoliberalen als Vordenker der sozialen 
Marktwirtschaft bekannt und es zeugt von Ahnungslosigkeit oder 
Geschichtsklitterung, wenn Sahra Wagenknecht diese Ökonomen 
und Politiker, darunter Ludwig Erhard (1897-1977), den CDU-
Wirtschaftsminister der Adenauerära, als Vorbild preist und gegen 
den Neoliberalismus in Stellung bringt. 

Globalisierung ist nichts prinzipiell Neues, bloß vertieft sich 
die internationale Arbeitsteilung dank moderner Kommunika-
tions- und Transportsysteme immer weiter. Im Sinne von Arbeits-
teilung und Austausch ist Globalisierung im Prinzip positiv, fände 
sie im Rahmen einer internationalen sozialistischen Föderation 
und Wirtschaftsplanung und unter Beachtung ökologischer Krite-
rien statt. Die Alternativen sind reaktionär, sie zielen auf Abschot-
tung, den Rückzug auf Nation, Region und Heimat. Schlagworte 
wie Turbo- und Raubtierkapitalismus, Karawanenkapitalismus, 
Globalisierung und Neoliberalismus behindern das Verständnis 
der Welt, in der wir leben. Teilaspekte werden aus dem Kontext 
gerissen, überbetont und verabsolutiert. Die Ersatzbegriffe sugge-
rieren, es handele sich um Auswüchse und Übersteigerungen, die 
man bloß zurechtstutzen müsste.



11

Solche verkürzten Ansätze haben Schnittmengen nach rechts, 
insbesondere zum Antisemitismus. Der Fokus liegt auf Geld, 
Börse, Bank, Zins oder Konzernen, die als multinational gekenn-
zeichnet werden, oder auf Ethik und Moral. Kritische Analyse 
kommt ohne Moralisieren aus, denn ausschlaggebend ist das 
Wirtschaftssystem als Ganzes, nicht die Gier, Unersättlichkeit 
oder Skrupellosigkeit einzelner. Wenn Güter und Dienstleistun-
gen als Waren hergestellt werden, die auf Märkten verkauft werden 
müssen, stehen alle in einem Konkurrenzverhältnis zueinander.

Man könnte die populären Vorstellungen über Kapitalismus 
als populistisch bezeichnen, wäre die Verwendung dieses Begriffs 
nicht so inflationär, oberflächlich, beliebig und falsch. Der Begriff 
des Populismus geht auf eine Bewegung von Bauern, Bäuerinnen, 
Handwerker*innen und Händler*innen in den USA Ende des 19. 
Jahrhunderts zurück. Ihre Anhänger*innen verteidigten ihre pre-
käre Existenz als kleine Unternehmer*innen und Selbstständige 
gegen das große Kapital.

Der aktuelle vermeintliche Rechtspopulismus ist in ökono-
mischen Fragen gespalten. Zu finden sind sowohl rechtslibertäre 
und neoliberale Strömungen als auch national-soziale oder sozial-
patriotische argumentierende Fraktionen. Die national-sozialen 
Fraktionen können auf Vordenker zurückgreifen, die eine rassisch 
homogene Leistungsgemeinschaft und einen starken Staat propa-
gierten, welcher für Gerechtigkeit und Ausgleich zu sorgen und 
die nationale Ökonomie vor ausländischem Kapital abzuschirmen 
hätte. Einig waren und sind sich alle Rechten in ihrem Hass auf 
Gewerkschaften als Selbstorganisation der Lohnabhängigen, seien 
diese noch so zahm und angepasst.

Dieses Buch ist als kurze, leicht verständliche Einführung in die 
Kritik des Kapitalismus gedacht, nicht als vertiefende Auseinan-
dersetzung oder mit dem Anspruch, sämtlichen Variationen und 
Verästelungen gerecht zu werden. Einige gängige linke und rechte 
Varianten von Kapitalismuskritik sowie Mischformen sollen in 
ihrem Kontext knapp präsentiert werden.

Mein Bezugspunkt ist die Marx’sche Kapitalanalyse. Marx hat 
kein Handbuch verfasst, sondern aus empirischem Material ein 
Modell zu entwickeln versucht. Dazu gehört, Kapitalismus als 



12

Totalität zu begreifen, als System, das enorm flexibel ist und eine 
gewaltige Dynamik ausgelöst hat. Kapitalismus ist einerseits eine 
Struktur, die von Menschen gemacht wird, der andererseits aber 
alle unterworfen sind. Als Kapitalist*innen wie als Lohnabhängi-
ge müssen alle bei Strafe ihres Untergangs funktionieren. Selbst 
Aussteiger*innen leben in den Nischen dieses Systems. Das ist der 
stumme Zwang der ökonomischen Verhältnisse, der unser Leben, 
unser Denken, Fühlen und Handeln prägt. 

Die unaufhörliche Akkumulation von Kapital ist der Selbst-
zweck, der die Welt in den vergangenen zwei Jahrhunderten 
komplett verändert hat. Das historische Verdienst des Kapitals 
besteht darin, eine enorme Produktivität entfaltet zu haben, die es 
jedem Menschen erlauben würde, ein materiell gesichertes Leben 
bei minimalem Aufwand zu führen und nicht mehr, wie in vorin-
dustriellen Zeiten, unter Mangel zu leiden, bei schlechten Ernten 
zu hungern und an verschmutztem Wasser oder einer Blind-
darmentzündung zu sterben. Die Opfer dieser Produktivitäts
entwicklung waren allerdings zu hoch, denn das Kapital watete 
von Beginn an in einem Meer von Blut. Die Enteignung und 
Vertreibung von Bauern und Bäuerinnen in Europa, der Genozid 
auf dem amerikanischen Kontinent und die Versklavung von 
Millionen von Afrikaner*innen lieferten das Startkapital in Form 
von Arbeitskräften, Land, Edelmetallen und Rohstoffen. Dieser 
gewalttätige Prozess findet bis heute im globalen Süden statt, in 
Brasilien, Indonesien oder dem Kongo. 

Wenn heute Milliarden von Menschen in Armut leben, erweist 
sich Marktwirtschaft als Verbrechen gegen die Menschheit. Die 
Kapitalakkumulation ist längst eine Destruktivkraft, die die öko-
logischen Grundlagen unserer Existenz bedroht.

Ein Wort zur Schreibweise: Wir begreifen die Welt durch Sprache, 
darum habe ich versucht, diesen Text zu gendern. Dabei halte ich 
es für wichtig, nicht den Eindruck einer Gleichheit zu erwecken, 
wo eine solche nicht gegeben ist. Es gab zwar Anarchist*innen 
und Kommunist*innen, aber vor Rosa Luxemburg keine Frau 
in der Linken, die eine ökonomische Theorie entwickelt hat. 
Es existierten auch keine Kathedersozialistinnen oder völkische 



13

Ideologinnen, die sich damals hervorgetan hätten. Darin drücken 
sich patriarchale Verhältnisse aus, etwa der Zugang zu höherer 
Bildung oder die Möglichkeit zu publizieren, die Frauen bis ins 20. 
Jahrhundert verwehrt wurde. Deshalb habe ich versucht, jeweils 
die Schreibweise zu verwenden, die der Zusammensetzung einer 
Gruppe entspricht. In allen Fällen, in denen eine Gruppe nur 
oder fast ausschließlich Männer umfasst, findet sich daher die 
männliche Schreibweise, und umgekehrt nur die weibliche, wenn 
eine Gruppe ganz oder weit überwiegend aus Frauen besteht. 
Außerdem habe ich bei Zitaten sowie der Umschreibung oder 
indirekten Wiedergabe von Originalquellen die Schreibweise 
nicht verändert.


