
Silvia Rivera Cusicanqui

Ch’ixinakax utxiwa
Eine Reflexion über Praktiken und Diskurse 

der Dekolonisierung 

Herausgegeben von  
Sebastian Garbe, María Cárdenas,  

Andrea Sempértegui

2018-08_cusicanqui_3.indd   3 10.09.2018   13:11:28



32

Das andere zweihundertjährige 
Jubiläum

Der Aufstand von Tupaq Katari im Jahr 1781 war Teil 
einer Anhäufung von massiven Mobilisierungen im An-
denraum; eine Antwort auf die seit Mitte des Jahrhunderts 
implementierte Politik der Bourbonen, die die Kontrolle 
der spanischen Krone über die koloniale Wirtschafts- und 
Sozialordnung verstärken sollte. Was in Spanien eine Reihe 
progressiver Reformen im merkantilistisch-kapitalistischen 
Sinne bedeutete, verwandelte sich in den Anden zu einem 
Kolonialmerkantilismus, bei dem die Corregidores (regionale 
Gouverneure) vom Festland zwangsweise Aneignungen von 
Überschüssen und die Kontrolle von Handelskreisläufen 
vornahmen. Diese Handelskreisläufe, neue Formen der Wa-
renansammlung in indigener Hand, waren bereits seit dem 
16. Jahrhundert zusammengefasst unter dem Namen Trajín, 
geschäftiges Treiben, aufgetreten und seitdem beständig 
angewachsen. Im achtzehnten Jahrhundert war der Markt 
Schauplatz kolonialer Zwangsformen, die die Indios35 dazu 
zwang, überteuerte und überflüssige Waren (Repartos) zu 
erwerben und sich so zu verschulden. Dieser Vorgang war 
ab 1750 legal. Die Historiografie der Andenaufstände sieht 
die Repartos als wichtigste strukturelle Begründung für die 
kollektive Unzufriedenheit, die schließlich ihren Höhepunkt 
fanden im großen Aufstand von 1781 und der Belagerung 
von La Paz von März bis Oktober, angeführt von Julián 
Apaza/Tupaq Katari und seinem Generalstab aus indigenen 
Autoritäten.

35	 Zu einer kritischen Erläuterung des Begriffs und Verwendung in 
diesem Buch, siehe Glossar. 

2018-08_cusicanqui_3.indd   32 10.09.2018   13:11:28



33

Wenn wir den Aufstand Kataris aus der Gegenwart be-
trachten, werden Parallelen sichtbar zu den Aufständen und 
Straßenblockaden der Jahre 2000 bis 2005 mit Zentrum 
in El Alto – wo sich auch ein Hauptquartier der Rebellen-
truppen im Jahr 1781 befand. Die Geschehnisse der letzten 
Jahre rufen eine Umkehrung der historischen Zeit hervor, 
den Aufstand einer Vergangenheit und einer Zukunft, der 
entweder mit einer Katastrophe oder einer Neugestaltung 
endet. Die Niederlage der Indios 1781 etablierte mächtige 
Symbole einer Herrschaft – sei es durch die Malerei, das 
Theater oder mündliche Überlieferung. In den Jahren 2003 
bis 2005 verwandelt sich diese Niederlage in einen Sieg der 
Aufständischen. In diesen wahnhaften Momenten kollek-
tiver Handlungen findet ein Wandel des Bewusstseins statt, 
der Identitäten und des Wissens sowie ein Wandel der poli-
tischen Entwicklung. Die Chroniken der Gegenwart sowie 
die Historiografie des 18. Jahrhunderts unterschätzten und 
vereinfachten die Politik der Gemeinschaften, verbanden sie 
mit Exzessen und den Versprechen einer Handvoll Caudil-
los.36 Interne Prozesse der Politisierung des täglichen Lebens 
während einer Revolte wurden entsprechend nicht beachtet. 
Die Historiografie von Tupaq Kataris Aufstand beschäftigt 
sich für gewöhnlich mit der Begründung des Radikalen und 
der kollektiven Gewalt, die den Aufstand charakterisiert. Der 
Ausgangspunkt ist dabei eine Reihe von essenzialistischen 
Attributen, wie ›ungezähmt‹, ›wild‹ und ›irrational‹, 
die sich auf den Charakter der Indios, speziell der Aymara, 
beziehen.

Ebenso widersprüchliche Interpretationen des Aufstandes 
und seiner Prozesse finden sich in den Museen und touri-
stischen Gegenden von La Paz. Im Museo Costumbrista im 

36	 Siehe Caudillo im Glossar.

2018-08_cusicanqui_3.indd   33 10.09.2018   13:11:28



34

Park Riosiño ist ein Figurenensemble über die Vierteilung 
von Tupaq Katari ausgestellt. Diese Szene taucht auch im 
Theater auf: 1786 – fünf Jahre nach den Geschehnissen – 
wurde der blutige Sachverhalt in Form eines Lehrstücks für 
die Unterschicht aufgeführt (Soria 1980). Die Gipsfiguren 
im Museo Costumbrista folgen der Tradition der Alasitas37, 
zeigen aber Katari genau im Moment der Vierteilung. Di-
ese Szene reflektiert die Einsamkeit des indigenen Körpers, 
getrennt von seiner Gemeinschaft, an vier Pferde gebunden, 
umgeben von seinen Henkern. Allerdings dürfte das Bild 
wohl verschiedene Betrachtungsweisen hervorrufen: für die 
einen ist es ein blutrünstiger Indio, der bekommt, was er ver-
dient hat; für die anderen ein zerstückelter Körper, der sich 
eines Tages wieder zusammensetzen und dabei einen neuen 
Geschichtszyklus einläuten wird.

Im Museum der Casa Murillo, auf der Straße Jaén, wird 
ein Bild von Florentino Olivares ausgestellt, gemalt im 19. 
Jahrhundert; die Kopie eines gegen Ende des 18. Jahrhun-
derts verloren gegangenen Gemäldes. Das Bild zeigt die 
Belagerung einer militarisierten Stadt durch Aymara. Am 
Horizont werden die Schatten Tausender Menschen sicht-
bar, die dem Aufmarsch der Kavallerie und der bewaffneten 
Truppen entgegentreten. Doch gewisse Details – z.B. die 
Erhängten auf beiden Seiten – verstärken den Eindruck eines 
dramatischen Vernichtungskampfes. Der urbane Terror wird 
zum Lynchmord. Die Stadt scheint sich hartnäckig gegen 
diese bedrohliche Erinnerung zu wehren: Gestern noch 
wimmelte es von Indios, die von den Hügeln aus die Land-
schaft kontrollierten und dominierten, die den Stadtkessel 
von El Alto und dem Berg Killi-Killi aus überrannten. Heute 
stehen dort entwurzelte Diebe und Migranten, die von den 

37	 Siehe Glossar.

2018-08_cusicanqui_3.indd   34 10.09.2018   13:11:28



35

Grenzen der Gesellschaft aus selbige mit individualisierten 
Gewaltakten bedrohen.

Die Anhöhe der Stadt, auf der nach der Vierteilung der 
Kopf Kataris ausgestellt wurde, ist heute ein touristischer 
Aussichtspunkt mit großartigem Blick über die Stadt. Jeden 
14. November versammeln sich an diesem ›Erinnerungsort‹ 
Ayllus38 und Aymara-Communities, indianistische politische 
Bewegungen sowie Ritualspezialist*innen, die dazu aufzu-
rufen, den Kampf fortzuführen, und die Wiederzusammen-
setzung des politisch fragmentierten Körpers der indigenen 
Gesellschaft heraufbeschwören.39

Diese kontroversen Sichtweisen der Geschichte begleiten 
uns seit den Siebzigern, in denen sich die Gewerkschaft 
Confederación Sindical Única de Trabajadores Campesinos 
de Bolivia40 unter der Schirmherrschaft der kataristischen 
Bewegung41 umstrukturierte. Im November 1979 ordneten 
sie umfangreiche Straßensperren an, wodurch mehrere Wo-
chen lang die Kommunikations- und Versorgungssysteme 
der Städte vollständig lahmgelegt wurden. In diesem Kontext 
kehrte das Bild der Belagerung bedrohlich zurück, und in 
den reichen Stadtteilen organisierten sich bewaffnete Selbst-
verteidigungsposten, um auf die drohende Gewalt der Re-
bellen zu reagieren. 2003 hatte sich die indigene Belagerung 
schließlich von El Alto in die Wohngebiete von La Paz aus-
gebreitet, wo sich die Ortschaften Apaña und Uni erhoben. 
Genau wie 1979 breitete sich die Paranoia in den südlichen 

38	 Siehe Glossar.
39	 Um diese Themen geht es in der Forschung von Pablo Mamani 

und Sinclair Thomson; genauer: die Erinnerung und gegenwär-
tigen ideologischen Folgen des Rebellenaufstandes von Tupaq 
Katari (persönliche Kommunikation vom 14.07.2008).

40	 Im Folgenden CSUTCB – der bolivianische Gewerkschaftsbund 
der Landarbeiter (Anm. d. Übers.)

41	 Für eine Erläuterung siehe Katarista im Glossar.

2018-08_cusicanqui_3.indd   35 10.09.2018   13:11:28



36

und wohlhabenden Bezirken aus. Die Reaktion der Regie-
rung auf den Indioaufstand war ein Präventivmassaker; eine 
typische koloniale Antwort auf die demokratische Forderung 
nach politischer Teilhabe Indigener. Beide Mobilisierungen 
lassen sich zurückführen auf die Vorgänge von 1781: die 
Demonstrationen, Blockaden, Besetzungen der Hügel, die 
Belagerung der Machtzentren sowie auch die Repressionen 
und der Einsatz von Gewalt als Sanktion gegenüber den 
Aufständischen reichen so weit zurück und sind Teil der 
kollektiven Erinnerung aller Beteiligten. Die ausführlichste 
Studie über den Katarismus von 1781 ist die Doktorarbeit 
von Sinclair Thomson mit dem Titel Cuando sólo gobernasen 
los indios. La política aymara en la era de la insurgencia (La 
Paz, 2007). Das Nichterwähnen von Jahreszahlen im Titel 
ist im Wunsch des Autors begründet, auf die gegenwärtigen 
Aufstände anzuspielen. Im Buch geht es um den langen 
Zyklus an Rebellionen, in dem verschiedene Themen immer 
wiederkehren. Diese wiederum kommen 1979 und 2000 
bis 2005 wieder an die Oberfläche und heben abermals die 
Taktiken und Formen des symbolischen Kampfes während 
der großen Rebellion hervor, die auf die hitzigen Heraus-
forderungen und Bedingungen eines jeden historischen 
Momentes anwendbar sind. Die Inhalte wiederholen sich, 
aber die Disjunktionen und Auswege sind unterschiedlich; 
eine Rückkehr erfolgt, aber nicht an denselben Ort. Das 
Ganze ist eher eine spiralförmige Bewegung. Das historische 
Gedächtnis wird reaktiviert und in Bezug auf frühere Kon-
flikte und Rebellionszirkel gleichzeitig überarbeitet und mit 
einer neuen Bedeutung versehen. Es ist offensichtlich, dass 
in einer Kolonialsituation dem ›Nichtgesagten‹ die höchste 
Bedeutung zukommt; Worte verschleiern mehr, als dass sie 
preisgeben, und die Symbolsprache betritt die Bühne. Der 
symbolische grausame Gewaltakt der Vierteilung Kataris 

2018-08_cusicanqui_3.indd   36 10.09.2018   13:11:28



37

dient Thomson als Ausgangspunkt seiner Forschung; er 
zeigt auf, wohin die Einzelteile seines Körpers nach seinem 
Tod in Peñas gebracht wurden. Der Kopf wurde auf dem 
Hügel Killi-Killi ausgestellt. Der rechte Arm wurde auf den 
Platz Ayo Ayo gebracht (Provinz Sicasica), das rechte Bein 
auf den Platz Chulumani (Yungas de La Paz), der linke Arm 
auf den Platz Achacachi (Provinz Omasuyos) und das linke 
Bein auf den Platz Caquiaviri (Provinz Pacajes) (Thomson 
2007: 19-24). Diese vier Orte sind der Ausgangspunkt für 
Thomsons Archivrecherchen, durch die er Verbindungen zu 
den Provinzen Chuchuito (im heutigen Peru) und Larecaja, 
im Norden von La Paz, entdeckte. So entstand ein umfang-
reicher Forschungszweig, in dessen Rahmen Fälle und Orte 
vertieft analysiert und so Prozesse aufgedeckt werden kön-
nen, die sich über Jahrzehnte erstrecken. 

Die Aufstände des 18. Jahrhunderts waren die Einforde-
rung einer sozialen Ordnung, die auf der Anerkennung von 
Unterschieden sowie der Möglichkeit einer zivilen Gemein-
schaft und einer legitimen Autorität basierte. Diese neue 
Sozialordnung implizierte nicht unbedingt die Ausgren-
zung oder Vernichtung, sondern folgte eher dem Bild der 
Rückgabe oder Wiederherstellung: die »umgekehrte Welt« 
(Waman Puma) würde die ethischen Grundlagen der Sozial-
ordnung zurückgeben. Es würde ein Raum der Vermittlung 
entstehen, gedacht und gelebt durch eine eigene Syntax.

An dieser Stelle soll auf zwei fundamentale Aspekte der 
Vision des Qhichwa-Chronisten aufmerksam gemacht wer-
den: die Gefangennahme und der Tod von Atawallpa 1532 
und die Hinrichtung von Tupaq Amaru I, dem aufstän-
dischen Inka aus Willkapampa.42 Mit seinen Zeichnungen 
erschuf Waman Puma eine visuelle Theorie des Kolonialsy-

42	 Hispanisiert Vilcabamba, das letzte Refugium des Inka-Imperi-
ums vor der Zerstörung durch die Spanier (Anm. d. Übers)

2018-08_cusicanqui_3.indd   37 10.09.2018   13:11:28



38

stems. Er dokumentierte den Tod Atawallpas als Enthaup-
tung mit einem großen Messer, durchgeführt von spanischen 
Staatsdienern. Dieses Sinnbild wiederholt sich mit dem Tod 
von Tupaq Amaru I, der 1571 hingerichtet wurde. Doch nur 
dieser starb durch Enthauptung, denn den Inkaherrscher 
Atawallpa ereilte die Strangulierung durch die Garotte. Die-
ser ›Irrtum‹ Waman Pumas verweist auf dessen ganz eigene 
Interpretation und Theoretisierung: der Tod des Inkaherr-
schers war effektiv eine Enthauptung der kolonialisierten 
Gesellschaft. Ohne Zweifel gibt es hier eine Bedeutung des 
Wortes ›Kopf‹, die nicht die gewöhnliche Hierarchie des 
restlichen Körpers meint: der Kopf ist die Ergänzung des 
chuyma (der Eingeweide), nicht die denkende Einheit. Seine 
Enthauptung bedeutet demnach eine tiefgreifende Unord-
nung und ein Ungleichgewicht des politischen Körpers der 
indigenen Gesellschaft.

Doch dieser düsteren, ahnungsvollen Vorahnung der Ge
schehnisse von 1781 kann das Bild des Indios als Dichter 
und Astrologe entgegengesetzt werden; jenem, der Nahrung 
anbaut, die Zeichen von Zeit und Raum entziffern kann so-
wie sich durch die Welt bewegt, jenseits der Eventualitäten 
der Geschichte. 

2018-08_cusicanqui_3.indd   38 10.09.2018   13:11:28


