Dies ist eine Leseprobe von Klett-Cotta. Dieses Buch und unser
gesamtes Programm finden Sie unter www.klett-cotta.de


http://www.klett-cotta.de/home/
KCPrakMA
Textfeld
Dies ist eine Leseprobe von Klett-Cotta. Dieses Buch und unser gesamtes Programm finden Sie unter www-klett-cotta.de


KCPrakMA
Textfeld
Dies ist eine Leseprobe von Klett-Cotta. Dieses Buch und unser gesamtes Programm finden Sie unter www.klett-cotta.de

https://www.klett-cotta.de




Uber das Buch

In seinem wegweisenden, »klassischen Buch« (Karl Dietrich
Bracher) aus dem Jahr 1961 beschreibt Fritz Stern am Beispiel fri-
her ideologischer Vorbereiter des Dritten Reiches den Kulturpes-
simismus auch als gesamteuropiisches Phinomen. Zugleich zeigt
Fritz Stern uns heute die Gefihrdungen auf, die den modernen, li-
beralen und demokratisch verfafiten Gesellschaften erwachsen, in
denen die Verzweiflung an den Ubeln der Moderne zunimmt. Die-
ser Beitrag zur Erforschung des modernen Totalitarismus aus der
Feder eines der »kenntnisreichsten und einfiihlsamsten Deutsch-
land-Historiker« zihlt zu den »100 einflufireichsten Biichern« seit
1945 (Times Literary Supplement).

Der Autor

Fritz Stern, geb. am 2. Februar 1926 in Deutschland, emigrierte mit
seinen Eltern unter dem Druck der Nationalsozialisten 1938 in die
USA. Er war Professor fiir Geschichte an der Columbia University
und lehrte frither in Paris, Konstanz, an der Yale University und der
FU Berlin. 1993/94 war er Berater des damaligen US-Botschafters
in Deutschland Richard Holbrooke.

1990 prigte Fritz Stern, wihrend sich in Grofibritannien unter
Maggie Thatcher Angste vor einem wiedererstarkenden Deutsch-
land verbreiteten, die Formulierung von der »zweiten Chance« fiir
das demokratische Deutschland. Kurz vor seinem 90. Geburtstag
duflerte Fritz Stern seine grofie Sorge tiber den Aufstieg von Do-
nald Trump und den Rechtsruck in europiischen Lindern wie Un-
garn, Polen und Osterreich und sprach von einem neuen »Zeitalter
der Angst«.

Fritz Stern war u.a. Ehrendoktor der Universititen Oxford und
Princeton sowie Mitglied des Ordens Pour le mérite, wurde neben
zahlreichen anderen Auszeichnungen 1999 mit dem Friedenspreis
des Deutschen Buchhandels, 2004 mit der Leo-Baeck-Medaille
und 2005 mit dem Nationalpreis der Deutschen Nationalstiftung
geehrt. Fritz Stern lebte in New York, wo er am 18. Mai 2016 starb.



Kulturpessimismus
als politische Gefahr

Eine Analyse nationaler Ideologie
in Deutschland

Aus dem Amerikanischen von Alfred P. Zeller

Mit einem Vorwort von Norbert Frei

Klett-Cotta



Klett-Cotta

www.klett-cotta.de

Die Originalausgabe The Politics of Cultural Despair erschien bei der
University of California Press, Berkeley

© 1961 by Fritz Stern

© 2005 by J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger GmbH,
gegr. 1659, Stuttgart

Alle deutschsprachigen Rechte vorbehalten

Printed in Germany

Umschlag: Philippa Walz, Stuttgart

unter Verwendung eines Fotos von © Isolde Ohlbaum
Gesetzt aus der Janson von Dérlemann Satz, Lemforde
Gedruckt und gebunden von CPI - Clausen & Bosse, Leck
ISBN 978-3-608-98159-9

Zweite Auflage, 2018

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische

Daten sind im Internet iiber <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.



Meinen Eltern



Die Propheten weissagen falsch, und
die Priester berrschen in ibrem Amt,

und mein Volk bhat’s gern also.

Wie will es euch zuletzt darob geben?

JEREMIA, §.31



Inhalt

Vorwort von Norbert Frei . . ... ... ... ... ... XI
Vorwort zur Neuausgabe 2005 . . . .. ... ... ... XVII
Vorwort zur zweiten Auflage 1974 . . . . . ... .. .. XIX
Einleitung . . . ... ... ... .. .. .. .. .. 1
Paul de Lagarde und eine nationale Religion . . . . 27
1. Der Kritiker als Akademiker . . . . ... ... ... 29
2. Der Idealismus wider die Modernitit . . . . . . . . 58
3. Nationale Religion . . . ... ............ 68
4. Die deutsche Nation . . . . ... ... .. ..... 90
5. Die Zerstorung des deutschen Bildungswesens . . . 112
6. Der unvergessene Prophet . . . . . ... ... ... 125

Julius Langbehn und der vélkische Irrationalismus 141

7. Der Kritiker als Gescheiterter . . . . . .. ... .. 143
8. Kunst und die Revolte gegen die Modernitit. . . . 167
9. Kunst, Politik und das heroische Volk . . . . . . .. 192
10. Langbehn und die Krise der neunziger Jahre . . . . 213
Moeller van den Bruck und das Dritte Reich . ... 247
11. Der Kritiker als Verbannter . . . .. ... ... .. 249
12. Hinwendung des Astheten zur Politik. . . . . . . . 277
13. Das Gewissen der Rechten. . . . .. ... ... .. 298
14. Dem Dritten Reich entgegen . . . . .. ... ... 327



Anhang . ... ... ... . L 393
Anmerkungen . . . ... L Lo oo 395
Literaturhinweise . . . . . . . . . . . .. ... .. 441

Personen- und Sachregister . . .. ... ........ 459



Vorwort
von Norbert Frei

Anfang der fiinfziger Jahre war das Wort von der »deutschen Kata-
strophe«, mit dem Friedrich Meinecke die Erfahrung des »Dritten
Reiches« auf einen fiir seine Zeitgenossen zwar kritischen, aber
halbwegs ertriglichen Begriff gebracht zu haben schien, noch in
vieler Munde. Doch es stand bereits in Konkurrenz sowohl mit
der auf aktuell-politische Parallelen zielenden Totalitarismustheo-
rie als auch mit offen apologetischen Deutungen, nach denen die
Deutschen 1933 Opfer eines »Dimons« geworden waren. Andere,
freilich eher im Ausland geldufige Interpretationen kniipften mehr
oder weniger grobe Kausalketten und zeichneten Kontinuitits-
linien von Hitler zuriick auf Bismarck oder gar auf Luther. Die se-
riose geistesgeschichtliche Forschung hingegen befand sich, ebenso
wie die zeitgeschichtliche Empirie, noch in ihren Anfingen.

In dieser Situation begann ein junger Doktorand der Columbia
University die Schriften jener »konservativen Revolutionire« zu
studieren, die, als er 1926 in Breslau geboren wurde, gerade den
Hohepunkt ihrer Resonanz erlebten und deren Bedeutung es nun,
im Riickblick auf die Zerstérung der Weimarer Demokratie und
deren fiirchterliche Folgen, genauer zu bestimmen galt. Fritz
Stern, seit 1938 in New York, gehorte zu dem kleinen Zirkel hoch
motivierter und nicht minder hoch begabter Nachwuchskrifte auf
beiden Seiten des Adantiks, die sich dieser Aufgabe stellten. Aus
dezidiert kritisch-liberaler Perspektive entwickelte er eine moderne
Ideengeschichte des politischen Ressentiments in Deutschland,
ohne sich in den Aporien einer bald so genannten Sonderwegsthese
zu verlieren.

XI



Sterns hier nach vielen Jahren wieder vorgelegtes Buch, her-
vorgegangen aus seiner bereits 1953 angenommenen Dissertation,
wurde fast schlagartig beriihmt. Dazu trug gewif§ der griffig-an-
spruchsvolle Titel bei, unter dem das Werk 1961 in den USA er-
schien: »The Politics of Cultural Despair«. Wichtiger aber war
am Ende wohl, daf§ der Autor sich in jugendlicher Kithnheit zu
einer wirkungsvollen Beschrinkung seines ungeheuren Stoffes ent-
schlossen hatte. Statt auf erschopfende Vollstindigkeit setzte Stern
nimlich — ohne dariiber die Komplexitit seines Arguments zu redu-
zieren — auf exemplarische Betrachtung: Mit Paul de Lagarde, Ju-
lius Langbehn und Arthur Moeller van den Bruck untersuchte er
Leben, Werk und Wirkung dreier Vertreter jenes volkisch-nationa-
len Irrationalismus, der gewify nicht zwangslidufig, aber noch viel
weniger zufillig im »Dritten Reich« gemiindet und gestrandet war.

Als das Buch nur zwei Jahre nach der Originalausgabe auch auf
Deutsch erschien, bekannte sich sein Titel — wohl vom Verlag er-
sonnen — zu jenem pidagogischen Charme, den die junge, um ihre
akademische Anerkennung durchaus noch ringende Teildisziplin
der Zeitgeschichte damals verkorperte: »Kulturpessimismus als
politische Gefahr«. Zusammen mit Kurt Sontheimers fast gleich-
zeitig veroffentlichter Habilitationsschrift tiber »Antidemokrati-
sches Denken in der Weimarer Republik« und wie diese schliefilich
als Taschenbuch verfiigbar, leistete Sterns Studie an Generationen
von Studenten geistesgeschichtlichen Aufklirungsdienst.

Die Klarheit der Analyse und die Prignanz des politischen Ur-
teils waren es freilich auch, die beiden Werken anfangs nicht nur
Zustimmung eintrugen. So bekundete etwa Sterns Rezensent in der
Neuen Politischen Literatur — unfreiwillig hochst beredt —, warum er
sich »eines leisen Unbehagens nicht ganz erwehren« konnte: Die
von Fritz Stern herausgestellten Gemeinsamkeiten im ideologi-
schen Habitus seiner Protagonisten und in ihren politischen An-
schauungen erschienen dem Kritiker »entweder so allgemein (...),
daf} sie fiir tausend andere Akademiker des gleichen Zeitalters auch
gelten wiirden, oder aber so herbeigezogen (...), daff man die Ab-
sicht des Verf. merkt, unbedingt eine Einheitlichkeit der Darstel-
lung dort zu konstruieren, wo der Gegenstand sie im Grunde gar

XII



nicht zwingend hergeben mufi«. Wem Sterns Interpretation zu
sehr zu Lasten der Deutschnationalen und des revolutioniren Kon-
servatismus ging, der konzedierte ihm also scheinbar generds, drei
»hervorragende Monographien iiber drei sicherlich in vieler Hin-
sicht verwandte Minner« geschrieben zu haben — um im ibrigen
alle demokratiepolitischen Schlufifolgerungen zu negieren.

Aber pure Zustimmung erwartete wohl auch kaum, wer als In-
tellektueller der »skeptischen Generation« in den fiinfziger und
frithen sechziger Jahren in aufklirerischer Absicht iiber den Na-
tionalsozialismus und seine volkische Vorgeschichte forschte und
publizierte. Mochte Stern schon aufgrund seines Selbstverstind-
nisses als Amerikaner, das er als junger Emigrant vergleichsweise
leicht und dankbar angenommen hatte, die Entwicklungen im
Nachkriegsdeutschland um ein Gran gelassener betrachten als
seine dortigen Freunde, so gab er sich doch keinen Illusionen hin:
Fritz Stern wufite, wie sein noch um drei Jahre jingerer Kollege
Ralf Dahrendorf im Vorwort zur deutschen Erstausgabe schrieb,
daf§ das »pathologische Syndrom« des Kulturpessimismus »ilter ist
als der Nationalsozialismus und daf§ es diesen zugleich tiberlebt
hat«.

Im Abstand fast eines halben Jahrhunderts und nach iiber fiinfzig
Jahren stabiler Demokratie im westlichen Deutschland ist es viel-
leicht nicht mehr so einfach zu verstehen, was Stern und die ihm
Gleichgesinnten damals umtrieb. Doch die Zuversicht, daff Bonn
nicht Weimar werde, wie Fritz René Allemann schon 1956 zu wis-
sen glaubte, war unter denen, die mit einem ausgeprigten Sinn fiir
Freiheit und Liberalitit auf die friihe Bundesrepublik blickten,
nicht ganz so grof§ wie bei den Robusteren in der Politik und ihren
publizistischen Interpreten. Eine Minderheit der kommentieren-
den Klasse blieb noch lange vorsichtig, und zu ihr zihlte zum Bei-
spiel Harry Pross, der Sterns Darstellung fiir die Zeir besprach:
»Dieses Buch erscheint zur rechten Zeit, denn die hohe Entwick-
lungsstufe, die Deutschland im Rahmen Westeuropas seit dem
Zweiten Weltkrieg erreicht hat, enthilt keine Versicherung gegen
Riickfille. Es ist nicht ganz ausgeschlossen, daf} in der permanenten
Krise, die der Begriff der Wiedervereinigung bezeichnet, Losun-

XIII



gen wieder autkommen werden, die dem Arsenal des Kulturpessi-
mismus entstammen. Sie zu durchschauen, kann dieses dankens-
wert niichterne Buch des amerikanischen Historikers wohl helfen.«

Wenn Sterns Verlag Alfred Scherz (Bern/Stuttgart) ein solches
Zitat in der Anzeigenwerbung verwenden lief§ — zeigte das nicht
eindrucksvoll, wie sehr zu Anfang der sechziger Jahre doch schon
gesellschaftlich akzeptiert, ja erwartet wurde, dafi eine moderne
Zeit- und Ideengeschichte mit praktischem Sinn und mit Talent
zu wohlverstandener politischer Pidagogik zu Werke ging? Die
Besten ihres Faches, und Fritz Stern gehorte sogleich dazu, hielten
solche Erwartungen nicht nur fir vollig legitim; sie entsprachen
ihnen aus eigener Uberzeugung.

Doch diese Bereitschaft, aufklirerisch zu wirken, ging keines-
wegs zu Lasten der Wissenschaftlichkeit. Mancher Schwerpunkt,
den die frithe zeitgeschichtliche Forschung setzte, mag uns heute
weniger bedeutsam erscheinen, manche Fragestellung auch iber-
holt — wirklich veraltet jedoch sind die wenigsten ihrer Ergebnisse.
Hingegen haben einige der damals entstandenen Arbeiten, entge-
gen den Unkenrufen derer, die Zeitgeschichte als Wissenschaft seiner-
zeit noch fiir unmoglich hielten, lingst den Status von Klassikern
der Geschichtsschreibung erreicht. Einer dieser Klassiker ist Fritz
Sterns »Kulturpessimismus als politische Gefahr«.

Jenseits seiner zeitdiagnostischen Erhellungskraft, die das Buch
auch heute noch oder wieder zu entfalten vermag — man denke nur
an die in vielen Varianten vazierenden Ideologeme aus Globalisie-
rungskritik, Antisemitismus und antiamerikanischen Affekten —,
hat es der in vier Jahrzehnten natiirlich weiter vorangetriebenen
Detailforschung in bemerkenswerter Weise standgehalten. Zwei-
tellos setzt die Intellectual History gegenwirtig an einigen Punkten
andere Akzente. So wird zum Beispiel die Frage der Modernitits-
feindlichkeit der »konservativen Revolution« unterdessen stirker
diskutiert, und die bereits von Stern betonte Transnationalitit die-
ser Stromungen tritt mit zunehmendem Wissen tiber ihre aufier-
deutschen Vertreter noch deutlicher hervor. Zu den Erkenntnissen
jedoch, die Stern mit seiner subtilen (und spiter nicht nur von ihm
selbst immer wieder praktizierten) portritistischen Methode iiber

XIV



Langbehn, de Lagarde und Moeller van den Bruck zusammentrug,
ist nur noch wenig hinzugekommen.

So bleibt Fritz Stern brillantes erstes Buch am Ende beides: ein
eindrucksvolles Zeugnis der Leistungsfihigkeit der frithen Zeitge-
schichtsforschung — und eine giiltige Analyse der Gefahren einer
Politik, die sich aus der Verzweiflung an der Kultur des Westens
nihrt.

Jena, im August 2005 Norbert Frei



Vorwort
zur Neuausgabe 2005

In diesem Buch wollte ich ein Phinomen deutsch-europiischer
Vergangenheit behandeln und gleichzeitig ein geistiges Milieu be-
schreiben, aus dem der Nationalsozialismus viel Unterstiitzung be-
ziehen konnte. Es mag auch heute noch von gewissem Nutzen sein,
wenn es um die unvermeidliche Frage geht »Wie war es moglich?«.
Aber es ist erschreckend, dafl Grundthemen, die hier untersucht
wurden, sich heute erneut und machtvoll in den USA ausbreiten —
bei allen Unterschieden und bei auch rein amerikanischen Zutaten.
Es erscheint beinahe, als wire eine Abart des Kulturpessimismus
in die USA ausgewandert. Ein wichtiger Teil amerikanischer Ge-
genwart wird heute von »culture wars« oder auch von einem soge-
nannten Kulturkampf beherrscht. Genauso wie sich die in diesem
Buch behandelten Kritiker frither gegen den Liberalismus als den
Erzfeind wandten, ist der Begriff heute in Amerika zum Schimpf-
wort degradiert worden. Die Errungenschaften der Aufklirung:
Toleranz, politische Vernunft und wissenschaftliche Verpflichtung,
geraten in Verruf, und religioser Fundamentalismus — auf amerika-
nisch in Massenproduktion allgegenwirtig — gewinnt an Einflufi.
Politiker, teils aufrichtig iiberzeugt, teils mit Blick auf ihre Wihler,
machen sich dieses religios-begriindete antiwestliche Denken zu ei-
gen. So kommt es, dafl sogenannte »wiedergeborene« Christen
eine Politik der Einschiichterung innerhalb Bush’s Amerika wie
auch auflerhalb unterstiitzen. Der aufgeheizte Nationalismus, der
diese Stimmungen begleitet, verstirke sie als Mittel zur Macht.
Die Sehnsucht nach einer heilen Welt — gottlich gesegnet - ver-
langt eine radikale Absage an Wissenschaft und liberale Offenheit,

XVII



wie das am Streit um die Entwicklungslehre am deutlichsten zutage
tritt. Das Erstaunliche aber ist, daf§ dieses machtstrebende Aufbrau-
sen sich kaum auf die wirklichen Mifistinde unserer Welt — Armut,
Korruption, Verletzung des Menschenrechte — richtet. Dieser alt-
neue Kampf gegen die Moderne wiichst sich zu einer politischen
Gefahr aus.

Nun gibt es in den USA — wie anderswo — wichtige und tiberzeu-
gende Gegenkrifte, die das liberale Erbe als essentielles Gut vertei-
digen wollen. Sie miissen sich mit den Herausforderungen und
Mifistinden der jetzigen Zeit auseinandersetzen, sie miissen das
Unbehagen des Lebens in einer »entzauberten Welt« zu verstehen
versuchen, aber auch von der seichten Seite der »political correct-
ness« Abstand nehmen.

Um uns erneut mit dem Leben in der Moderne zu beschiftigen,
missen wir der Kritik und dem psychischen Verlangen der jetzigen
Gegen-Aufklirung Rechnung tragen. Es war nicht die geringste
Leistung der westlichen Welt seit dem Humanismus, sich immer
einer unerbittlichen Selbstkritik zu stellen. Sollte dieses Buch dazu
beitragen, die Zukunft im Lichte einer verhingnisvollen Vergan-
genheit besser zu verstehen, so wire das ein Trost fiir einen Autor,
der sich der heutigen Schwichen eines unentbehrlichen und le-
bensnotwendigen Liberalismus bewuft ist.

Sils-Maria, im August 2005 Fritz Stern

XVIII



Vorwort
zur zweiten Auflage 1974

In den Jahren, die seit dem erstmaligen Erscheinen dieses Buches
verflossen sind, ist der Angriff auf die Modernitit erneut zu einem
beherrschenden Thema unserer Kultur geworden. In der Rebel-
lion der Jugend — und nicht nur der Jugend — gegen die Leere
einer materialistisch ausgerichteten Zeit, gegen die Heuchelei des
birgerlichen Lebens und die Entfremdung von der Natur, gegen
die geistig-seelische Verarmung inmitten des Uberflusses, gegen
das gesamte »kapitalistisch-liberalistische System« haben viele
Klagen der hier diskutierten drei Kulturkritiker ihren Widerhall
gefunden. Mehr noch, die gegenwirtige Generation sehnt sich
nach einer neuen Gemeinschaft und Lebensform, nach einem
neuen Glauben, nach Ganzheit. Und wieder einmal wurden die
Unzulinglichkeiten der biirgerlich-liberalen Kultur in einer Zeit
des Krieges, diesmal in Vietnam, der politischen Zerrissenheit,
der industriell produzierten Hifilichkeit erschreckend deutlich.
Obwohl in vieler Hinsicht mit der traditionellen Kritik der poli-
tischen Rechten verwandt, verband sich der Protest dieses Mal
mit einer verschwommenen linksgerichteten Auffassung; dem-
entsprechend fand die Antimodernitit ihren politischen Aus-
druck nicht in einem mystischen Nationalismus, sondern in einem
utopischen Sozialismus, in einer Sehnsucht nach einem huma-
nen Marxismus, einem Marxismus jenseits aller Wirklichkeit. In
Deutschland erstarrte der Protest sehr bald in neuen politisch or-
thodoxen Auffassungen. In Amerika blieb der politische Ausdruck
des Protestes wesentlich pragmatischer; die ganze Tragweite der
Enttiuschung iiber die Modernitit wurde vor allem im kulturel-

XIX



len Bereich und in der sogenannten Gegenkultur sichtbar. In allen
Bereichen jedoch konnte man wieder — wie schon des 6fteren in
unserer Geschichte — die Stimmen gegen die Rationalitit und fiir
die Emotionalitit vernehmen. Und wieder einmal war im Angriff
auf die Modernitit auch die Ablehnung, der Haf§ auf den Westen
impliziert. So erinnerte manches an jenen Verfall des Idealismus
zum Nihilismus, wie er im letzten Kapitel dieses Buches angedeu-
tet wird.

Paradoxerweise haben sich einige Historiker des vergangenen
Jahrzehnts, gerade als das kulturelle Mifibehagen erneut auf der po-
litischen Biihne erschien, einem neuen Determinismus verschrie-
ben und wieder einmal die Haupttriebfedern historischen Han-
delns in den 6konomischen oder von der Wirtschaft abhingigen
Motiven gesucht. Allerdings gab es zur gleichen Zeit innerhalb und
auflerhalb der Geschichtsforschung einen wachsenden Vorbehalt
gegen die Auffassung, die Vergangenheit sei einzig und allein mit
materiellen Faktoren erklirbar. Spezielle Studien haben beispiels-
weise gezeigt, dafi kulturelle, geistige und psychische Faktoren
miteinbezogen werden miissen, wenn wir den fiir den Faschismus
so kennzeichnenden Triumph der Irrationalitit verstehen wollen.
Ich hoffe, daf sich dieses Buch fiir die weitere Erforschung der
Politik als »Psychodramax, als eine Art Sammelbecken fiir die Pro-
jektion psychischer und irrationaler Elemente, als nutzbringend
erweist.

Es wurde ausschliefflich zur Erklirung der Vergangenheit ge-
schrieben — einer Vergangenheit, die uns bis heute heimsucht.
Wenn es fiir die Gegenwart eine neue Bedeutung gewonnen hat,
wenn es dazu beitrigt, den Blick zu schirfen fiir die bestindigen
Mingel einer gewissen Art von unreflektiertem, unkritischem
Modernismus und desgleichen fiir die Gefahren iberschweng-
licher Reformbewegungen, die sich im Namen des Idealismus je-
der Verantwortlichkeit entziehen und die in ihrem Utopismus kol-
lektiven Losungen fiir Mifistinde und Sehnsiichte vorschlagen, die
keine kollektiven Losungen zulassen, dann kann der Autor dank-
bar eine solche Zeitlosigkeit seines Werkes schitzen, auch wenn er
es vorziehen wiirde, in einer Welt zu leben, in der der Kulturpes-

XX



simismus als politische Gefahr nur einen historischen Nachklang
hat, wihrend eine realistische, unverklirte Kritik an gegenwiirti-
gen Mifistinden der Gestaltung einer besseren Welt dienen
kénnte.

Fritz Stern

XXI



Einleitung

Alles beginnt als Mystik und endet als Politik.
Cuarres Pécuy

In der Regel ... bringt es mir keinen Gewinn,

Feremiaden gegen das Bose zu lesen — das

Beispiel von ein wenig Gutem ist wirksamer.
WiLLiaM JAMES

Die Pathologie der Kulturkritik — dies ist das Thema meiner Un-
tersuchung. Durch die Analyse des Denkens und Einflusses dreier
fihrender Kritiker aus der jingeren Vergangenheit des modernen
Deutschland will ich die Gefahren und das Dilemma einer be-
stimmten Art von Kulturpessimismus aufzeigen. Lagarde, Lang-
behn und Moeller van den Bruck, deren Leben und Wirken uns von
der Mitte des 19. Jahrhunderts bis an die Schwelle des Dritten Rei-
ches fiihrt, griffen — oft sehr scharf und durchaus zu Recht — die
Schwichen deutscher Kultur und deutschen Geisteslebens an. Sie
waren jedoch mehr als nur die Kritiker der kulturellen Krise
Deutschlands: sie waren ebenso deren Symptome und Opfer. Sie
konnten das Ubel, das sie diagnostizierten und in ihrem eigenen
Leben erfuhren, nicht bannen, und so suchten sie Propheten zu
werden, einen Weg zur nationalen Wiedergeburt aufzuzeigen. Zu
diesem Zweck schlugen sie Reformen vor, die riicksichtslos und
brutal und gleichzeitig idealistisch, nationalistisch oder auch vollig
utopisch waren. Es war dieser sprunghafte Ubergang von Verzweif-
lung zu Utopie, der ihre Gedankenwelt so phantastisch machte.
Als Ethiker und Wahrer dessen, was sie als altiiberkommene Tra-
dition ansahen, bekidmpften sie die sich stetig ausbreitende Moder-
nitit, die wachsende Macht von Liberalismus und Verweltlichung.



Sie stellten all das zusammen, was an der industriellen Zivilisation
Deutschlands unbefriedigend war, und warnten eindringlich vor
dem Verlust von Glauben, Einheit und »kulturellen Werten«. Alle
drei wandten sich gegen die zunehmende Kommerzialisierung und
Verstidterung — heroische Vitalisten, die gegen die Vorherrschaft
von Vernunft und Routine ankidmpften. Zutiefst unbefriedigt von
der Situation Deutschlands, sagten sie voraus, dafi unter der Angst,
die sie gepackt hatte, bald alle Deutschen leiden wiirden.

Schon um die Mitte des 19. Jahrhunderts verkiindete Lagarde,
ein hervorragender Orientalist und Religionswissenschaftler, als
Mensch jedoch vereinsamt und verbittert, den Niedergang des
deutschen Geisteslebens und den Verfall seines Ethos. Spiter war
er einer der schirfsten Kritiker der politischen Erfolge Bismarcks
und ein brillanter Polemiker gegen den modernen Protestantismus.
1890 schrieb Langbehn, ein Gescheiterter, ein Psychopath, ein
sensationelles Erfolgsbuch, eine Rhapsodie der Irrationalitit; darin
stellte er die ganze verstandesmifiige und wissenschaftliche Ten-
denz der deutschen Kultur, die allmihliche Vernichtung von Kunst
und Individualitit und den Zug zum Konformismus an den Pran-
ger. In den folgenden beiden Jahrzehnten griff Moeller van den
Bruck, ein eigenwilliger Aufienseiter und hochbegabter Schriftstel-
ler, das Spieflertum und den Liberalismus der Wilhelminischen
Zeit an. Nach dem ersten Weltkrieg wurde er der fithrende Vertre-
ter der Jungkonservativen, und sein bekanntestes, 1922 veréffent-
lichtes Werk, Das dritte Reich, gab der deutschen Rechten ihren be-
deutsamsten politischen Mythos.

Obwohl ihre Schriften um Jahrzehnte auseinanderliegen, greifen
alle drei darin doch weitgehend auf die gleiche Weise dieselben
kulturellen Krifte an. Unermiidlich brandmarkten sie, was sie als
Mingel des deutschen Lebens betrachteten; ihre Auﬁerungen
zeichnen ein recht aufschlufireiches Bild der Schattenseiten deut-
scher Kultur. In ihrem Kulturpessimismus spiegelt sich in ver-
schirfter Form die Verzweiflung ihrer Landsleute wider, und so
konnen wir am Beispiel dieser drei Minner verfolgen, wie in
Deutschland das Mifivergniigen immer weiter um sich griff, bis es
schliefflich in den Nihilismus des Nationalsozialismus einmiindete.



Vor allem hafiten diese Minner den Liberalismus: Lagarde und
Moeller sahen in ihm die Ursache und Verkérperung allen Ubels.
Es mag merkwiirdig erscheinen, daf} sie sich ausgerechnet gegen
den Liberalismus wandten, gegen jene politische Kraft, die in
Deutschland ewiger Verlierer war. Die Frage, warum sie dies taten,
fihrt uns in das Zentrum ihrer Gedankenwelt. Sie griffen den Li-
beralismus deshalb an, weil sie in ihm die wichtigste Voraussetzung
der modernen Gesellschaft sahen. Alles, was sie fiirchteten, schien
in thm zu wurzeln: die Bourgeoisie, das Manchestertum, der Mate-
rialismus, der Parlamentarismus und das Parteiwesen, der Mangel
an politischer Fiithrung. Ja, sie machten den Liberalismus fiir all das
verantwortlich, worunter sie im Innersten litten. Thr Ressentiment
entsprang ihrer Vereinsamung; ihr ganzes Sehnen war auf einen
neuen Glauben gerichtet, auf eine neue Glaubensgemeinschaft,
eine Welt mit festen Werten und ohne Zweifel, eine neue nationale
Religion, die alle Deutschen einen sollte. All dies lehnte der Libe-
ralismus ab, und deshalb hafiten sie ihn, warfen ihm vor, er mache
sie zu Ausgestofienen und entfremde sie ihrer vermeintlichen Ver-
gangenheit und ihrem Glauben.

Die von ihnen vorgeschlagenen Reformen, ihre Utopien, sollten
diese liberale Welt iiberwinden. Sowohl ihre Reformvorschlige als
auch ihre Kritik lassen erkennen, wie subjektiv sie dachten. »Ich
habe schlechterdings keinen Sinn fiir theoretische Wahrheit. Ich
will mein Volk binden und befreienx, verkiindete Lagarde, und wie
die beiden Kulturkritiker nach ihm, sah er im Nationalismus und
in einem neuen Volkstum das einzige Mittel zum Heil!. Alle drei
waren fest davon iiberzeugt, dafl nur irgendeine dufiere Ursache,
eine Verschworung die frithere volkische Einheit gesprengt haben
konnte; wenn diese Wurzeln der Zwietracht ausgerottet und eine
Reihe von Reformen durchgefiihrt wiirden, miifite es moglich sein,
die frithere Gemeinschaft wiederherzustellen. Obwohl Individuali-
sten und ausgesprochene Gegner des Staates, glaubten sie zutiefst
an die Wirksamkeit politischer und kultureller Planung.

In ihren Schriften vertraten sie einen Rassismus auf nicht biolo-
gischer Grundlage; Lagarde und Langbehn waren entschiedene An-
tisemiten und sahen in den jiidischen »Bazillen« die heimtiickischen



Krifte der Zersetzung. Die nationale Uneinigkeit, die Lagarde
sptrte und Moeller im Geschehen seiner Zeit erlebte, erschreckte
sie, und so erhoben sie die laute Forderung nach einem »Fiihrer«,
der die Einheit des Volkes verkorpern und erzwingen und alle in-
neren Streitigkeiten schlichten sollte. Ihre Sehnsucht gipfelte in der
Vision einer neuen deutschen Sendung, eines Deutschlands, das,
sauber und zuchtvoll im Innern, als grofite Macht der Welt endlich
auch die Germania irredenta zusammenfassen konnte.

Dies waren, kurz gesagt, die Elemente ihres kulturellen Den-
kens. Sie bildeten in ihrer Gesamtheit eine Ideologie — Anklage,
Programm und Mystik zugleich. Ich bezeichne diese Ideologie
als volkische Ideologie, weil ihre wichtigsten Ziele die Wiederbele-
bung eines mystischen Deutschtums und die Schaffung von politi-
schen Institutionen waren, die diese deutsche Eigenart verkorpern
und wahren sollten. In allen ihren Schriften findet sich diese Ver-
quickung von Kulturpessimismus und mystischem Nationalismus,
der sich vom offenen Nationalismus ihrer Zeitgenossen grundle-
gend unterschied. Das Wesen ihres Denkens und ihrer Wirkung
auf die deutsche Gesellschaft entsprach jener Definition von »Ideo-
logie«, die Eduard Spranger gegeben hat: »Eine politische Ideo-
logie [hat] immer die Temperatur der Leidenschaft, des affekt-
geladenen Beteiligtseins. Sie ist etwas Antreibendes, ein Impuls, ein
geistiger Motor ... Eine echte Ideologie driickt aus, wofiir man
lebt2.« Noch zutreffender ist vielleicht der von Alfred Fouillée
geprigte Begriff der idées-forces, Ideen, die »Phantasie und Willen,
Vorherschau und Verwirklichung der Dinge vereinen<.

Wenn auch die Ideen von Lagarde, Langbehn und Moeller nicht
zu einem geschlossenen System zusammengefafit wurden, so beein-
flufite doch ihr Sinngehalt das »Lebensgefiihl« zweier Generatio-
nen achtbarer Deutscher vor Hitler. Zwar blieben diese idées-forces
meist im Hintergrund; sie waren eine Unterstromung im Bereich
des Glaubens, die nur in Krisenmomenten sichtbar wurde. Aber sie
nihrten die Ablehnung der modernen Gesellschaft durch »deut-
sche Idealisten« und deren Ressentiment gegen die Unzulinglich-
keiten »westlicher« Ideale und Institutionen, woraus der Demokra-
tie in Deutschland so grofier Schaden erwuchs.

4



Noch schlagkriftiger wurde diese Ideologie durch den Stil von
Lagarde, Langbehn und Moeller: alle drei schrieben mit grofier
Eindringlichkeit und Leidenschaft. Thnen ging es weniger um
die Klarlegung und Analyse von Tatbestinden als vielmehr darum,
Verdammungsurteile zu fillen und Prophezeiungen zu dufiern; alle
ihre Schriften zeigen, daf§ sie wissenschaftliches Denken und die
Vernunft ganz allgemein gering einschitzten — weit bedeutsamer
als diese war ihrer Meinung nach die Intuition. Humorlos und oft
schwer verstindlich, wird ihre Prosa nur gelegentlich durch mysti-
sche, apodiktische Epigramme aufgelockert. Jahrzehntelang wur-
den sie als Zeitkritiker und Propheten deutschen Volkstums ge-
feiert.

Ich habe diese drei Minner nicht deshalb ausgewihlt, weil ihre
Ideen besonders originell waren, sondern weil ihr Denken und ihr
Einfluf§ auf das deutsche Leben deutlich die Existenz einer kul-
turellen Krise im modernen Deutschland erkennen lassen. Sie
waren — selbst krank — die Analytiker einer zumindest zum Teil
kranken Gesellschaft, und als solche spielten sie in der deutschen
Geschichte eine wesentliche, bisher nicht geniigend erkannte
Rolle. Mit der iiblichen Methodik der Geistesgeschichte lifit sich
dieses Problem nicht angehen. Die Ideengeschichte ist nicht im-
stande, Geist und Wesen des Wirkens dieser Minner zu erfassen
und ihre Ideenwelt im Zusammenhang mit ihrer Zeit darzustellen.
Wias sie geschrieben haben, wurzelt in ihrem eigenen Leiden, in ih-
ren Erfahrungen, und daher ist der psychische Faktor in ihrer Le-
bensgeschichte fiir ihr Werk dufierst aufschlufireich. Ich habe ver-
sucht, die wichtigsten Stationen ihres Lebens zu skizzieren, ohne
auf Gebiete abzuschweifen, die dem Psychologen vorbehalten blei-
ben miissen. Ich habe ferner versucht aufzuzeigen, welche Bedeu-
tung dieser besonderen Form von Kulturpessimismus zukommt
und wie sie das Eindringen wesensmiflig unpolitischer Ressenti-
ments in die Politik begiinstigt hat.

Thema dieses Buches sind also Ursprung, Gehalt und Aus-
wirkung einer Ideologie, die nicht nur dem Nationalsozialismus
dhnlich ist, sondern sogar von den Nationalsozialisten selbst als we-
sentlicher Bestandteil ihres politisch-kulturellen Erbes anerkannt



wurde. Aber ich werde noch eine weitere, wenngleich weniger
deutliche Verbindung zwischen dieser Ideologie und dem Natio-
nalsozialismus aufzeigen — die Tatsache namlich, daf§ die volkischen
Kritiker mit der ihnen eigentiimlichen Spannung zwischen person-
lichem Leben und ideologischer Zielsetzung jene Art von Unzu-
friedenheit vorwegnahmen, deren Triger nach 1920 in dem »Idea-
lismus« der Hitlerbewegung ihre Rettung suchten. Wihrend die
Historiker bei dem Versuch, den Siegeszug Hitlers zu erkliren, alle
nur denkbaren Tatsachen beriicksichtigt haben, von den Gefahren
des Artikels 48 in der Weimarer Verfassung bis zur Rolle der Grof3-
industrie und Finanz, ist doch der Schluf§ erlaubt, daf} sie zu wenig
die Unzufriedenheit in Betracht gezogen haben, die schon viel frii-
her im kulturellen Leben Deutschlands mehr oder weniger offen
vorhanden war und in politische Miinze umgesetzt werden konnte.

Der Sieg des Nationalsozialismus in Deutschland darf uns nicht
vergessen lassen, daf} in der gesamten westlichen Welt die moderne
Kultur nationalistischen Angriffen ausgesetzt war und daf§ diese
Angriffe nicht nur dem Nationalsozialismus vorangingen, sondern
ihn auch tiberlebt haben. Im Jahre 1927, wenige Jahre vor Hitlers
Machtergreifung, wiesen zwei in sehr verschiedenen Lagern ste-
hende europiische Schriftsteller auf solche Angriffe hin, die vom
einen als »konservative Revolution«, vom anderen als »Verrat der
Intellektuellen« bezeichnet wurden.

Der osterreichische Dichter Hugo von Hofmannsthal schrieb
mit grofier Sympathie iiber das Bestreben vieler Deutscher: »Nicht
Freiheit ist es, was sie zu suchen aus sind, sondern Bindung ... Nie
war ein deutsches Ringen um Freiheit inbriinstiger und dabei ziher
als dieses in tausenden Seelen der Nation vor sich gehende Ringen
um wahren Zwang und Sichversagen dem nicht genug zwingenden
Zwang ... [Eigentlich hebt es an als] eine innere Gegenbewegung
gegen jene Geistesumwilzung des sechzehnten Jahrhunderts, die
wir in ihren zwei Aspekten Renaissance und Reformation zu nen-
nen pflegen. Der Prozef}, von dem ich rede, ist nichts anderes als
eine konservative Revolution von einem Umfange, wie die europii-

6



sche Geschichte ihn nicht kennt. Ihr Ziel ist Form, eine neue deut-
sche Wirklichkeit, an der die ganze Nation teilhaben konne*.«

Im gleichen Jahr stellte Julien Benda, ein Vertreter des Rationa-
lismus, beunruhigt fest, dafy »um 1890 die Schriftsteller besonders
in Frankreich und Italien mit erstaunlichem Scharfsinn sich dar-
iiber klar wurden, dafy die Doktrinen von absoluter Autoritit, Dis-
ziplin, Tradition, Verachtung des Geistes der Freiheit, Bejahung
der sittlichen Berechtigung von Krieg und Sklaverei es moglich
machten, eine stolze und unbeugsame Haltung anzunehmen, und
den Vorstellungen einfacher Menschen viel mehr entgegenkamen
als ein sentimentaler Liberalismus und Humanismus.

Benda wandte sich gegen eine solche Aufstachelung politischer
Leidenschaften und gegen die in ganz Europa vorgetragenen An-
griffe auf Judentum, Demokratie und Sozialismus. Vor allem pran-
gerte er die Intellektuellen an, die »das Spiel der politischen Lei-
denschaften zu spielen beginnen ... Unsere Zeit ist wahrhaft die
Ara der Organisation des politischen Hasses durch die Intelligenz<5. Ich
hoffe jedoch im folgenden aufzeigen zu kénnen, dafi unsere Zeit die
Ara der politischen Organisation kulturellen Hasses und person-
licher Ressentiments ist.

Bis vor wenigen Jahren ist diese konservative Revolution — und
erst recht deren gesamteuropiischer Charakter — der Aufmerk-
samkeit der Historiker vollig entgangen®. Ihr geistiger Gehalt ist
so schwer fafibar, ihre politischen Manifestationen waren so ver-
einzelt, daf die Kraft und Reichweite dieser revolutioniren Gei-
steshaltung nur selten erkannt worden sind. Gerade weil er so un-
logisch ist, trifft der Ausdruck »konservative Revolution« genau
den Kern der Sache, verkorpert doch die Bewegung in der Tat ein
Paradoxon: ihre Anhinger wollten die von ihnen verachtete Ge-
genwart zerstdren, um in einer imaginiren Zukunft eine idea-
lisierte Vergangenheit wiederzufinden. Sie waren enterbte Kon-
servative, die nichts mehr zu bewahren hatten, waren doch die
geistigen Werte der Vergangenheit grofitenteils versunken und
vergessen, und fiir das, was an konservativer Macht noch tbrigge-
blieben war, interessierten sie sich nicht. Sie wollten zur Vergan-
genheit zurtickkehren und ersehnten eine neue Gemeinschaft, de-



ren Angehorige alle wieder den alten Idealen und Institutionen
treu sein wiirden.

Der Ausdruck »konservative Revolution«, wie er in diesem Buch
verwendet wird, bezeichnet den ideologischen Angriff auf die Mo-
dernitit, auf den ganzen Komplex von Ideen und Einrichtungen, in
dem sich unsere liberale, weltliche, industrielle Zivilisation verkor-
pert. Im Verlauf der fast zweihundert Jahre, wihrend derer dieser
Angriff auf verschiedenen Ebenen vorgetragen wurde, gewann er
zwar politisch an Durchschlagskraft, verlor aber viel von seiner gei-
stigen Geschlossenheit. Immer breitere Massen beteiligten sich
daran; jedes Auftreten sozialer Mifistinde, vor allem aber die stete
Ausbreitung der Modernitit iiber die ganze Welt fithrten ihm neue
Anhinger zu. Unsere liberale, industrielle Gesellschaftsordnung
vermag viele Menschen nicht zu befriedigen — weder geistig noch
materiell. Die geistig Unzufriedenen waren es, die sich oft der
Ideologie der konservativen Revolution zuwandten.

Die gegen die Modernitit gerichtete Bewegung hat zahlreiche
Stadien durchlaufen. Ihren Anfang nahm sie mit der von einigen
Romantikern vorgebrachten Kritik; ihren schirfsten Ausdruck fand
sie bei Nietzsche und Dostojewskij, die der Bewegung durch eine
radikale Neudeutung des Menschen eine neue Tiefe gaben und
schliefilich die Zukunft des Westens mit vollkommenem Pessimis-
mus beurteilten. Die weitere Entwicklung stellt keineswegs eine lo-
gische Folge von Ideen dar: als nichstes wurde die Kulturkritik in
eine verschwommene politische Ideologie rechtsstehender Kreise
umgewandelt. Zur Kulturkritik trat ein radikaler Nationalismus,
dessen Ideologen behaupteten, das Wesen der modernen liberalen
Gesellschaft sei dem Geist und der Tradition ihrer Volker fremd.
Obwohl in jedem Land dufierlich auf die nationale Eigenart abge-
stimmt, trug diese Ideologie doch in allen Lindern des europii-
schen Festlands im wesentlichen dhnliche Ziige. Aber ihre Schop-
fer waren selbst bereits Opfer der Modernitit, schrieben sie doch
schon nicht mehr wirklich als Kritiker, sondern als Parteiginger
und Propheten. Sie sprachen eine noch weniger intelligente
Schicht an — einen Kreis, den ich »kulturelle Maschinen-Stiirmer«
nennen mochte, Menschen also, die in ihrem Haf§ auf die Mo-



dernitit die ganze Maschinerie der Kultur zerstéren wollten. Nun
konnte die konservative Revolution in die Politik Eingang finden;
gewohnlich geschah dies durch irgendwelche rechtsstehende De-
sperados, die mit Hilfe dieser Ideologie die geistigen und seeli-
schen, bewufiten und unbewufiten Ressentiments der Menschen-
massen auszunutzen wufiten. In unserer modernen Gesellschaft
gibt es viele Unzufriedene, und wenn im Leben des Einzelnen oder
in der Gesellschaft Spannungen auftreten, kann die Kritik an der
Kultur in heftige politische Unzufriedenheit umschlagen. Wenn
eine Gesellschaft innerlich gesund ist, sind diese Menschen wenig
zahlreich, und die Unzufriedenheit kommt nicht zum Ausbruch; sie
wichst jedoch in Zeiten der Unruhe und Uneinigkeit, und der Ge-
sellschaft fillt es dann schwerer, mit ihr fertigzuwerden.

Die geistigen Wurzeln der konservativen Revolution reichen
weit zuriick in die Vergangenheit. Rousseau hatte eine neue Form
von Kulturkritik geschaffen, und seine Anhinger — besonders in
Deutschland — verbanden mit dieser Kritik einen Angrift auf das,
was sie als den naiven Rationalismus und das mechanistische Den-
ken der Aufklirung bezeichneten. Zuerst verfilschten sie die Auf-
klirung, dann gaben sie ihr die Schuld an allen kulturellen Ubeln
und behaupteten obendrein, das Denken der Aufklirung sei nicht
imstande, diese Ubel auch nur zu begreifen. Von 1770 bis 1830 gin-
gen in Deutschland Kulturkritik und Verunglimpfung des Rationa-
lismus oft Hand in Hand; diese Tradition hat spiter beim Entste-
hen der konservativen Revolution in Europa eine entscheidende
Rolle gespielt. Im ganzen Westen, wo sich die moderne Gesell-
schaftsform allmihlich herausbildete, warnten Ethiker von Carlyle
bis Burckhardt vor den Gefahren dieser neuen Kultur. Die heute in
den Vereinigten Staaten so rege Diskussion tiber die Gefahren der
Demokratie fiir die Freiheit des Einzelnen und die nivellierenden
Tendenzen der Massengesellschaft hat in Europa schon vor langer
Zeit begonnen.

Obwohl sie in vielem grundverschieden waren, kann man Nietz-
sche und Dostojewskij als die fithrenden Gestalten dieser Bewe-
gung ansehen. Thre Angriffe auf die Kultur ihrer Zeit trafen den
Kern des Liberalismus und leugneten seine philosophischen Vor-



aussetzungen: Der Mensch wird wesensmiflig nicht von der Ver-
nunft, sondern vom Willen bestimmt; weder ist er von Natur aus
gut, noch kann er sich vervollkommnen; die Politik des liberalen
Individualismus beruht auf einer falschen Vorstellung; das Bose exi-
stiert wirklich und ist ein wesentlicher Bestandteil des mensch-
lichen Daseins; die positivistische Wissenschaft und der Rationalis-
mus entsprechen nicht der Wirklichkeit und sind bestenfalls nur zu
einem ‘Teil giiltig; die Idee des historischen Fortschritts ist falsch
und macht die Menschen fiir die drohenden Gefahren des 20. Jahr-
hunderts blind. Nietzsche erkannte als erster die psychologische
Macht des Ressentiments und warnte als erster vor dessen seelen-
zerstorender Kraft. Noch schrecklicher wiirden die Katastrophen,
die er und Dostojewskij vorhersahen, durch die entscheidende Tat-
sache des 19. Jahrhunderts werden — die Tatsache, wie Nietzsche
sich ausdriickte, dafl Gott tot ist.

Der Niedergang des christlichen Glaubens war eine historische
Wirklichkeit, die das nichste Stadium der konservativen Revolu-
tion entscheidend beeinflufite — das Stadium jener Ideologen, die
nicht mehr wie Nietzsche den Mut hatten, die Gegenwart zu ver-
dammen, ohne die Vergangenheit sinnlos zu verherrlichen und eine
zukiinftige Erlosung aller zu versprechen. Die ganze Unsicherheit
dieser Menschen wurde durch den Verlust der Religion noch ge-
steigert, und sie sagten — und spiirten auch oft in sich selber —, daf§
das Leben im nachchristlichen Zeitalter des Liberalismus unertrig-
lich sei*.

»Die Entchristlichung Europas in unserer Zeit ist ebensowenig vollstindig,
wie es seine Christianisierung im frithen Mittelalter war. Aber man kann un-
gefihr sagen, daf} fiir unsere Vorfahren die ganze Geschichte in zwei Pe-
rioden geteilt war, die vorchristliche und die christliche, und nur in diese
zwei, daf sie fiir uns dagegen in drei Perioden zerfillt: die vorchristliche, die
christliche und jene Periode, die man logischerweise als nachchristliche be-
zeichnen muf}. Dies ist sicherlich ein folgenschwerer Unterschied. Christia-
nisierung und Entchristlichung betrachte ich hier nicht von einem theologi-
schen Standpunkt aus, sondern ganz einfach als kulturelle Wandlungen.
Unter diesem Gesichtswinkel will mir scheinen, dafl der zweite Wandel noch
radikaler war als der erste.« C. S. Lewis, De Descriptione Temporum. An
Inaugural Lecture, Cambridge University Press 1955, S. 7.

10



Die konservativen Revolutionire kritisierten jeden Aspekt der
kapitalistischen Gesellschaft und den Materialismus, den sie ihr zu-
schrieben. Sie prangerten die geistige Leere des Lebens in einer
verstidterten, kommerziellen Zivilisation an und beklagten den
Niedergang von Geist und Tugend in einer Massengesellschaft.
Die Presse stellten sie als korrupt hin, die politischen Parteien als
Ursache nationaler Zwietracht und die neuen Herrscher als Repri-
sentanten der Mittelmifiigkeit. Je schwirzer sie die Gegenwart
malten, desto heller strahlte die Vergangenheit, und sie schwelg-
ten in wehmiitigen Erinnerungen an das unverdorbene Leben in
den friiheren lindlichen Gemeinschaften, als die Menschen noch
Bauern und die Kénige wirkliche Herrscher waren. Die meisten
dieser Ideologen waren der Uberzeugung, diese Welt sei durch
bose Hinde zerstort worden; infolgedessen glaubten sie fest, dafi
Verschworungen in Geschichte und Gesellschaft eine wesentliche
Rolle spielen. Den Bosewicht sah man gewohnlich im Juden, der
immer hiufiger als die Verkorperung der Modernitit hingestellt
wurde. Alle diese Beschuldigungen, so tibertrieben und verfilscht
sie auch waren, hatten eine reale Grundlage. Hitte es nach dem
Deutsch-Franzosischen Krieg in Deutschland nicht die Griinder-
zeit und den Griinderkrach, in Frankreich nicht den Panamaskan-
dal gegeben, so wire es sehr viel schwieriger, ja vielleicht sogar
unmoglich gewesen, solche Anklagen gegen das Judentum und die
Modernitit vorzubringen. So aber gingen die Angriffe von Tatbe-
stinden aus, die fiir jedermann sichtbar waren, und dies war die
Voraussetzung fiir ihren Erfolg.

Den konservativen Revolutioniren war der Liberalismus der
Hauptfeind. An allen grofien und unerwiinschten Verinderungen
im Leben und Empfinden des abendlindischen Menschen gaben
sie ihm die Schuld. Sie waren sich dariiber im klaren, daf§ der Libe-
ralismus die geistige und politische Grundlage der Modernitit dar-
stellte, und so suchten sie ihn dem Manchestertum, der Verachtung
der geistigen Bestrebungen des Menschen, der Billigung wirt-
schaftlicher Selbstsucht und Ausbeutung, der Verbiirgerlichung
von Leben und Moral gleichzusetzen. Sie tibersahen oder listerten
die idealistischen Ziele des Liberalismus, sein Eintreten fiir die

11



Freiheit, seine Offenheit gegeniiber der Wissenschaft, sein rationa-
les, humanes, tolerantes Menschenbild. Denn in dem, was sie recht
ungenau als Liberalismus bezeichneten, gipfelte praktisch die siku-
lare und ethische Tradition des Abendlandes.

Daf} der Liberalismus weit mehr war als nur ein philosophisches
System von Wirtschaft und Politik, hat man vor langer Zeit bereits
erkannt. Schon in den sechziger Jahren des 19. Jahrhunderts sagte
Kardinal Newman von ihm: »Er ist heute kaum eine Partei; er ist
die gebildete Laienwelt ... Er ist nichts anderes als jener tiefge-
hende, glaubhafte Skeptizismus, den ich als Entwicklungsstufe der
vom natiirlichen Menschen praktisch angewandten Vernunft be-
zeichnet habe’.« Fast ein Jahrhundert spiter bezeichnete Lionel
Trilling den Liberalismus als die »einzige geistige Tradition« Ame-
rikas8. Die konservative Revolution bekidmpfte den Liberalismus in
diesem weiteren Sinn, und dabei war es ein leichtes, von der Kul-
turkritik zur politischen Kritik iiberzugehen.

Die konservativen Revolutionire waren weder die einzigen noch
die bedeutendsten Gegner des Liberalismus. Die katholische Kir-
che — besonders wihrend des Pontifikats von Papst Pius IX. -,
einige protestantische Gruppen, Konservative und Sozialisten wa-
ren alle hinsichtlich der Unzulinglichkeit des Liberalismus einer
Meinung*. Gegen Ende des 19. Jahrhunderts dnderten die Libera-
len selbst ihre politische Philosophie, indem sie allmihlich dem
Staate neue Funktionen zuwiesen und das alte Laissez-faire-System

* In diesem Zusammenhang ist folgende Aufferung von Max Weber recht auf-
schlufireich: »In den Lindern Europas gehort die Kirche zu den konservati-
ven Kriften; in erster Linie die romisch-katholische Kirche ..., aber auch die
evangelische Kirche. Beide diese Kirchen helfen dem Bauern mit seiner kon-
servativen Lebensart, sich gegen die stidtisch rationalistische Kultur zu be-
haupten ... Es geschicht heute in den zivilisierten Lindern — eine eigenartige
und in mehr als einer Hinsicht bedenkliche Tatsache —, daf} die Vertreter der
héchsten kulturellen Interessen zuriickblicken und aus einer tiefen Abnei-
gung gegeniiber der unvermeidlichen Entfaltung des Kapitalismus heraus
sich weigern, an der Errichtung des Gebiudes der Zukunft mitzuwirken.«
Max Weber, »Capitalism and Rural Society in Germany« in From Max
Weber: Essays in Sociology, hrsg. von H. H. Gerth und C. Wright Mills, Oxford
University Press, New York 1946, S. 3701f.

12



langsam abbauten. Infolgedessen herrscht heute im politischen
Sprachgebrauch hinsichtlich der wahren Bedeutung des Begriffs
»Liberalismus« eine grofie Verwirrung, und manche Kritiker
schieben noch in unserer Zeit dem Liberalismus die Schuld an al-
lem zu, was sie an der modernen Welt fiir unerwiinscht halten.

Die Ideologen der konservativen Revolution begniigten sich
nicht damit, ihre Unzufriedenheit mit der liberalen Kultur auszu-
driicken und den Verlust einer herrschenden Glaubenslehre zu be-
klagen. Hinzu trat ihre Vision einer nationalen Erlosung. Sie stell-
ten sich als die wahren Vorkdmpfer des Volkstums hin und warfen
den Sozialisten ihren Internationalismus und den Liberalen ihren
Pazifismus und ihre Gleichgiiltigkeit gegeniiber nationaler Grofie
vor. Das mindeste, was sie verlangten, waren grofiere nationale
Macht und engerer Zusammenhalt, und gewohnlich waren sie auch
Parteiginger des Imperialismus oder einer nationalen Expansions-
politik. Oft fihrte sie ihre Sehnsucht nach einem nationalen Hel-
dentum zur Anbetung der Gewalt, die sie mit Argumenten aus dem
sozialen Darwinismus und dem Rassismus rechtfertigten.

Solche nationalistischen Ideologen traten gleichzeitig in fast al-
len Lindern des europiischen Festlands auf. In den letzten Jahr-
zehnten des 19. Jahrhunderts wurde offenbar, daf} die Ideologie des
Kulturpessimismus und einer nationalen Erlésung in einer noch
wenig intelligenten Schicht Anhinger finden und so in die Politik
hineingetragen werden konnte. Die drei in diesem Buch behandel-
ten Minner und Maurras, Barrés, d’Annunzio und Enrico Corra-
dini sind sich ungemein dhnlich; das kommt auch durch die Tatsa-
che zum Ausdruck, daf in Deutschland, Frankreich und Italien die
gleiche Art von Ideologie fast gleichzeitig in die Politik Eingang
fand. Die Action Francaise und die Dreyfus-Gegner, die Gsterrei-
chische christlich-soziale Partei unter Karl Lueger, die Alldeut-
schen, die deutschen antisemitischen Parteien und die italienischen
Nationalisten, die sich um 1903 zu sammeln begannen - sie alle be-
zeugten, welche Macht und Bedeutung die Ideologie des Ressen-
timents besaf}. Vielleicht gehéren auch bestimmte Aspekte des
amerikanischen »Populismus« hierher. Die politische Organisation
dieser Opposition gegen die liberale Gesellschaft fiel mit einer

13



Schwichung der liberalen Macht zusammen. Zu Beginn des
20. Jahrhunderts fanden Europier zum erstenmal Trost in einem
nationalistischen Idealismus, in der Verherrlichung von Helden-
tum und in den verwirrten sozialen und politischen Versprechun-
gen unbedeutender Propheten!?.

Das stete Absinken des Liberalismus begiinstigte immer neue
Ausbriiche eines Ressentiments, das politisch-organisatorisch zur
Auswirkung kam. Erstmals war dies im letzten Jahrzehnt des
19. Jahrhunderts der Fall, aber der gefihrlichste Ausbruch erfolgte
unter dem Einflufi der Weltwirtschaftskrise und der Schwichung
der Demokratie um 1930. Auch nach 1945 waren wir von diesem
Ubel noch nicht geheilt, wie die kurzlebige Poujadistenbewegung
in Frankreich und der McCarthyismus in den Vereinigten Staaten
beweisen. Man braucht nur die Aufsitze in der amerikanischen
National Review zu lesen, um zu wissen, daf§ die konservative Revo-
lution noch nicht tot ist*. Wir miissen uns mit der Tatsache abfin-
den, dafi eine latente Aufstandsbereitschaft gegen die Modernitit
stets in unserer westlichen Gesellschaft vorhanden ist und daf ihr
wirres, phantastisches Programm und ihre irrationalen, unpoliti-
schen Aufierungen ebenso wirkliche, wenngleich weniger edle oder
greifbare Bestrebungen verkérpern wie andere und bekanntere Re-
formbewegungen.

Der Kulturpessimismus hat in unseren Tagen in den Vereinigten
Staaten zahlreiche Anhinger. Die innenpolitische Lage scheint sta-
bil, die politischen Zustinde im Ausland scheinen unabinderlich zu
sein. So haben sich die amerikanischen Intellektuellen den kulturel-

* Ich beziehe mich hier auf das Emporkommen dessen, was Richard Hofstad-
ter als »pseudo-konservative Revolte« bezeichnet hat und iiber deren Anhin-
ger er schreibt: »Sie haben wenig gemeinsam mit dem gemifiigten, vermit-
telnden Geist des echten Konservatismus im klassischen Sinn des Wortes und
finden keineswegs Gefallen am herrschenden praktischen Konservatismus
unserer Zeit, wie ihn die Regierung Eisenhower vertritt. Ihre politischen Re-
aktionen verraten einen ziemlich tief verwurzelten, wenn auch weitgehend
unbewufiten Haf} auf unsere Gesellschaft und deren Zustinde — ein Haf}, den
ihnen zuzuschreiben man z6gern wiirde, gibe es nicht schliissige Beweise da-
fiir.« Richard Hofstadter, »The Pseudo-Conservative Revolt« in The New
American Right, hrsg. von Daniel Bell, New York 1955, S. 35.

14



len Problemen unserer Gesellschaft zugewandt und befassen sich
statt mit politischer Kritik mit soziologischen oder kulturellen Ana-
lysen. Keine Gesellschaft hat je so intensiv ihre kulturelle Entwick-
lung beobachtet wie die amerikanische, und bei dieser stindi-
gen Selbstbeobachtung werden viele Ubel entdeckt und oft falsch
diagnostiziert. In den vergangenen beiden Jahrzehnten wurden
von allen Seiten der amerikanische Materialismus, das Schwinden
der sittlichen Substanz Amerikas, all die vermeintlichen Ubel der
amerikanischen Massengesellschaft angegriffen. Ein prominenter
Geistlicher erklirte: »Amerika ohne Gott ist gleichbedeutend mit
Heidentum, Nazismus, Faschismus und atheistischem Kommunis-
mus«, wihrend ein Pidagoge meinte: »Schon die Atmosphire an
den Universititen ist geeignet, den traditionellen sittlichen und
religiosen Glauben des Durchschnittsstudenten zu zersetzen!!.«
Auch von den »zornigen jungen Minnern« in England wird der
Ruf nach Glauben und Ordnung oft sehr lautstark vorgebracht. Die
Suche nach Autoritit wird besonders bei den englischen »Aufien-
seitern« sehr deutlich. So schreibt Colin Wilson: »Ich glaube, daf§
unsere Zivilisation im Niedergang begriffen ist und die Aufienseiter
ein Symptom dieses Niedergangs sind. Es sind Minner, die sich ge-
gen den wissenschaftlichen Materialismus wenden, Manner, die frii-
ber in der Kirche ibre Richtung gefunden hitten ... Der Aufienseiter
krankt an einem instinktiven Verlangen nach Disziplin. Er ist zu in-
telligent, um einer Sache zu dienen, die sein Verstand als verach-
tenswert ansieht. Infolgedessen mufi er eine Disziplin finden, die
sein kritischer Verstand billigen kann — eine sittliche, eine geistige
Disziplin. Aber der Gesellschaft fehlt der scharfsichtig kritische
Geist des Aufienseiters. In ihrem geheimen Verlangen nach einer
Disziplin, nach etwas, dem sie folgen kann, rennt sie jedem sensa-
tionellen Politiker, jedem sentimentalen Evangelisten, jedem Dik-
tator mit einem Programm nach!?.« Und Stuart Holroyd meint:
»Es gibt viele Hindernisse, die es dem modernen Durchschnitts-
menschen unmoglich machen, eine religiose Einstellung zu gewin-
nen. Aus drei Jahrhunderten humanistischer Kultur ist uns eine
Last von Ideen und Einstellungen tiberkommen, die wenige Men-
schen jemals in Frage stellen und die mit der religiésen Einstellung

15



vollig unvereinbar sind. Der Liberalismus, die Lehre von der
Gleichheit aller, das blinde Vertrauen in die wissenschaftliche Me-
thode, der Mythos des Fortschritts und die Idee, der Mensch sei der
Vervollkommnung fihig, mogen als Beispiele dienen. Wir alle
wachsen in der Atmosphire dieser Ideen auf, und so ist es fiir
uns schwer, sie abzuschiitteln. Aber wir miissen dies irgendwie tun,
wenn wir als mehr denn als eine Rasse einfallsreicher kleiner Tiere
weiterbestehen wollen!3.«

Hinter den Schlagwortern und den uniiberlegten Kritikern steht
echtes menschliches Leiden. Die abendliandische Welt ist von einer
Unzufriedenheit erfiillt, die nicht wirtschaftlichem Mangel oder
der Kriegsgefahr entspringt; sie wurzelt im Mifibehagen tiber eine
stidtische, industrielle Kultur. Es ist eine Unzufriedenheit, die be-
reits von den drei in diesem Buch behandelten Kulturkritikern
empfunden und genihrt wurde.

Obwohl die konservative Revolution eine gesamteuropiische Er-
scheinung war, wurde sie nur in Deutschland zu einer geistigen und
politischen Macht von entscheidender Bedeutung. Meiner Mei-
nung nach wurzelt diese spezifische Reaktion gegeniiber der Mo-
dernitit im deutschen Denken und der deutschen Gesellschaft;
diese idealistische, unpolitische Unzufriedenheit bildet das wichtig-
ste Verbindungsglied zwischen allem, was in der deutschen Vergan-
genheit verehrungswiirdig und grof ist, und dem Sieg des Natio-
nalsozialismus.

Drei Hauptgriinde erkliren die besondere Anziehungskraft die-
ser Art von Unzufriedenheit. Sie werden deutlich in dem grofien
Einflufy Lagardes, Langbehns und Moeller van den Brucks auf das
deutsche Denken und die deutsche Politik. Erstens standen Form
und Absicht ihrer Kritik im Einklang mit einigen der bedeutsam-
sten kulturellen Traditionen Deutschlands. Zweitens traf ihre Kri-
tik einige tatsichlich vorhandene Schwichen der deutschen Kultur
und gewann durch ihre Berechtigung in dieser Hinsicht an Glaub-
wiirdigkeit. Drittens war das politische Leben in Deutschland von
1870 bis 1933 in starkem Mafle durch jene Uneinigkeit gekenn-

16



zeichnet, die diese Minner verdammten; auch dies erleichterte das
Eindringen ihrer gefiihlsbetonten Gedanken in die Politik. Die
konservative Revolution allgemein und das Denken dieser drei
Minner im besonderen kamen der Wirklichkeit des deutschen Le-
bens weit niher als das dhnliche Denken konservativer Revolutio-
nire in anderen Lindern.

Aber fiir den Erfolg der konservativen Revolution in Deutsch-
land gab es noch einen weiteren Grund. Wie wir bereits gesehen
haben, war das Hauptangriffsziel die in der rationalen, liberalen
und kapitalistischen Gesellschaft verkorperte Modernitit, die — zu-
mindest auf dem europiischen Festland - ihre politische Form
durch die Franzosische Revolution erhalten hatte. Soweit die deut-
schen Kritiker diese Gesellschaft ablehnten, konnten sie sich um so
leichter auf eine bedeutungsvolle Eigenart des deutschen Nationa-
lismus stiitzen. Schon die Generation von Arndt und Fichte hatte
die Ideen und politischen Institutionen des Liberalismus als fremd-
lindisch, »undeutsch« und westlich verworfen. Den vélkischen
Kritikern fiel es also weit leichter, die Ideen der Franzosischen Re-
volution als fremdlindischen Betrug zu verwerfen, als dies bei-
spielsweise ein Barrés oder ein Maurras vermocht hatte. Schliefflich
waren der Liberalismus und die parlamentarische Tradition in
Deutschland nie so stark wie in den Lindern Westeuropas und
konnten deshalb leichter angegriffen werden. In Deutschland, wo
sich der Liberalismus so sehr den politischen Gegebenheiten anzu-
passen bemiihte und politisch so wenig Erfolg hatte, war es nicht
schwer, ihn zuerst verichtlich zu machen und dann zu verachten!4.

Lagarde, Langbehn und Moeller van den Bruck waren Idealisten
und vermochten als solche die gebildeten Schichten der deutschen
Gesellschaft anzusprechen, die durch ihre Verehrung des Idealis-
mus fiir einen solchen Appell empfinglich waren. Der Ausdruck
»idealistisch« istim Englischen mehrdeutig, aber noch schwerer ist
er im Deutschen zu fassen, wo auch die wichtigste philosophische
Tradition des neuzeitlichen Deutschlands als Idealismus bezeichnet
wird. Aber der Idealismus, von dem hier die Rede ist, war kein for-
males philosophisches System mehr. Er war vielmehr eine Art Le-

bensgefiihl, ein Gefiige von Empfindungen und Werten, das die ge-

17



bildeten Schichten aus gemeinsamen geistigen Traditionen ererbt
und allmihlich ihrer Stellung innerhalb der Gesellschaft angepafit
hatten. Geistig leitete sich dieser Idealismus aus den grofien Wer-
ken der idealistischen Epoche ab, von Goethe, Kantund Schiller; er
wurde an den hoheren Schulen gelehrt und in den Familien ge-
pflegt. Das Erbe dessen, was frither Philosophie gewesen war, fin-
det sich noch im Wortschatz der darauffolgenden Zeit, in der auch
dann noch vorhandenen Vorliebe fiir abstrakte und metaphysische
Ausdriicke, im unbedingten Glauben, daf§ der Geist oder die Idee
letzter Ausdruck der Wirklichkeit sei. Zu diesem Idealismus ge-
hérte auch die Erinnerung an frithere sittliche Normen und ésthe-
tische Ideale. Uber das Ideal des deutschen Humanismus schrieb
der grofie Humanist Ludwig Curtius: »Das von den neuen Huma-
nisten ersehnte >reine Menschentumc ... war nicht etwa nur blasse,
abstrakte Theorie, sondern es war eine an jeden einzelnen gerich-
tete moralische Forderung der Neugestaltung des personlichen Le-
bens!S.« Dieser Forderung, dem Wesen dessen, was die Deutschen
oft als Individualismus bezeichneten, konnte man am besten durch
das Streben nach Kultur, durch eine literarische und isthetische Er-
ziehung gerecht werden. Der Idealismus in der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts verkorperte eine auflergewdhnliche Verehrung
fir Gelehrsamkeit, fiir eine Kultivierung des Ichs. Diese Vereh-
rung fand ihren héchsten Ausdruck in der hingebungsvollen Arbeit
deutscher Gelehrter; sie konnte jedoch auch zu einem Bildungs-
philistertum ausarten, wodurch die bereits bestehende Kluft zwi-
schen den gebildeten und den ungebildeten Schichten noch tiefer
wurde!®.

Dieser Idealismus, der die Kultur und die Kultivierung der
Innerlichkeit betonte, fithrte nicht zu politischer Anteilnahme,
ja nicht einmal zu politischem Interesse. Ebensowenig tat dies
die halbautoritire politische Ordnung, die Bismarck 1871 errichtet
hatte. Von der Wirklichkeit abgestofien und durch ihren Glauben
nach innen orientiert, neigte die deutsche Elite dazu, sich der
Wirklichkeit zu entfremden und sie zu verachten. Sie war nicht
mehr fihig, Praktisches auf der Ebene des Praktischen zu behan-
deln; Friedrich Meinecke hat das viele Jahre spiter folgendermafien

18



formuliert: »Die Neigung, etwas zunichst doch Praktisches zu et-
was Weltanschaulichem zu erheben — das war das spezifisch Deut-
sche ... und zugleich das fiir die Zukunft Bedenkliche!7.«

Bismarck hatte einen Staat ohne Verfassungstheorie geschaffen;
seiner Meinung nach war dieser Staat dadurch gerechtfertigt, dafi
er funktionierte. Kaum verhillte autoritire Macht einerseits und
vollig wirklichkeitsfremde Geistigkeit andererseits — dies waren die
beiden Aspekte des kaiserlichen Deutschlands. Verbunden wurden
diese beiden Bereiche durch die Idealisierung der Macht; der Mit-
telstand »ethisierte«, wie Max Weber sich ausgedriickt hat, Bis-
marcks Werk der Macht. Dadurch wurde auch eine gewisse Vergot-
terung des Idealismus in der Politik geférdert. Praktische Ideen
und Programme wurden verworfen, weil man vollkommene Objek-
tivitit und die richtige »Haltung« vorzog. So schreibt Theodor
Eschenburg iiber Ernst Bassermann, der wihrend der Wilhelmini-
schen Zeit viele Jahre lang die Nationalliberalen anfiihrte: »Ab-
schliefend kann man wohl sagen, daf} seine politischen Anschauun-
gen weniger ein Gebilde langer ﬂberlegungen waren, sondern daf}
sie seinem Lebensgefiihl und seinen Empfindungen, seiner pietit-
vollen Gesinnung und der Tradition, in der er aufgewachsen war,
entsprachen!®.« Aus dem gleichen Grund sah man in den Aufiensei-
tern Lagarde, Langbehn und Moeller van den Bruck Idealisten;
niemand fragte, ob ihre Ideen auch nur im mindesten praktisch ver-
wirklicht werden konnten.

Schlieflich sprachen diese Minner breite Schichten der deut-
schen Gesellschaft an, weil sie nicht nur idealistisch, sondern auch
religiés waren. Die akademisch gebildeten Protestanten hatten
Christentum und deutschen Idealismus zu einer Kulturreligion
vereinigt, die sich zwar fromm auf Goethe, Schiller und die Bibel
berief, aber im Grunde véllig weltlich war. Der religitse Ton blieb,
selbst nachdem der religise Glaube und die religivsen Grundsitze
verschwunden waren. Daher fanden die drei hier behandelten Kul-
turkritiker — wie auch die konservativen Revolutionire allgemein —
bei religios sentimentalen Menschen Anklang, aber auch bei jenen,
in denen ein echtes religitses Verlangen lebte.

Der Nationalismus war ein Bestandteil dieser Kulturreligion,

19



betonte sie doch, dafl deutscher Idealismus und Nationalismus
identisch seien. Das Wesen der deutschen Nation finde seinen
Ausdruck im deutschen Geist, offenbare sich in Deutschlands
Kiinstlern und Denkern und zeige sich noch gelegentlich im Leben
des einfachen, unverdorbenen Volkes. Im Deutschland der Kaiser-
zeit verstirkte sich dieser kulturelle Nationalismus; er gipfelte wih-
rend des ersten Weltkrieges in der Behauptung deutscher Intellek-
tueller, dafl sie kulturell vom Westen unabhingig seien und das
Deutsche Reich in seiner damaligen Form die hochsten kulturellen
Werte des deutschen Volkes verkorpere.

Bei dieser Art von Idealismus nimmt es nicht wunder, dafi die
deutsche Intelligenz den Aufierungen von Lagarde, Langbehn und
Moeller van den Bruck besonders zuginglich war. Wie sich heraus-
stellte, wurden ihre Gefiihle von zahlreichen Menschen geteilt.
Man vergifit oft, daff nach 1871 viele denkende Deutsche von einer
Stimmung befallen wurden, in der sich Stolz und Enttiuschung die
Waage hielten: Stolz iiber die Macht und die Einigung des Reiches,
Enttiuschung tiber die Kultur dieses Reiches, tiber die Tatsache,
daf} sich unter der diinnen Schale einer gewinnbringenden Politik
das alte Deutschland auflste, auseinandergerissen von der Moder-
nitit — von Liberalismus, Sikularismus und Industrialismus. Allge-
mein klagte man iiber den Niedergang des deutschen Geistes, tiber
die Verdringung des Idealismus durch den Realismus in der Politik
und den Materialismus im Wirtschaftsleben. Viele Menschen wa-
ren der Meinung, die Nietzsche in einem Aphorismus des Jahres
1888 ausgedriickt hat: »>Deutscher Geist<: seit achtzehn Jahren
eine contradictio in adjecto.« Der gebildete Deutsche — der Akade-
miker, der Beamte, der Geistesarbeiter — hatte Generationen lang
einen Ehrenplatz unmittelbar unter dem Adel innegehabt, und nun
verwirrte und beunruhigte ihn der Aufstieg einer Gesellschaft, von
der Menschen, die einem krassen Materialismus huldigten, ebenso-
hoch oder noch héher geschitzt wurden. Die Bestiirzung hiertiber
wurde oft gedufiert, so auch von Theodor Mommsen; dieser be-
fafite sich in seinen Reden als Universititsprofessor immer wieder
mit der »geistigen Entwicklung unseres eigenen Volkes unter der

Sonne des Gliicks ... Wie der Soldat leichter den Gefahren und

20



Entbehrungen des Krieges widersteht als dem Rausch des Sieges,
so stehen auch wir vor und in einer spontanen Rekrudeszenz alter,
einer spontanen Generation neuer moralischer Seuchen, die mit
epidemischer Kraft um sich greifen und an den Grundlagen unserer
Gesellschaft riitteln!?.« Die Furcht vor diesem »moralischen Zer-
fall«, von dem Mommsen sprach, war tief eingewurzelt, und La-
garde, Langbehn und Moeller van den Bruck wetterten nicht nur
gegen diesen Zerfall, sondern machten auch Vorschlige fiir eine
Behebung der Mifistinde, Vorschlige, die von Generationen unpo-
litischer, idealistischer Deutscher als edel und durchfiihrbar ange-
sehen wurden.

Wenn wir auf das Deutschland der Kaiserzeit zuriickblicken,
nimmt es kaum wunder, daf} die gewaltige kulturelle Umwilzung
solche Unruhe hervorrief. Uberraschend jedoch und nur dann er-
klirlich, wenn wir die idealistische Vereinsamung der Gebildeten
beriicksichtigen, ist die Tatsache, daff sie Wandel mit Zerfall ver-
wechselten und in Ubereinstimmung mit ihrer Geschichtsauffas-
sung den Zerfall einem sittlichen Versagen zuschrieben. Sicherlich
waren die deutschen Ansichten tiber die Kultur nicht realistischer
als die politischen Ansichten. Selbsterkenntnis ist unter Nationen
ebenso selten wie unter Menschen; aber es hat in der modernen
Welt nur wenige Volker gegeben, die so wirklichkeitsfremd waren
wie das deutsche Volk wihrend der Kaiserzeit.

Die reale Situation war schlimm genug und rechtfertigte einen
Teil der Befiirchtungen. Mit einer Plétzlichkeit ohnegleichen ver-
dnderte die industrielle Revolution Antlitz und Charakter der deut-
schen Gesellschaft. Die Geschichte dieses Wandels ist bekannt; im
allgemeinen bringt man die klassischen Schrecken der industriellen
Revolution — mit Recht — mit England und nicht mit Deutschland
in Verbindung. Das schreiende Elend, das die Industrialisierung im
ausgehenden 18. Jahrhundert dort hervorgerufen hatte, gab es in
Deutschland nicht. Was jedoch die Industrialisierung seelisch ge-
kostet hat, wird iibersehen. Und doch berichtet die Geschichte
Deutschlands von 1871 bis 1945 nicht nur von extremen wirtschaft-
lichen und sozialen Gegensiitzen, wie sie in einer Industriegesell-
schaft anzutreffen sind, sondern auch von einer tiefen Abneigung

21



gegen den neuen Industrialismus, die auf verschiedene Weise wih-
rend dieser Zeit immer wieder zum Ausdruck kam.

Das plotzliche Entstehen ungeheuer grofier und hifilicher Stidte
schmerzte ein Volk, das sich schwirmerisch fiir die Natur begei-
sterte und an seinen alten Stiddten hing. Auch hier waren die Deut-
schen griindlich: im Jahre 1910 gab es in Deutschland fast ebenso
viele Grofistidte wie in allen ibrigen Lindern des europiischen
Festlands zusammen. In diesen neuen Stidten herrschte ein ande-
res Leben. An die Stelle der Ruhe und festgefiigten Ordnung der
vorindustriellen Gesellschaft waren Lirm und bestindiger Wechsel
getreten. Der Einflufl des Kommerzialismus wurde bedriickend;
die Beschuldigungen, dafi die Kiinste und die Erziehung im Nie-
dergang begriffen seien, waren keineswegs vollig aus der Luft ge-
griffen. Die protestantische Kirche verlor ihre kraftvolle Vitalitit.
In diesem im Umbruch befindlichen Deutschland kamen ferner die
erst vor kurzem emanzipierten Juden empor. Sie hatten sich zwi-
schen der Wahrung ihres alten Erbes und der Aussicht auf eine
neue Assimilation zu entscheiden. Sie gewannen betrichtlichen
Einfluf} auf das kulturelle Leben der Nation; man konnte sie daher
fir einige Mingel auf diesem Gebiet verantwortlich machen.
Manch ein Deutscher war ehrlich davon tiberzeugt, daf§ diese neue
Gesellschaft im Grunde undeutsch und das wahre Wesen des deut-
schen Lebens gewaltsam verfilscht worden sei.

Noch unbestimmter als die Furcht vor dem kulturellen Unter-
gang war das Unbehagen iber die politische Zukunft Deutsch-
lands. Auch hier hatte die industrielle Revolution gewaltige Ver-
dnderungen herbeigefiihrt. Bismarck hatte die deutschen Staaten
geeint, aber durch die industrielle Revolution war die Einheit des
deutschen Volkes wieder zerstort worden. Die sich stetig weiter
ausbreitende Industrialisierung unter der bald driickenden und
anachronistischen Herrschaft Bismarcks vertiefte alte und schuf
neue Klassengegensitze. In keinem anderen Staat standen sich die
Krifte von Adel und Proletariat so unmittelbar gegentiber, denn in
keinem anderen Industrieland spielte das Biirgertum politisch eine
so unbedeutende Rolle. Die Symptome dieser neuen Spaltungen
traten ebenso offen zutage wie Bismarcks alarmierender Einsatz der

22



Staatsgewalt im Kampf gegen Katholiken und Sozialisten. Aber nur
wenige Deutsche verstanden die tieferen Ursachen dieser neuen
Gegensitze, und oft verpuffte begriindete Besorgnis in gehissigem
Gerede. Wenn es politische Konflikte gab, wenn Bismarcks System
nicht funktionierte, dann mufite der neue politische Apparat daran
schuld sein: das Parlament, die politischen Parteien, das ganze Sy-
stem der emporkommenden Demokratie. Diese Beschuldigungen,
die Lagarde sehr leidenschaftlich und mit grofiem Erfolg vortrug,
schienen einen gewissen Wahrheitsgehalt zu haben, weil Bismarck
den parlamentarischen Korperschaften nur wenig Macht und Ver-
antwortung iibertragen hatte; sie erschienen daher als nutzlose An-
hingsel einer sonst gut funktionierenden Regierung. Die Parteien
regierten zwar nicht, konnten aber das Regieren ungemein er-
schweren; sie genossen deshalb wenig Achtung, und das Fehlen
einer echten konservativen Partei, das heifit, einer Partei, die mehr
war als nur eine engstirnige Interessenvertretung, war fiir die poli-
tische Erziehung der Deutschen ein grofier Schaden. So griff die
Selbsttiuschung immer weiter um sich und fand ihren deutlichsten
Ausdruck in dem allgemeinen Ruf nach einem Cisar, nach einer
letzten Autoritit, die alle Gegensitze ausgleichen und das gemein-
same Ziel aller Deutschen der oberen Schichten verwirklichen
wiirde: eine grofie nationale Zukunft. Im kaiserlichen Deutschland
wurde die Vorherrschaft der Interessen durch politische Sentimen-
talitit verschleiert; es bedurfte des Klarblicks eines Max Weber, um
den Trug zu durchschauen und die wahre Lage Deutschlands zu er-
kennen. Schon 1895 sagte er in seiner Antrittsvorlesung: »Gefihr-
lich und auf die Dauer mit dem Interesse der Nation unvereinbar
ist es, wenn eine 6konomisch sinkende Klasse die politische Herr-
schaft in der Hand hilt.« Aber das Biirgertum, so fiigte Weber
hinzu, sei politisch zu unreif, um die Herrschaft zu ibernehmen,
sehne sich zu sehr nach einem neuen Cisar, sei allzu bereit, »ethi-
sche« an die Stelle politischer Ideale zu setzen. Auch das Proletariat
besifie nicht die politischen Fihigkeiten, die zur Ausiibung der
Herrschaft notwendig seien?’. Andere Deutsche konnten zwar
nicht wie Weber die politische Wahrheit sehen, waren aber von un-
bestimmten Vorahnungen einer Katastrophe erfiillt.

23



Kulturelle Unzufriedenheit, eine Sehnsucht nach dem »starken
Mann« und nationalistische Hoffnung waren die dominierenden
Gefiihle vieler Deutscher vor dem ersten Weltkrieg. Diese Gefiihle
fanden in der grofien Begeisterung vom August 1914 ihren Aus-
druck, als endlich die kulturelle Langeweile der Nation beendet,
die Politik suspendiert wurde, als man glaubte, daf§ die gefihrdete
Nation bald zur triumphierenden Nation werden wiirde. Die
Begeisterung legte sich, aber in ihrem ersten Aufflammen fafiten
deutsche Intellektuelle, am bemerkenswertesten Thomas Mann,
die ganze idealistische, unpolitische Tradition des deutschen Le-
bens zusammen, indem sie zwei Arten von Freiheit einander gegen-
iberstellten: die innere Freiheit des »germanischen« Menschen
und die dufiere Freiheit des »westlichen« liberalen Menschen.

Bei vielen Gebildeten stand die Weimarer Republik schon im
voraus in Verruf, war in ithren Augen moralisch bankrott, noch ehe
sie errichtet war. Vier Jahre lang hatten die Deutschen gegen die
Westmichte gekidmpft, und viele von ihnen, iiberzeugt, dafi das
Deutschtum und der Charakter des Westens Gegensiitze seien, er-
hoben auch diesen Kampf in den Bereich der Metaphysik. Als die
Republik Wirklichkeit wurde, war sie fast ein Zerrbild dessen, was
sie vorhergesagt hatten. Die Weimarer Republik war der von ihnen
befiirchtete liberale Staat — geteilt, wehrlos und besiegt, das Opfer
selbstsiichtiger Interessen im Inneren und im Ausland. Und was
die Kultur dieser Republik betraf, war ein grofierer Mifiklang des
Triumphs der Modernitit iiberhaupt vorstellbar? So michtig die
kulturelle Verzweitlung, das Verlangen nach einer Diktatur und die
nationalistische Hoffnung vor dem Krieg im Bewufitsein der Men-
schen gewesen waren — durch die Schwiichen der Weimarer Repu-
blik wurden diese Gefiihle noch geschiirt und verstirkt.

Zur Zeit der Weimarer Republik erreichte die konservative Re-
volution den Hohepunkt ithrer Macht. Das dritte Reich von Moeller
van den Bruck, eine letzte Zusammenfassung des Ressentiments
und der Bestrebungen der Pseudo-Konservativen, machte auf viele
gebildete Deutsche einen tiefen Eindruck. Es war vollig vergebens,
daff Thomas Mann und einige andere verlangten, man solle die
politische Vernunft wieder zu Wort kommen lassen, und vor der

24



»sentimentalen Roheit« warnten, die sich in der deutschen Rech-
ten ausbreitete*. Jahrzehnte politischer Selbsttiuschung hatten ihr
Werk verrichtet, und manch ein Konservativer bewunderte in
Deutschland schaudernd den terroristischen Idealismus der Hitler-
bewegung. Die Nationalsozialisten brachten die Millionen Un-
zufriedener zusammen, von deren Existenz die konservativen Re-
volutionire schon seit so langem gesprochen und fiir die sie so
gefihrliche und verschwommene Ideale aufgestellt hatten.

* In den letzten Jahren der Weimarer Republik machte Thomas Mann die An-

spriiche und politischen Folgerungen der konservativen Revolution licher-
lich. Oft sprach er vor akademischen Kreisen, um seine Position klarzustellen
und sich in aller Form von jenem Standpunkt zu distanzieren, den er frither
einmal eingenommen hatte. »Obskurantismus, mit seinem politischen Na-
men Reaktion geheifien, ist Robeitr — sentimentale Roheit, insofern sie, sich
selbst betriigend, ihre brutale und unverniinftige Physiognomie »unter der
imposanten Maske< des Gemiites, der Germanentreue etwa, zu verstecken
sucht.« Thomas Mann, »Von Deutscher Republik« in Bemiibungen, Berlin
1925,S.151.

25





