
Benjamin | Über Sprache überhaupt  
und über die Sprache des Menschen





Walter Benjamin
Über Sprache überhaupt und 
über die Sprache des Menschen
Herausgegeben von Fred Lönker

Reclam



Reclams Universal-Bibliothek Nr. 19607
2019 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,  
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Kösel GmbH & Co. KG,  
Am Buchweg 1, 87452 Altusried-Krugzell
Printed in Germany 2019
Reclam, Universal-Bibliothek und  
Reclams Universal-Bibliothek sind eingetragene Marken  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-019607-6

Auch als E-Book erhältlich

www.reclam.de



� Inhalt  5

Inhalt

Über Sprache überhaupt und  
über die Sprache des Menschen  7

Anmerkungen  33
Zu dieser Ausgabe  37
Nachwort  38
Literaturhinweise  69





Über Sprache überhaupt und über die 
Sprache des Menschen  
(1916)





� Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen  9

Jede Äußerung menschlichen Geisteslebens kann als eine 
Art der Sprache aufgefasst werden, und diese Auffassung 
erschließt nach Art einer wahrhaften Methode überall neue 
Fragestellungen. Man kann von einer Sprache der Musik 
und der Plastik reden, von einer Sprache der Justiz, die 
nichts mit denjenigen, in denen deutsche oder englische 
Rechtssprüche abgefasst sind, unmittelbar zu tun hat, von 
einer Sprache der Technik, die nicht die Fachsprache der 
Techniker ist. Sprache bedeutet in solchem Zusammen-
hang das auf Mitteilung geistiger Inhalte gerichtete Prinzip 
in den betreffenden Gegenständen: in Technik, Kunst, Jus-
tiz oder Religion. Mit einem Wort: jede Mitteilung geisti-
ger Inhalte ist Sprache, wobei die Mitteilung durch das 
Wort nur ein besonderer Fall, der der menschlichen, und 
der ihr zugrunde liegenden oder auf ihr fundierten (Justiz, 
Poesie), ist. Das Dasein der Sprache erstreckt sich aber nicht 
nur über alle Gebiete menschlicher Geistesäußerung, der 
in irgendeinem Sinn immer Sprache innewohnt, sondern 
es erstreckt sich auf schlechthin alles. Es gibt kein Gesche-
hen oder Ding weder in der belebten noch in der unbeleb-
ten Natur, das nicht in gewisser Weise an der Sprache teil-
hätte, denn es ist jedem wesentlich, seinen geistigen Inhalt 
mitzuteilen. Eine Metapher aber ist das Wort »Sprache« in 
solchem Gebrauche durchaus nicht. Denn es ist eine volle 
inhaltliche Erkenntnis, dass wir uns nichts vorstellen kön-
nen, das sein geistiges Wesen nicht im Ausdruck mitteilt; 
der größere oder geringere Bewusstseinsgrad, mit dem 
solche Mitteilung scheinbar (oder wirklich) verbunden ist, 
kann daran nichts ändern, dass wir uns völlige Abwesen-

5

10

15

20

25



10  Walter Benjamin

heit der Sprache in nichts vorstellen können. Ein Dasein, 
welches ganz ohne Beziehung zur Sprache wäre, ist eine 
Idee; aber diese Idee lässt sich auch im Bezirk der Ideen, de-
ren Umkreis diejenige Gottes bezeichnet, nicht fruchtbar 
machen.

Nur soviel ist richtig, dass in dieser Terminologie jeder 
Ausdruck, sofern er eine Mitteilung geistiger Inhalte ist, 
der Sprache beigezählt wird. Und allerdings ist der Aus-
druck seinem ganzen und innersten Wesen nach nur als 
Sprache zu verstehen; andererseits muss man, um ein 
sprachliches Wesen zu verstehen, immer fragen, für wel-
ches geistige Wesen es denn der unmittelbare Ausdruck 
sei. Das heißt: die deutsche Sprache z. B. ist keineswegs der 
Ausdruck für alles, was wir durch sie – vermeintlich – aus-
drücken können, sondern sie ist der unmittelbare Aus-
druck dessen, was sich in ihr mitteilt. Dieses »Sich« ist ein 
geistiges Wesen. Damit ist es zunächst selbstverständlich, 
dass das geistige Wesen, das sich in der Sprache mitteilt, 
nicht die Sprache selbst, sondern etwas von ihr zu Unter-
scheidendes ist. Die Ansicht, dass das geistige Wesen eines 
Dinges eben in seiner Sprache besteht  – diese Ansicht als 
Hypothesis verstanden, ist der große Abgrund, dem alle 
Sprachtheorie zu verfallen droht,1 und über, gerade über 
ihm sich schwebend zu erhalten ist ihre Aufgabe. Die Un-
terscheidung zwischen dem geistigen Wesen und dem 
sprachlichen, in dem es mitteilt, ist die ursprünglichste in 
einer sprachtheoretischen Untersuchung, und es scheint 
dieser Unterschied so unzweifelhaft zu sein, dass vielmehr 

1	 Oder ist es vielmehr die Versuchung, die Hypothesis an den An-
fang zu setzen, die den Abgrund allen Philosophierens macht?

5

10

15

20

25

30



� Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen  11

die oft behauptete Identität zwischen dem geistigen und 
sprachlichen Wesen eine tiefe und unbegreifliche Parado-
xie bildet, deren Ausdruck man in dem Doppelsinn des 
Wortes λόγος gefunden hat. Dennoch hat diese Paradoxie 
als Lösung ihre Stelle im Zentrum der Sprachtheorie, bleibt 
aber Paradoxie und da unlösbar, wo sie am Anfang steht.

Was teilt die Sprache mit? Sie teilt das ihr entsprechende 
geistige Wesen mit. Es ist fundamental zu wissen, dass 
dieses geistige Wesen sich in der Sprache mitteilt und nicht 
durch die Sprache. Es gibt also keinen Sprecher der Spra-
chen, wenn man damit den meint, der durch diese Spra-
chen sich mitteilt. Das geistige Wesen teilt sich in und 
nicht durch eine Sprache mit  – das heißt: es ist nicht von 
außen gleich dem sprachlichen Wesen. Das geistige Wesen 
ist mit dem sprachlichen identisch, nur sofern es mitteilbar 
ist. Was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist, das ist 
sein sprachliches Wesen. Die Sprache teilt also das jewei
lige sprachliche Wesen der Dinge mit, ihr geistiges aber 
nur, sofern es unmittelbar im sprachlichen beschlossen 
liegt, sofern es mitteilbar ist.

Die Sprache teilt das sprachliche Wesen der Dinge mit. 
Dessen klarste Erscheinung ist aber die Sprache selbst. Die 
Antwort auf die Frage: was teilt die Sprache mit? lautet al-
so: Jede Sprache teilt sich selbst mit. Die Sprache dieser Lam-
pe z. B. teilt nicht die Lampe mit (denn das geistige Wesen 
der Lampe, sofern es mitteilbar ist, ist durchaus nicht die 
Lampe selbst), sondern: die Sprach-Lampe, die Lampe in 
der Mitteilung, die Lampe im Ausdruck. Denn in der Spra-
che verhält es sich so: D a s  s p r a c h l i c h e  We s e n  d e r 
D i n g e  i s t  i h r e  S p r a c h e . Das Verständnis der Sprach
theorie hängt davon ab, diesen Satz zu einer Klarheit zu 

5

10

15

20

25

30



12  Walter Benjamin

bringen, die auch jeden Schein einer Tautologie in ihm ver-
nichtet. Dieser Satz ist untautologisch, denn er bedeutet: 
das, was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist, ist seine 
Sprache. Auf diesem »ist« (gleich »ist unmittelbar«) beruht 
alles. – Nicht, was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist, 
erscheint am klarsten in seiner Sprache, wie noch eben im 
Übergange gesagt wurde, sondern dieses Mitteilbare ist 
unmittelbar die Sprache selbst. Oder: die Sprache eines 
geistigen Wesens ist unmittelbar dasjenige, was an ihm 
mitteilbar ist. Was an einem geistigen Wesen mitteilbar 
ist, in dem teilt es sich mit; das heißt: jede Sprache teilt sich 
selbst mit. Oder genauer: jede Sprache teilt sich in sich 
selbst mit, sie ist im reinsten Sinne das »Medium« der Mit-
teilung. Das Mediale, das ist die Unmittelbarkeit aller geis-
tigen Mitteilung, ist das Grundproblem der Sprachtheorie, 
und wenn man diese Unmittelbarkeit magisch nennen 
will, so ist das Urproblem der Sprache ihre Magie. Zugleich 
deutet das Wort von der Magie der Sprache auf ein anderes: 
auf ihre Unendlichkeit. Sie ist durch die Unmittelbarkeit 
bedingt. Denn gerade, weil durch die Sprache sich nichts 
mitteilt, kann, was in der Sprache sich mitteilt, nicht von 
außen beschränkt oder gemessen werden, und darum 
wohnt jeder Sprache ihre inkommensurable einziggeartete 
Unendlichkeit inne. Ihr sprachliches Wesen, nicht ihre ver-
balen Inhalte bezeichnen ihre Grenze.

Das sprachliche Wesen der Dinge ist ihre Sprache; dieser 
Satz auf den Menschen angewandt besagt: Das sprachliche 
Wesen des Menschen ist seine Sprache. Das heißt: Der 
Mensch teilt sein eignes geistiges Wesen in seiner Sprache 
mit. Die Sprache des Menschen spricht aber in Worten. Der 
Mensch teilt also sein eignes geistiges Wesen (sofern es 

5

10

15

20

25

30



� Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen  13

mitteilbar ist) mit, indem er alle anderen Dinge benennt. 
Kennen wir aber noch andere Sprachen, welche die Dinge 
benennen? Man wende nicht ein, wir kennten keine Spra-
che außer der des Menschen, das ist unwahr. Nur keine be­
nennende Sprache kennen wir außer der menschlichen; mit 
einer Identifizierung von benennender Sprache mit Spra-
che überhaupt beraubt sich die Sprachtheorie der tiefsten 
Einsichten. / Das sprachliche Wesen des Menschen ist also, 
dass er die Dinge benennt.

Wozu benennt? Wem teilt der Mensch sich mit? – Aber 
ist diese Frage beim Menschen eine andere als bei anderen 
Mitteilungen (Sprachen)? Wem teilt die Lampe sich mit? 
Das Gebirge? Der Fuchs?  – Hier aber lautet die Antwort: 
dem Menschen. Das ist kein Anthropomorphismus. Die 
Wahrheit dieser Antwort erweist sich in der Erkenntnis 
und vielleicht auch in der Kunst. Zudem: wenn Lampe und 
Gebirge und der Fuchs sich dem Menschen nicht mitteilen 
würden, wie sollte er sie dann benennen? Aber er benennt 
sie; er teilt sich mit, indem er sie benennt. Wem teilt er sich 
mit?

Ehe diese Frage zu beantworten ist, gilt es noch einmal 
zu prüfen: Wie teilt der Mensch sich mit? Es ist ein tiefer 
Unterschied zu machen, eine Alternative zu stellen, vor der 
mit Sicherheit die wesentlich falsche Meinung von der 
Sprache sich verrät. Teilt der Mensch sein geistiges Wesen 
durch die Namen mit, die er den Dingen gibt? Oder in ih-
nen? In der Paradoxie dieser Fragestellung liegt ihre Beant-
wortung. Wer da glaubt, der Mensch teile sein geistiges 
Wesen durch die Namen mit, der kann wiederum nicht an-
nehmen, dass es sein geistiges Wesen sei, das er mitteile, – 
denn das geschieht nicht durch Namen von Dingen, also 

5

10

15

20

25

30


