Benjamin | Uber Sprache iiberhaupt
und iiber die Sprache des Menschen






Walter Benjamin

Uber Sprache iiberhaupt und
tiber die Sprache des Menschen

Herausgegeben von Fred Lonker

Reclam



RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr.19607
2019 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,
Siemensstrafle 32, 71254 Ditzingen

Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Késel GmbH & Co. KG,

Am Buchweg1, 87452 Altusried-Krugzell

Printed in Germany 2019

RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und
RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-019607-6

Auch als E-Book erhiltlich

www.reclam.de



Inhalt

Uber Sprache iiberhaupt und
tiber die Sprache des Menschen 7

Anmerkungen 33
Zu dieser Ausgabe 37
Nachwort 38
Literaturhinweise 69

Inhalt 5






Uber Sprache iiberhaupt und iiber die
Sprache des Menschen
(1916)






w

v

20

2!

a

Jede Auflerung menschlichen Geisteslebens kann als eine
Art der Sprache aufgefasst werden, und diese Auffassung
erschlief3t nach Art einer wahrhaften Methode tiberall neue
Fragestellungen. Man kann von einer Sprache der Musik
und der Plastik reden, von einer Sprache der Justiz, die
nichts mit denjenigen, in denen deutsche oder englische
Rechtsspriiche abgefasst sind, unmittelbar zu tun hat, von
einer Sprache der Technik, die nicht die Fachsprache der
Techniker ist. Sprache bedeutet in solchem Zusammen-
hang das auf Mitteilung geistiger Inhalte gerichtete Prinzip
in den betreffenden Gegenstinden: in Technik, Kunst, Jus-
tiz oder Religion. Mit einem Wort: jede Mitteilung geisti-
ger Inhalte ist Sprache, wobei die Mitteilung durch das
Wort nur ein besonderer Fall, der der menschlichen, und
der ihr zugrunde liegenden oder auf ihr fundierten (Justiz,
Poesie), ist. Das Dasein der Sprache erstreckt sich aber nicht
nur iber alle Gebiete menschlicher Geistesiuflerung, der
in irgendeinem Sinn immer Sprache innewohnt, sondern
es erstreckt sich auf schlechthin alles. Es gibt kein Gesche-
hen oder Ding weder in der belebten noch in der unbeleb-
ten Natur, das nicht in gewisser Weise an der Sprache teil-
hitte, denn es ist jedem wesentlich, seinen geistigen Inhalt
mitzuteilen. Eine Metapher aber ist das Wort »Sprache« in
solchem Gebrauche durchaus nicht. Denn es ist eine volle
inhaltliche Erkenntnis, dass wir uns nichts vorstellen kon-
nen, das sein geistiges Wesen nicht im Ausdruck mitteilt;
der groflere oder geringere Bewusstseinsgrad, mit dem
solche Mitteilung scheinbar (oder wirklich) verbunden ist,
kann daran nichts dndern, dass wir uns vollige Abwesen-

Uber Sprache {iberhaupt und iiber die Sprache des Menschen g



heit der Sprache in nichts vorstellen kénnen. Ein Dasein,
welches ganz ohne Beziehung zur Sprache wire, ist eine
Idee; aber diese Idee lisst sich auch im Bezirk der Ideen, de-
ren Umbkreis diejenige Gottes bezeichnet, nicht fruchtbar
machen.

Nur soviel ist richtig, dass in dieser Terminologie jeder
Ausdruck, sofern er eine Mitteilung geistiger Inhalte ist,
der Sprache beigezihlt wird. Und allerdings ist der Aus-
druck seinem ganzen und innersten Wesen nach nur als
Sprache zu verstehen; andererseits muss man, um ein
sprachliches Wesen zu verstehen, immer fragen, fiir wel-
ches geistige Wesen es denn der unmittelbare Ausdruck
sei. Das heif3t: die deutsche Sprache z. B. ist keineswegs der
Ausdruck fiir alles, was wir durch sie — vermeintlich — aus-
driicken konnen, sondern sie ist der unmittelbare Aus-
druck dessen, was sich in ihr mitteilt. Dieses »Sich« ist ein
geistiges Wesen. Damit ist es zunichst selbstverstindlich,
dass das geistige Wesen, das sich in der Sprache mitteilt,
nicht die Sprache selbst, sondern etwas von ihr zu Unter-
scheidendes ist. Die Ansicht, dass das geistige Wesen eines
Dinges eben in seiner Sprache besteht — diese Ansicht als
Hypothesis verstanden, ist der grofSe Abgrund, dem alle
Sprachtheorie zu verfallen droht,’ und tber, gerade iiber
ihm sich schwebend zu erhalten ist ihre Aufgabe. Die Un-
terscheidung zwischen dem geistigen Wesen und dem
sprachlichen, in dem es mitteilt, ist die urspriinglichste in
einer sprachtheoretischen Untersuchung, und es scheint
dieser Unterschied so unzweifelhaft zu sein, dass vielmehr

1 Oder ist es vielmehr die Versuchung, die Hypothesis an den An-
fang zu setzen, die den Abgrund allen Philosophierens macht?

10 Walter Benjamin

25

30



w

20

25

30

die oft behauptete Identitit zwischen dem geistigen und
sprachlichen Wesen eine tiefe und unbegreifliche Parado-
xie bildet, deren Ausdruck man in dem Doppelsinn des
Wortes A6yo¢ gefunden hat. Dennoch hat diese Paradoxie
als Losung ihre Stelle im Zentrum der Sprachtheorie, bleibt
aber Paradoxie und da unlésbar, wo sie am Anfang steht.

Wias teilt die Sprache mit? Sie teilt das ihr entsprechende
geistige Wesen mit. Es ist fundamental zu wissen, dass
dieses geistige Wesen sich in der Sprache mitteilt und nicht
durch die Sprache. Es gibt also keinen Sprecher der Spra-
chen, wenn man damit den meint, der durch diese Spra-
chen sich mitteilt. Das geistige Wesen teilt sich in und
nicht durch eine Sprache mit - das heif3t: es ist nicht von
auflen gleich dem sprachlichen Wesen. Das geistige Wesen
ist mit dem sprachlichen identisch, nur sofern es mitteilbar
ist. Was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist, das ist
sein sprachliches Wesen. Die Sprache teilt also das jewei-
lige sprachliche Wesen der Dinge mit, ihr geistiges aber
nur, sofern es unmittelbar im sprachlichen beschlossen
liegt, sofern es mitteilbar ist.

Die Sprache teilt das sprachliche Wesen der Dinge mit.
Dessen klarste Erscheinung ist aber die Sprache selbst. Die
Antwort auf die Frage: was teilt die Sprache mit? lautet al-
so: Jede Sprache teilt sich selbst mit. Die Sprache dieser Lam-
pe z. B. teilt nicht die Lampe mit (denn das geistige Wesen
der Lampe, sofern es mitteilbar ist, ist durchaus nicht die
Lampe selbst), sondern: die Sprach-Lampe, die Lampe in
der Mitteilung, die Lampe im Ausdruck. Denn in der Spra-
che verhilt es sich so: Das sprachliche Wesen der
Dinge ist ihre Sprache. Das Verstindnis der Sprach-
theorie hingt davon ab, diesen Satz zu einer Klarheit zu

Uber Sprache {iberhaupt und {iber die Sprache des Menschen 11



bringen, die auch jeden Schein einer Tautologie in ihm ver-
nichtet. Dieser Satz ist untautologisch, denn er bedeutet:
das, was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist, ist seine
Sprache. Auf diesem »ist« (gleich »ist unmittelbar«) beruht
alles. — Nicht, was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist,
erscheint am klarsten in seiner Sprache, wie noch eben im
Ubergange gesagt wurde, sondern dieses Mitteilbare ist
unmittelbar die Sprache selbst. Oder: die Sprache eines
geistigen Wesens ist unmittelbar dasjenige, was an ihm
mitteilbar ist. Was an einem geistigen Wesen mitteilbar
ist, in dem teilt es sich mit; das heif3t: jede Sprache teilt sich
selbst mit. Oder genauer: jede Sprache teilt sich in sich
selbst mit, sie ist im reinsten Sinne das »Medium« der Mit-
teilung. Das Mediale, das ist die Unmittelbarkeit aller geis-
tigen Mitteilung, ist das Grundproblem der Sprachtheorie,
und wenn man diese Unmittelbarkeit magisch nennen
will, so ist das Urproblem der Sprache ihre Magie. Zugleich
deutet das Wort von der Magie der Sprache auf ein anderes:
auf ihre Unendlichkeit. Sie ist durch die Unmittelbarkeit
bedingt. Denn gerade, weil durch die Sprache sich nichts
mitteilt, kann, was in der Sprache sich mitteilt, nicht von
auflen beschrinkt oder gemessen werden, und darum
wohnt jeder Sprache ihre inkommensurable einziggeartete
Unendlichkeit inne. Ihr sprachliches Wesen, nicht ihre ver-
balen Inhalte bezeichnen ihre Grenze.

Das sprachliche Wesen der Dinge ist ihre Sprache; dieser
Satz auf den Menschen angewandt besagt: Das sprachliche
Wesen des Menschen ist seine Sprache. Das heifst: Der
Mensch teilt sein eignes geistiges Wesen in seiner Sprache
mit. Die Sprache des Menschen spricht aber in Worten. Der
Mensch teilt also sein eignes geistiges Wesen (sofern es

12 Walter Benjamin

(e}

25



w

20

2!

@

30

mitteilbar ist) mit, indem er alle anderen Dinge benennt.
Kennen wir aber noch andere Sprachen, welche die Dinge
benennen? Man wende nicht ein, wir kennten keine Spra-
che aufder der des Menschen, das ist unwahr. Nur keine be-
nennende Sprache kennen wir auf3er der menschlichen; mit
einer Identifizierung von benennender Sprache mit Spra-
che tiberhaupt beraubt sich die Sprachtheorie der tiefsten
Einsichten. / Das sprachliche Wesen des Menschen ist also,
dass er die Dinge benennt.

Wozu benennt? Wem teilt der Mensch sich mit? — Aber
ist diese Frage beim Menschen eine andere als bei anderen
Mitteilungen (Sprachen)? Wem teilt die Lampe sich mit?
Das Gebirge? Der Fuchs? - Hier aber lautet die Antwort:
dem Menschen. Das ist kein Anthropomorphismus. Die
Wahrheit dieser Antwort erweist sich in der Erkenntnis
und vielleicht auch in der Kunst. Zudem: wenn Lampe und
Gebirge und der Fuchs sich dem Menschen nicht mitteilen
wiirden, wie sollte er sie dann benennen? Aber er benennt
sie; er teilt sich mit, indem er sie benennt. Wem teilt er sich
mit?

Ehe diese Frage zu beantworten ist, gilt es noch einmal
zu priifen: Wie teilt der Mensch sich mit? Es ist ein tiefer
Unterschied zu machen, eine Alternative zu stellen, vor der
mit Sicherheit die wesentlich falsche Meinung von der
Sprache sich verrit. Teilt der Mensch sein geistiges Wesen
durch die Namen mit, die er den Dingen gibt? Oder in ih-
nen? In der Paradoxie dieser Fragestellung liegt ihre Beant-
wortung. Wer da glaubt, der Mensch teile sein geistiges
Wesen durch die Namen mit, der kann wiederum nicht an-
nehmen, dass es sein geistiges Wesen sei, das er mitteile, —
denn das geschieht nicht durch Namen von Dingen, also

Uber Sprache {iberhaupt und {iber die Sprache des Menschen 13



