Hazrat Inayat Khan

il

VERLAG

HEILBRONN

———







Hazrat Inayat Khan

HEILUNG
AUS DER TIEFE DER SEELE

Die Mystik der Sufis

Vorwort:
Shaikh al-Mashaik Mahmood Khan

il

VERLAG

HEILBRONN

S~ —



Titel der englischen Originalausgabe:
Sufi Teachings by Hazrat Inayat Khan
Editor and Publisher: John Fabian

© 2012 by Commodius Vicus

ISBN 978-1469972077, e-Publication

Hazrat Inayat Khan

Heilung aus der Tiefe der Seele

— Die Mystik der Sufis —

Vorwort: Shaikh al-Mashaik Mahmood Khan

Ubersetzung: Amaité Anna-Elisabeth Willand

Lektorat: Susanne Dieminger, Uta Maria Baur, Vural Sahin

Umschlag: Martina Berge, www.martinaberge.de

Umschlag unter Verwendung eines Bildmotives aus AdobeStock (180546702)
Satz: Josef Ries

Verlag Heilbronn
D-82398 Polling
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de
Verkehrsnummer: 14894

ISBN 978-3-936246-37-7
1. Auflg. 2019

Alle Rechte vorbehalten
© Verlag Heilbronn
Gedruckt in Tschechien

®
MIX

Papier aus veaantwor—
tungsvollen Quellen
FSC

wiscog  FSC® C005833




Mystik ist der Weg, die Wahrheit zu erkennen.

So wie es unerlisslich ist,

den Kérper zu waschen und zu reinigen,

so wichtig oder sogar noch wichtiger ist es,

den denkenden Geist oder das Gemiit zu klaren.
Den Geist oder das Gemiit zu kliren,

tragt zur Gesundung sowohl des Koérpers

als auch des Gemiites bei.

Unter den zahlreichen Methoden,

Erkenntnis zu gewinnen, sind vier grundlegende:

tiber das Herz, den Geist, durch Aktivitdt und durch Ruhen.
Wir miissen aus diesen vier verschiedenen Methoden
wihlen, um uns selbst zu entwickeln und uns fiir die Reise
auf dem Weg vorzubereiten,

dem einzigen Weg, der Mystik genannt wird.



INHALT

Vorwort
Anmerkungen des Herausgeber- und Ubersetzungs-Teams
Danksagungen

DIE MYSTIK DER SUFIS
Mystik
Mystiker
Verwirklichung
Wesen und Arbeit der Mystiker
Das Geheimnis des Geistes
Das mystische Herz
Ruhen
Aktivitit

GEISTIGE HEILUNG

Mentale Reinigung

Die reine Denkweise
Verlernen

Die Unterscheidung zwischen Fein und Grob
Meisterschaft
Korperbeherrschung
Geisteskontrolle

Die Macht der Gedanken
Konzentration

Wille

Mystische Entspannung I
Mystische Entspannung 11
Magnetismus

73

74
79
8s
91
99
IO7
114
133
139
144
151

157
167



Die Kraft in uns

Das Geheimnis des Atems
Das Mysterium des Schlafs
Stille

Traume und Offenbarungen
Einsicht und Erkenntnis I
Einsicht und Erkenntnis IT
Bewusstseinserweiterung

Hazrat Inayat Khan
Biicher Verlag Heilbronn
Kontakte / Links

174
183
192
202
209
216
224

233

244
246

250



VORWORT

azrat Inayat Khan (Baroda 1882 - Delhi 1927), Philosoph der

Mystik und ,Gentleman-Musiker“, wurde auch als der ,Mozart
der Mystik“ bezeichnet, originell, aber treffend. Beides sind von spiele-
rischer Leichtigkeit durchdrungen, welche zu den grandiosesten Ergeb-
nissen flihrt, wie sie nur durch die unvergleichliche Beherrschung
nicht nur der technischen Grundlagen, sondern auch der wesentlichen
Kernsubstanz, die vermittelt werden soll, erreicht wird.

Um den Inhalt der Werke vollstindig erschliefen zu kénnen, diesen
so zu genieflen und den vollen Nutzen daraus zu ziehen, sollten Lesende
oder Zuhorende die Fihigkeit besitzen, tiber den ersten Eindruck hinaus
in die Tiefe einer aufmerksamen inneren Wahrnehmung einzutauchen:
Dann werden uns Khans Werke immer wieder mit Freude und Uberra-
schung belohnen. In der Tat sorgen nicht gerade wenig Aspekte sowohl
in der Biografie von Hazrat Inayat Khan als auch seines Lebenswerks fiir
Uberraschungen. Immer wieder, so scheint es, treten neue Wege und
virtuose Improvisation auf.

Das gilt auch fiir die in diesem Band vorgestellten Texte. Als Vortrige
fiir Schiiler und Anhinger (,Murids“) von Khans Sufismus wurden sie
inden1950er Jahren zu einer aufsehenerregenden Entdeckung wihrend
der Sufi-Sommerschulen, einer Tradition seit Anfang der Zwanziger-
jahre. Diese wurden in Den Haag unter Fithrung des iltesten, aber bis
dahin einzigen Uberlebenden des ,Sufi-Triumvirats von 1910“, Hazrat
Inayat Khans monumentalem zweiten Nachfolger als Sufi-Oberhaupt,
seinem zweiten Cousin Pir-o-Murshid (Jagirdar) Muhammad Ali Khan
(Thopezay) (1881-1958), abgehalten.

Die Originale der Vortrige dieser vorliegenden Ubersetzung finden sich



VORWORT

in den Binden 1 und 2 aus dem Jahr 1926 (neu erschienen 2010 bzw.
2or1) der ,Complete Works of Hazrat Inayat Khan“'. Es handelt sich bei
ihnen sowohl um poetische Philosophie als auch um Theorie und Praxis
der Mystik — letztere sind etwas kiirzer gehalten, da die eigentlichen
Ubungen den Studierenden weitgehend individuell vermittelt wurden.

Schon ab dem ersten Kapitel in ,Mystik wird deutlich, dass der
Dichter-Musiker Khan der Intuition den Vorrang vor der Rationalitit
einrdumt — der inneren Vorstellungskraft, die sich in einer physischen
Form konkretisiert — also der subjektiven Vorgehensweise und der
kreativen Anpassung des Zieles. In seiner Zeit war dies eine praktisch
neue und zukunftsweisende Einsicht. Das gleiche Konzept wird dann
auf das Gottesbild angewendet, welches sich in die abstrakte gottliche
Essenz auflst. Es beinhaltet hiufig den Begriff ,Vollkommenbheit“ was
im Sinne von Hazrat Inayat Khan als ,Vollendung* zu verstehen ist: Die
Vollendung des Menschen besteht darin, die Seele bewusst mit dem
Leben von Koérper, Geist und Herz zu verbinden.

Das zweite Kapitel enthilt ein ebenso bedeutendes Thema: Die
Vergeistigung der Objektivitit“, welche durch ein weiteres Grund-
konzept erreicht wird: das ,Verlernen®. In den nachfolgenden Kapiteln
werden die damit zusammenhidngenden Ansitze erldutert. Im vierten
Kapitel spezifiziert Khan nicht nur vier Kategorien von spirituellen
Menschen, sondern betont insbesondere, dass Weisheit auch durch
weltliche Titigkeiten erreicht werden kann. Kapitel finf ist einer von
Khans hervorragendsten Vortrigen. ,Das Geheimnis des Geistes“ kulmi-
niert in der Vision von Sonne und Strahl — das ,vertraute Fiinklein“.

Licht, Strahlkraft ist die Essenz des Lebens, und dessen sich
biindelnde Aktivitit, die als Bewegung Kennzeichen allen Lebens ist,
zentriert sich im Bild der Sonne, die dann Licht aussendet, das sich im
Menschen als Seele manifestiert. Die Bildsprache wird durchgingig

1 Die acht Vortrige iiber ,Mystik“ erschienen in der Pallandt-Ausgabe: ,The Sufi
message of Hazrat Inayat Khan“ in Band 10 (1964). Die Zusammenstellung
von 21 Kapiteln unter dem Titel ,Mentale Reinigung“ wurde bereits in Band 4
(1961) aufgenommen. Dieser Titel war der von vier der 1926 im Sufi Centre in
San Francisco gehaltenen Vortrige am 19., 22., 23. und 26. Februar.



HEILUNG AUS DER TIEFE DER SEELE

beibehalten, auch bei metaphysischen Fragen, die tiber den Rahmen
dieser Darstellung hinausgehen.

Nach der Erklirung der vier Hauptzugidnge durch Geist, Herz, Ruhen
und Aktivitit, sind die drei letzteren Gegenstand der abschliefdenden
drei Vortrige dieser eindrucksvollen Sammlung. Die Schlussfolgerung
tiber das Ruhen ist bemerkenswert: ,Dann braucht man Aktivitit (...),
eine Aktivitit, die immer groflere Harmonie schafft. Und schliefRlich
braucht man das Ruhen, das erméglicht, an einem Tag des Schweigens
zu lernen, was sonstein Jahr des Studierens benétigen wiirde; zweifellos?
aber nur, wenn man den wahren Weg des Schweigens kennt.“

Die 21 Kapitel von ,Mentale Reinigung” wurden zeitlich frither versf-
fentlicht als die acht Kapitel von ,Mystik“ (Pallandt 4,1961 bzw. 10,1964).
Viele der beiden Vortragsreihen wurden nicht nur im gleichen Zeitraum
(Amerika 1926) verfasst, sondern die in dieser Sammlung enthaltenen
Vortrige konnen durchaus als eine Weiterentwicklung und Fortsetzung
von ,Mystik“ angesehen werden. Wihrend die Vortrige in ,Mystik” als
ein eher theoretischer Ansatz betrachtet werden kénnen, dient ,Mentale
Reinigung“ der praktischen Schulung des Meditations-Prozesses und
der Verwirklichung und geht tiefer und weiter, als dies in jeder modernen
westlichen Literatur zu diesem anspruchsvollen Thema zu finden ist.

Zunichstwerden im ersten Kapitel die drei Wege der mentalen Reinigung
angesprochen: Kontrolle von Geist und Koérper, Atem und Einstellung:
,die moralische und konigliche Art, den Geist zu reinigen“. Das Mittel
dazu ist die Entwicklung des Schénheitssinns. Beachten Sie auch den
zugrunde liegenden Humor in diesem ansonsten so pragnanten Text!
Es lohnt sich, sich dieser impliziten ,Weisheit des Humors“ bewusst
zu sein, einem Hauptelement der in der Praxis recht anspruchsvollen
Anforderungen in allen Lehren von Hazrat Inayat Khan.

2 Khans hiufiger Gebrauch von ,zweifellos* ist ein gutes Beispiel fiir den Urdu-
Hintergrund seiner englischen Rede, wo ,beshakk” in einem bestitigenden
Kontext kontinuierliche Verwendung findet.

I0



VORWORT

Das folgende Kapitel vertieft die Diskussion weiter und beriihrt
schliellich auch metaphysische Fragen jenseits esoterischer Aspekte.
Das dritte Kapitel, ,Verlernen®, geht auf das Kern-Thema von ,Mentale
Reinigung” ein: ,Die einzige Methode, mit der man das spirituelle Ziel
erreichen kann“. Am aller auffilligsten in diesem Text ist, was kurz
zusammengefasst als ,Vergeistigung unseres modernen Denkens”
bezeichnet werden kann: das geistige Durchdringen der bestehenden
objektiven Wirklichkeit.

Die weiteren Abschnitte kénnten praktischerweise als: ,objektive
Wirklichkeit“ tiberschrieben werden. Es folgen Abschnitte (ab S. 86)
tber ,Der ndchste Schritt ...“ Relativitit; gefolgt vom damit verbun-
denen Konzept der Befihigung, ,Mentale Reinigung heifit ...“ In diesem
Zusammenhang kann die Transzendenz des Dualismus der Bhagavad
Gita, die iiber die Gegensitzlichkeit hinausgeht, durchaus als konzepti-
oneller Ausgangspunkt angesehen werden.

,Der dritte Bereich ... “betritt das Feld dessen, was bei den Sufis, ,fana“
genannt wird, und erhebt sich durch die Faszination einer weiteren
Quelle der Erfillung iiber das Erfahrungsbewusstsein hinaus. Das geht
in: , Die vierte Art ...“ auf der Ebene des Abstrakten weiter. Und , der fiinfie
Weg ... ist der Weg des Ruhens, in den ,Schritten“: Entspannung des
Korpers, Beruhigung und Reinigung des Geistes.

ODb es den Suchenden, der meint, nun alles zu beherrschen nun
ent- oder ermutigt, die Schlussfolgerung des Kapitels lautet: ,Sobald der
Geist gereinigt ist, ist der nichste Schritt die Kultivierung der Herzqua-
litat, welche in der geistigen Verwirklichung gipfelt*! Mit anderen
Worten, nach Erreichen der analytischen Methode der Selbstkontrolle
muss die integrative, ,substanzielle Methode noch folgen!

Das nichste Kapitel 4 fithrt durch eine Diskussion iiber drei Stufen
der ,Ekstase“ im Unterschied zu ,Sinneswahrnehmung®. Kapitel 5
ist einer der bertihmtesten Vortrige von Khan: ,Meisterschaft“. Es
beschreibt die Vervollstindigung der Mystik in zweifacher Hinsicht:
der esoterischen Verinnerlichung und der archaisch menschlichen
Fihigkeit der Resonanz, sowie einem Gefiihl der Einheit mit Allem,
das seinen Hohepunkt findet in: ,Du kannst nur erkennen, dass Du

II



HEILUNG AUS DER TIEFE DER SEELE

mit allen Wesen verbunden bist“. Mit dem inneren Fortschreiten, wo
das ,Bewusstsein in seinem Aspekt der reinen Intelligenz“ in ,eine Art
allwissenden Zustand, der das Zeichen der inneren Vollkommenheit
ist“, tibergeht. Dieser innerlich erreichte Zustand bedeutet jedoch,
vom Menschlichen zum Géttlichen iiber zu gehen. Eine Erfahrung
der inneren Veredelung, die klar macht, ,dass es so etwas wie einen
Zufall nicht gibt ... alles, was passiert, ist bestimmt und vorbereitet ...“.
Dieses Konzept wird in Kapitel 20, ,Erkenntnis (2), weiter behandelt,
und ist dort mit ,Vision (die) in einem meditativen Zustand geschieht,
verbunden. In einem metaphysischeren Kontext wird ebenso in Kapitel
18, ,Triume und Offenbarungen®, betont: ,,... all das, was tiberraschend,
zufillig, plotzlich zu geschehen scheint, war nicht plétzlich, nicht
zufillig. Es schien zufillig, weil es nichts mit den Umstinden zu tun
hatte*.

Die Kapitel, die diesen ersten vier folgen, entwickeln und detaillieren
diese und verwandte Themen in Hazrat Inayat Khans unnachahmlich
origineller, tiefgriindiger und erhebender Weise. Eine freudige
Entdeckungsreise fiir alle, die nach kontemplativer Philosophie und
mystischem Bewusstsein suchen.

Hier eine Schlussbemerkung. Kapitel 11, ,Mystische Entspannung (1)*,
endet mit der beschriebenen Zusammenfassung einer vollstindigen
mystischen Erfahrung. Aber im Gegensatz zu den meisten anderen
diskursiven oder poetischen Anspielungen auf den Tropfen der Seele,
der in den géttlichen Ozean oder das Absolute tibergeht und vollstindig
mit diesem vereint ist (entweder nach dem theistischen oder nicht-
theistischen System), kommt hier eine neue Wendung hinzu: Wenn der
Tropfen, die Seele oder das innere Wesen des Menschen einen Moment
lang in seinen Ursprung, den Ozean, eintaucht, anstatt assimiliert
zu werden, wird er neu aufgeladen und erneut erleuchtet. Das ist die
volle Erfahrung der meditativen Mystik. Allerdings ist zu betonen, dass
Khans Metaphysik eindeutig eine Projektion des meditativen Verin-
nerlichungsprozesses eines einzelnen Mystikers auf die kosmische
Dimension ist. Daher die potenziell weitreichenden Schlussfolge-

12



VORWORT

rungen, die sich aus dieser bemerkenswerten Aussage ziehen lassen.
Im vorliegenden Kontext miissen diese notwendigerweise allzu knappen
Hinweise ausreichen.

Abschliefend wiinsche ich den Leserinnen und Lesern Inspiration
und Erfillung, indem sie immer vertrauter mit diesen auflergewshn-
lichen Texten werden.

Shaikh al-Mashaik Mahmood Khan
Den Haag, Januar 2019

3



ANMERKUNGEN DES HERAUSGEBER-
UND UBERSETZUNGS-TEAMS

Die vorliegenden Texte sind den Biichern ,Mental Purification”
aus Band 4 und ,Sufi Mysticism“ aus Band 10 der gesammelten
Werke von Hazrat Inayat Khan entnommen. Wir haben uns fiir eine
moderne(re) Sprache und gute Lesbarkeit entschieden, d. h. fiir eine
sinngenaue, aber nicht unbedingt wortliche Ubersetzung. Uberset-
zungen sind immer auch Interpretationen, dessen sind wir uns bewusst
— und wir haben diese nach bestem Wissen und Gewissen vorge-
nommen.

Die urspriinglichen Texte sind gesammelte Mitschriften aus Vortrigen,
die Hazrat Inayat Khan in der Mitte der 1920er Jahre gehalten hat. Da
sie naturgemifl in der damals ublichen Sprache gehalten sind, sind
einige Aussagen auch nur im Kontext der Zeit und der geografischen
Herkunft Hazrat Inayat Khans aus dem Mogul-Kaiserreich Indien
nachvollziehbar und entsprechen zum Teil nicht mehr dem heutigen
Stand der Wissenschaft.

Wir haben uns bemiiht, die sehr minnlich betonte Sprache, die
zur Zeit von Hazrat Inayat Khan noch unumstritten die weibliche
Hilfte der Menschheit mit einbezog, etwas dem heutigen Zeitgeist
anzupassen. Dies geschieht fast ausschlieflich dadurch, dass wir bei
allgemeinen Aussagen iiber ,den Menschen® an sich, die Form des
Plurals verwenden: also ,die Menschen“ und ,wir“. Bei Berufs- oder
dhnlichen Bezeichnungen verwenden wir meist abwechslungsweise
die weibliche und ménnliche Form, wobei die weibliche Form natiirlich
die méinnlichen Kollegen genauso mit einschliefdt, wie wir das bei den
minnlichen Bezeichnungen fiir die weiblichen Kolleginnen gewohnt
sind. Schlieflich sind wir ja auch aufgefordert, unsere Gewohnheiten
zu verlernen“. Die flussige Lesbarkeit und Sinngenauigkeit war uns
auch hier hochstes Gebot.

14



Im englischen Originaltext findet sich sehr hiufig das Wort ,mind’.
Dieses Wort hat im Englischen eine grofle Anzahl von Bedeutungen,
wie Gemiit, Verstand, Geist, Gedichtnis, Psyche, Denken, Denkweise,
Bewusstsein u. a.. Es ist kaum genau ins Deutsche {ibersetzbar, denn
alle diese Begriffe driicken immer nur einen Teil dessen aus, was das
Wort ,mind’ im jeweiligen Satzzusammenhang bedeutet.

5



DANKSAGUNGEN

ein Dank geht in erster Linie an Hazrat Inayat Khan, der sein tiefes
Wissen unter so schwierigen Bedingungen mit uns geteilt hat.

Zudem danke ich

der Nekbakht - Foundation, die seit Jahrzehnten dafiir sorgt, dass
seine Worte bewahrt und bibliografisch aufbereitet werden, sowie
allen, die dazu beitrugen, dass diese Worte in die Welt getragen
werden.

meinen wunderbaren Lektorinnen Susanne Dieminger und Uta
Maria Baur.

Josef Ries fiir seine selbstlose, energische und kundige Art, dieses
Buch zu verlegen und allen materiellen Herausforderungen zu
trotzen.

meinem groftherzigen Lebensgefihrten Malik, der mich in jeder
erdenklichen Weise bei meiner Arbeit unterstiitzte.

und nicht zuletzt Thnen, den geschitzten Leserinnen und Kiufern
dieses Buches, denen die Lektiire hoffentlich zu mehr anwendbarem

Verstindnis der inneren Krifte des Lebens und Ihres eigenen Selbst
verhilft.

Glucklich fiir die Gelegenheit, dazu beitragen zu diirfen,

Amaité Anna-Elisabeth Willand
Ubersetzerin

5



ls uns vor zwei Jahren Vural Sahin, Psychotherapeut, angesprochen

hat, dass im deutschsprachigen Raum eine Publikation tber
Heilung in Verbindung mit Sufi-Mystik fehle, waren wir zutiefst davon
tiberzeugt, dass ein solches Buch zu publizieren mehr als sinnvoll sei.
Besonders danken wir deshalb unserem Impulsgeber, der zur Veréffent-
lichung dieser deutschen Ausgabe auch seinen profunden Sachverstand
als Endlektor eingebracht hat.

Vor allem danken wir Zenit e.V. und den Unterstiitzern, ohne deren
groflziigige Hilfe dieses Buch nicht hitte erscheinen kénnen.

Shaikh al-Mashaik Mahmood Khan danken wir fiir wegweisende
Impulse zum Aufbau des Buches und fir die Bereitschaft, aus seinem

reichen Wissensschatz das Vorwort beizutragen.

Unser grofRer Dank richtet sich an Amaité Willand, die ebenso feinfiihlig
wie fundiert die Texte vom Englischen ins Deutsche iibersetzt hat.

Nichtzuletztrichtetsich unser Dankan Martina Berge fiir die einfithlsame
Umsetzung des Themas Heilung und Mystik in der Umschlagestaltung.

Mége das Buch dazu beitragen, was es auf dieser Welt in dieser Zeit so
dringend braucht: die Heilung unserer Seele.

Uta Maria Baur und Josef Ries
Herausgeber

7






DIE MYSTIK
DER SUFIS



MYSTIK

ystik ist die Essenz und die Grundlage allen Wissens, aller Wissen-
schaft, Kunst, Philosophie, Religion und Literatur.

Wenn wir die Urspriinge der Medizin, die sich heute in eine reine
Wissenschaft verwandelt hat, zuriickverfolgen, entdecken wir, dass sie
urspriinglich der Intuition entsprang. Die Mystiker schenkten sie der
Welt. Der grofle persische Mystiker Avicenna hat beispielsweise mehr
zur Medizin beigetragen als irgendein anderer Mensch in der Geschichte
der Medizin. Wir kennen die Wissenschaft als klar verstindliches
Wissen, das auf Vernunft und Logik basiert; aber wo hat sie begonnen?
Waren das Logik und Vernunft? Zunichst war da die Intuition, dann
erst kam die Vernunft, und schliellich wurde ihr auch die Logik hinzu-
gefiigt. Darliber hinaus gibt es in der niederen Schopfung keinen Arzt,
vielmehr sind die Lebewesen ihre eigenen Arzte. Die Tiere wissen, ob
sie besser geheilt werden, wenn sie in der Sonne stehen, im Wasser
baden, an der frischen Luft herumrennen oder still im Schatten unter
einem Baum sitzen. Ich kannte einmal einen sehr sensiblen Hund, der
jeden Donnerstag fastete. Zweifellos wiirden viele Menschen des Ostens
behaupten, er sei die Inkarnation eines Brahmanen; mir blieb es nur ein
Ritsel, woher der Hund wusste, dass Donnerstag war!

Die Menschen sind oft der Meinung, Mystiker wiren Triumer und
keine praktischen Menschen, sie wiissten nichts tiber weltliche Angele-
genheiten. Ich wiirde solche Mystiker nur halbe Mystiker nennen.
Im vollen Wortsinn miissen Mystiker ausgeglichen sein. Sie miissen
sowohl in weltlichen als auch in spirituellen Dingen weise sein. Die
Menschen hatten schon immer falsche Vorstellungen von dem, was
Mystiker sind. So nannten sie auch Wahrsagerinnen, Hellsichtige und
Visiondre Mystiker. Ich meine nicht, dass Mystiker diese Fihigkeiten

20



MYSTIK

nicht besitzen, aber diese Fihigkeiten machen den Mystiker nicht aus.
Wahre Mystiker sollten inspirierte Kiinstlerinnen, wunderbare Wissen-
schaftler oder einflussreiche Politikerinnen sein. Sie sollten genauso
qualifiziert fiir Geschifte, Industrie, soziales und politisches Leben sein
wie materiell ausgerichtete Menschen.

Es gefillt mir nicht, wenn mir Menschen sagen: ,Sie sind doch
Mystiker. Ich dachte nicht, dass Sie so etwas bemerken.“ Warum sollte
ich es nicht bemerken? Ich bemerke jedes kleine Detail, auch wenn
nicht jedes kleine Detail mein Denken so beansprucht, dass ich nichts
anderes mehr wahrnehmen kénnte. Nur weil wir von Gott wissen, ist
es ja nicht notwendig, die Welt aus dem Bewusstsein zu verlieren. Mit
unseren zwei Augen sehen wir ein Bild; auf diese Weise sollten wir auch
gleichzeitig die beiden Aspekte, Gott und die Welt, zu einer klaren Vision
zusammenfassen konnen. Es ist schwierig, aber nicht unmaéglich.

Mystik ist eine Sichtweise auf das Leben. Dinge, die Durchschnitts-
menschen als real erscheinen, sind fiir Mystiker irreal. Dinge, die
Durchschnittsmenschen irreal erscheinen, sind fiir Mystiker real.

Fiir Mystiker ist Gott die Quelle und das Ziel von allem. Gott ist alles
und alles ist Gott. Und doch sagen Mystiker nicht, wie intellektuelle
Philosophiestudenten von sich sagen: ,Ich glaube nicht an Gott, aber
ich glaube an das Abstrakte.“ Solche Menschen sind unpoetisch und
haben kein Ideal. Sie haben vielleicht ein wenig Wahrheit erkannt, aber
diese Wahrheit ist wie eine Blume ohne Duft. Das Abstrakte kénnen
wir nicht verehren; niemand kann mit dem Abstrakten kommunizieren,
ihm etwas geben oder etwas von ihm erhalten. Und in dieser Weise
macht Gottesverehrung keinen Sinn. Um erhoben zu werden, brauchen
wir etwas, das wir verehren, dem wir angehéren, zu dem wir aufschauen
konnen. Es ist richtig, zu sagen: ,Gott ist alles und jedes“, und doch
bedeutet aus einem anderen Blickwinkel heraus ,alles“ auch ,nichts“.

Die Mystiker sagen: ,Wenn du keinen Gott hast, erschaffe dir einen.“
Menschen ohne Ideale und ohne Vorstellungskraft ignorieren Gott.
Ein Glas Wasser ist genauso interessant wie ein Ozean, vielleicht sogar
noch interessanter, wenn wir durstig sind. Ein personlicher Gott ist
genauso wichtig, wenn nicht wichtiger, als das Ideal einer abstrakten
Form, von der wir keinen Nutzen erlangen. Wir Menschen haben

21



DIE MYSTIK DER SUFIS

unseren begrenzten Verstand. Wir kénnen die Idee von Gott genau
so weit begreifen, wie wir uns Gott vorstellen kénnen. Wir kénnten
zum Beispiel einen Freund haben, den wir lieben und den wir loben
wollen. Doch wird er immer mehr sein als unser Lob. Wir kénnen nur
sagen: ,Wie freundlich, wie gut, wie geduldig oder wie wunderbar ist
mein Freund!“ Das ist alles! Unsere Worte konnen ihn nicht grofler
machen. Unsere Worte konnen nicht einmal vollstindig ausdriicken,
was wir iiber ihn denken. Alles, was wir tun koénnen, ist, uns fiir unser
eigenes Verstindnis eine Vorstellung von unserem Freund zu machen.
Genauso ist es mit Gott. Wir Menschen kénnen Gott niemals vollstindig
verstehen. Wir kénnen uns nur eine Vorstellung von Gott machen und
so versuchen, etwas Grenzenloses zu verstehen.

Deshalb sagen Mystiker nicht: ,Meine Gotteserkenntnis ist grofer
als deine, deshalb will ich nichts mit dir zu tun haben.“ Ich habe einen
Mystiker gesehen, der in einer religiésen Prozession mit den Bauern
mitlief und mit thnen Hymnen vor einer steinernen Statue sang. Er
selbst war grofRer als der Gott in dieser Prozession und doch sang er mit
der gleichen Ehrerbietung wie alle anderen. Er hatte nie den Wunsch zu
zeigen, dass sein Glaube, seine Erkenntnis hoher oder grofler seien als
die der anderen.

Gott ist fiir Mystiker nicht abstrakt; fiir sie ist Gott eine Realitit. Die
Mystiker denken nicht an Gott als etwas Abstraktes, obwohl sie wissen,
dass Gott abstrakt ist. Es ist keine Frage des Erkennens, sondern des
Seins. Fiir Mystiker ist Gott ein Sprungbrett zur Selbstverwirklichung.
Gott ist das Tor, Gott ist die Tur, der Eingang in den Himmel. Fir
Mystiker ist Gott ein Schliissel, mit dem wir das Geheimnis des Lebens
entschliisseln kénnen, der Ort, von dem wir herkommen, an den wir
zuriickkehren und an dem wir zu Hause sind.

Einmal ging ein westlicher Wahrheitssuchender in China zu einem
Weisen und sagte zu ihm: ,Ich kam, um von Thnen zu lernen, was
Wahrheit ist.“ Der Weise sagte: ,Viele Eurer Missionare kommen zu
uns und lehren Euren Glauben. Warum kommen Sie zu mir?“ ,Nun¥,
antwortete er, ,woriiber sie lehren, ist Gott. Wir wissen von Gott; ich
kam aber zu Thnen, um Sie nach dem Geheimnis des Lebens zu fragen.“

22



