




Hazrat Inayat Khan

Heilung
aus der tiefe der Seele 
Die Mystik der Sufis

Vorwort:

Shaikh al-Mashaik Mahmood Khan



Titel der englischen Originalausgabe:
Sufi Teachings by Hazrat Inayat Khan 
Editor and Publisher: John Fabian 
© 2012 by Commodius Vicus
ISBN 978-1469972077, e-Publication

Hazrat Inayat Khan
Heilung aus der Tiefe der Seele
– Die Mystik der Sufis –
Vorwort: Shaikh al-Mashaik Mahmood Khan
Übersetzung: Amaité Anna-Elisabeth Willand
Lektorat: Susanne Dieminger, Uta Maria Baur, Vural Sahin
Umschlag: Martina Berge, www.martinaberge.de
Umschlag unter Verwendung eines Bildmotives aus AdobeStock (180546702)
Satz: Josef Ries

Verlag Heilbronn
D-82398 Polling
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de
Verkehrsnummer: 14894

ISBN 978-3-936246-37-7
1. Auflg. 2019
Alle Rechte vorbehalten
© Verlag Heilbronn
Gedruckt in Tschechien



Mystik ist der Weg, die Wahrheit zu erkennen.

So wie es unerlässlich ist, 
den Körper zu waschen und zu reinigen,
so wichtig oder sogar noch wichtiger ist es, 
den denkenden Geist oder das Gemüt zu klären. 
Den Geist oder das Gemüt zu klären, 
trägt zur Gesundung sowohl des Körpers 
als auch des Gemütes bei.

Unter den zahlreichen Methoden, 
Erkenntnis zu gewinnen, sind vier grundlegende: 
über das Herz, den Geist, durch Aktivität und durch Ruhen.
Wir müssen aus diesen vier verschiedenen Methoden
wählen, um uns selbst zu entwickeln und uns für die Reise 
auf dem Weg vorzubereiten, 
dem einzigen Weg, der Mystik genannt wird.



INHALT

Vorwort 			   8
Anmerkungen des Herausgeber- und Übersetzungs-Teams	 14
Danksagungen		  	 16

die Mystik der sufis	 		  19

Mystik				    20
Mystiker			   28
Verwirklichung			   37
Wesen und Arbeit der Mystiker			   41
Das Geheimnis des Geistes			   48
Das mystische Herz			   56
Ruhen				    61
Aktivität		  		  67

Geistige Heilung	 73

Mentale Reinigung				    74
Die reine Denkweise				    79
Verlernen				    85
Die Unterscheidung zwischen Fein und Grob		  91
Meisterschaft					    99
Körperbeherrschung				    107
Geisteskontrolle				    114
Die Macht der Gedanken			   133
Konzentration				    139
Wille					     144
Mystische Entspannung I			   151
Mystische Entspannung II			   157
Magnetismus					    167

6



Die Kraft in uns				    174
Das Geheimnis des Atems			   183
Das Mysterium des Schlafs			   192
Stille						     202
Träume und Offenbarungen			   209
Einsicht und Erkenntnis I				    216
Einsicht und Erkenntnis II				    224
Bewusstseinserweiterung		  		  233

Hazrat Inayat Khan			   244

Bücher Verlag Heilbronn			  246

Kontakte / Links				   250

7



vorwort 

Hazrat Inayat Khan (Baroda 1882 - Delhi 1927), Philosoph der 
Mystik und „Gentleman-Musiker“, wurde auch als der „Mozart 

der Mystik“ bezeichnet, originell, aber treffend. Beides sind von spiele-
rischer Leichtigkeit durchdrungen, welche zu den grandiosesten Ergeb-
nissen führt, wie sie nur durch die unvergleichliche Beherrschung 
nicht nur der technischen Grundlagen, sondern auch der wesentlichen 
Kernsubstanz, die vermittelt werden soll, erreicht wird.

Um den Inhalt der Werke vollständig erschließen zu können, diesen 
so zu genießen und den vollen Nutzen daraus zu ziehen, sollten Lesende 
oder Zuhörende die Fähigkeit besitzen, über den ersten Eindruck hinaus 
in die Tiefe einer aufmerksamen inneren Wahrnehmung einzutauchen: 
Dann werden uns Khans Werke immer wieder mit Freude und Überra-
schung belohnen. In der Tat sorgen nicht gerade wenig Aspekte sowohl 
in der Biografie von Hazrat Inayat Khan als auch seines Lebenswerks für 
Überraschungen. Immer wieder, so scheint es, treten neue Wege und 
virtuose Improvisation auf.

Das gilt auch für die in diesem Band vorgestellten Texte. Als Vorträge 
für Schüler und Anhänger („Murids“) von Khans Sufismus wurden sie 
in den 1950er Jahren zu einer aufsehenerregenden Entdeckung während 
der Sufi-Sommerschulen, einer Tradition seit Anfang der Zwanziger-
jahre. Diese wurden in Den Haag unter Führung des ältesten, aber bis 
dahin einzigen Überlebenden des „Sufi-Triumvirats von 1910“, Hazrat 
Inayat Khans monumentalem zweiten Nachfolger als Sufi-Oberhaupt, 
seinem zweiten Cousin Pir-o-Murshid (Jagirdar) Muhammad Ali Khan 
(Thopezay) (1881-1958), abgehalten.

Die Originale der Vorträge dieser vorliegenden Übersetzung finden sich 

8



vorwort

in den Bänden 1 und 2 aus dem Jahr 1926 (neu erschienen 2010 bzw. 
2011) der „Complete Works of Hazrat Inayat Khan“1. Es handelt sich bei 
ihnen sowohl um poetische Philosophie als auch um Theorie und Praxis 
der Mystik – letztere sind etwas kürzer gehalten, da die eigentlichen 
Übungen den Studierenden weitgehend individuell vermittelt wurden. 

Schon ab dem ersten Kapitel in „Mystik“ wird deutlich, dass der 
Dichter-Musiker Khan der Intuition den Vorrang vor der Rationalität 
einräumt – der inneren Vorstellungskraft, die sich in einer physischen 
Form konkretisiert – also der subjektiven Vorgehensweise und der 
kreativen Anpassung des Zieles. In seiner Zeit war dies eine praktisch 
neue und zukunftsweisende Einsicht. Das gleiche Konzept wird dann 
auf das Gottesbild angewendet, welches sich in die abstrakte göttliche 
Essenz auflöst. Es beinhaltet häufig den Begriff „Vollkommenheit“ was 
im Sinne von Hazrat Inayat Khan als „Vollendung“ zu verstehen ist: Die 
Vollendung des Menschen besteht darin, die Seele bewusst mit dem 
Leben von Körper, Geist und Herz zu verbinden.

Das zweite Kapitel enthält ein ebenso bedeutendes Thema: Die 
„Vergeistigung der Objektivität“, welche durch ein weiteres Grund-
konzept erreicht wird: das „Verlernen“. In den nachfolgenden Kapiteln 
werden die damit zusammenhängenden Ansätze erläutert. Im vierten 
Kapitel spezifiziert Khan nicht nur vier Kategorien von spirituellen 
Menschen, sondern betont insbesondere, dass Weisheit auch durch 
weltliche Tätigkeiten erreicht werden kann. Kapitel fünf ist einer von 
Khans hervorragendsten Vorträgen. „Das Geheimnis des Geistes“ kulmi-
niert in der Vision von Sonne und Strahl – das „vertraute Fünklein“.

Licht, Strahlkraft ist die Essenz des Lebens, und dessen sich 
bündelnde Aktivität, die als Bewegung Kennzeichen allen Lebens ist, 
zentriert sich im Bild der Sonne, die dann Licht aussendet, das sich im 
Menschen als Seele manifestiert. Die Bildsprache wird durchgängig 

1	 Die acht Vorträge über „Mystik“ erschienen in der Pallandt-Ausgabe: „The Sufi 
message of Hazrat Inayat Khan“ in Band 10 (1964). Die Zusammenstellung 
von 21 Kapiteln unter dem Titel „Mentale Reinigung“ wurde bereits in Band 4 
(1961) aufgenommen. Dieser Titel war der von vier der 1926 im Sufi Centre in 
San Francisco gehaltenen Vorträge am 19., 22., 23. und 26. Februar.

9



beibehalten, auch bei metaphysischen Fragen, die über den Rahmen 
dieser Darstellung hinausgehen.

Nach der Erklärung der vier Hauptzugänge durch Geist, Herz, Ruhen 
und Aktivität, sind die drei letzteren Gegenstand der abschließenden 
drei Vorträge dieser eindrucksvollen Sammlung. Die Schlussfolgerung 
über das Ruhen ist bemerkenswert: „Dann braucht man Aktivität (...), 
eine Aktivität, die immer größere Harmonie schafft. Und schließlich 
braucht man das Ruhen, das ermöglicht, an einem Tag des Schweigens 
zu lernen, was sonst ein Jahr des Studierens benötigen würde; zweifellos2 
aber nur, wenn man den wahren Weg des Schweigens kennt.“

Die 21 Kapitel von „Mentale Reinigung“ wurden zeitlich früher veröf-
fentlicht als die acht Kapitel von „Mystik“ (Pallandt 4,1961 bzw. 10,1964). 
Viele der beiden Vortragsreihen wurden nicht nur im gleichen Zeitraum 
(Amerika 1926) verfasst, sondern die in dieser Sammlung enthaltenen 
Vorträge können durchaus als eine Weiterentwicklung und Fortsetzung 
von „Mystik“ angesehen werden. Während die Vorträge in „Mystik“ als 
ein eher theoretischer Ansatz betrachtet werden können, dient „Mentale 
Reinigung“ der praktischen Schulung des Meditations-Prozesses und 
der Verwirklichung und geht tiefer und weiter, als dies in jeder modernen 
westlichen Literatur zu diesem anspruchsvollen Thema zu finden ist.

Zunächst werden im ersten Kapitel die drei Wege der mentalen Reinigung 
angesprochen: Kontrolle von Geist und Körper, Atem und Einstellung: 
„die moralische und königliche Art, den Geist zu reinigen“. Das Mittel 
dazu ist die Entwicklung des Schönheitssinns. Beachten Sie auch den 
zugrunde liegenden Humor in diesem ansonsten so prägnanten Text! 
Es lohnt sich, sich dieser impliziten „Weisheit des Humors“ bewusst 
zu sein, einem Hauptelement der in der Praxis recht anspruchsvollen 
Anforderungen in allen Lehren von Hazrat Inayat Khan. 

2	 Khans häufiger Gebrauch von „zweifellos“ ist ein gutes Beispiel für den Urdu- 
Hintergrund seiner englischen Rede, wo „beshakk“ in einem bestätigenden 
Kontext kontinuierliche Verwendung findet.

heilung aus der tiefe der seele

10



Das folgende Kapitel vertieft die Diskussion weiter und berührt 
schließlich auch metaphysische Fragen jenseits esoterischer Aspekte. 
Das dritte Kapitel, „Verlernen“, geht auf das Kern-Thema von „Mentale 
Reinigung“ ein: „Die einzige Methode, mit der man das spirituelle Ziel 
erreichen kann“. Am aller auffälligsten in diesem Text ist, was kurz 
zusammengefasst als „Vergeistigung unseres modernen Denkens“ 
bezeichnet werden kann: das geistige Durchdringen der bestehenden 
objektiven Wirklichkeit. 

Die weiteren Abschnitte könnten praktischerweise als: „objektive 
Wirklichkeit“ überschrieben werden. Es folgen Abschnitte (ab S. 86) 
über „Der nächste Schritt ...“: Relativität; gefolgt vom damit verbun-
denen Konzept der Befähigung, „Mentale Reinigung heißt …“. In diesem 
Zusammenhang kann die Transzendenz des Dualismus der Bhagavad 
Gita, die über die Gegensätzlichkeit hinausgeht, durchaus als konzepti-
oneller Ausgangspunkt angesehen werden.

„Der dritte Bereich ...“ betritt das Feld dessen, was bei den Sufis, „fana“ 
genannt wird, und erhebt sich durch die Faszination einer weiteren 
Quelle der Erfüllung über das Erfahrungsbewusstsein hinaus. Das geht 
in: „Die vierte Art ...“ auf der Ebene des Abstrakten weiter. Und „der fünfte 
Weg …“ ist der Weg des Ruhens, in den „Schritten“: Entspannung des 
Körpers, Beruhigung und Reinigung des Geistes.

Ob es den Suchenden, der meint, nun alles zu beherrschen nun 
ent- oder ermutigt, die Schlussfolgerung des Kapitels lautet: „Sobald der 
Geist gereinigt ist, ist der nächste Schritt die Kultivierung der Herzqua-
lität, welche in der geistigen Verwirklichung gipfelt“! Mit anderen 
Worten, nach Erreichen der analytischen Methode der Selbstkontrolle 
muss die integrative, „substanzielle“ Methode noch folgen! 

Das nächste Kapitel 4 führt durch eine Diskussion über drei Stufen 
der „Ekstase“ im Unterschied zu „Sinneswahrnehmung“. Kapitel 5 
ist einer der berühmtesten Vorträge von Khan: „Meisterschaft“. Es 
beschreibt die Vervollständigung der Mystik in zweifacher Hinsicht: 
der esoterischen Verinnerlichung und der archaisch menschlichen 
Fähigkeit der Resonanz, sowie einem Gefühl der Einheit mit Allem, 
das seinen Höhepunkt findet in: „Du kannst nur erkennen, dass Du 

vorwort

11



mit allen Wesen verbunden bist“. Mit dem inneren Fortschreiten, wo 
das „Bewusstsein in seinem Aspekt der reinen Intelligenz“ in „eine Art 
allwissenden Zustand, der das Zeichen der inneren Vollkommenheit 
ist“, übergeht. Dieser innerlich erreichte Zustand bedeutet jedoch, 
vom Menschlichen zum Göttlichen über zu gehen. Eine Erfahrung 
der inneren Veredelung, die klar macht, „dass es so etwas wie einen 
Zufall nicht gibt ... alles, was passiert, ist bestimmt und vorbereitet ...“. 
Dieses Konzept wird in Kapitel 20, „Erkenntnis (2)“, weiter behandelt, 
und ist dort mit „Vision (die) in einem meditativen Zustand geschieht“, 
verbunden. In einem metaphysischeren Kontext wird ebenso in Kapitel 
18, „Träume und Offenbarungen“, betont: „... all das, was überraschend, 
zufällig, plötzlich zu geschehen scheint, war nicht plötzlich, nicht 
zufällig. Es schien zufällig, weil es nichts mit den Umständen zu tun 
hatte“. 

Die Kapitel, die diesen ersten vier folgen, entwickeln und detaillieren 
diese und verwandte Themen in Hazrat Inayat Khans unnachahmlich 
origineller, tiefgründiger und erhebender Weise. Eine freudige 
Entdeckungsreise für alle, die nach kontemplativer Philosophie und 
mystischem Bewusstsein suchen. 

Hier eine Schlussbemerkung. Kapitel 11, „Mystische Entspannung (1)“, 
endet mit der beschriebenen Zusammenfassung einer vollständigen 
mystischen Erfahrung. Aber im Gegensatz zu den meisten anderen 
diskursiven oder poetischen Anspielungen auf den Tropfen der Seele, 
der in den göttlichen Ozean oder das Absolute übergeht und vollständig 
mit diesem vereint ist (entweder nach dem theistischen oder nicht-
theistischen System), kommt hier eine neue Wendung hinzu: Wenn der 
Tropfen, die Seele oder das innere Wesen des Menschen einen Moment 
lang in seinen Ursprung, den Ozean, eintaucht, anstatt assimiliert 
zu werden, wird er neu aufgeladen und erneut erleuchtet. Das ist die 
volle Erfahrung der meditativen Mystik. Allerdings ist zu betonen, dass 
Khans Metaphysik eindeutig eine Projektion des meditativen Verin-
nerlichungsprozesses eines einzelnen Mystikers auf die kosmische 
Dimension ist. Daher die potenziell weitreichenden Schlussfolge-

heilung aus der tiefe der seele

12



vorwort

rungen, die sich aus dieser bemerkenswerten Aussage ziehen lassen. 
Im vorliegenden Kontext müssen diese notwendigerweise allzu knappen 
Hinweise ausreichen.

Abschließend wünsche ich den Leserinnen und Lesern Inspiration 
und Erfüllung, indem sie immer vertrauter mit diesen außergewöhn-
lichen Texten werden.

Shaikh al-Mashaik Mahmood Khan
Den Haag, Januar 2019

13



Anmerkungen des Herausgeber-
und übersetzungs-teams

Die vorliegenden Texte sind den Büchern „Mental Purification“ 
aus Band 4 und „Sufi Mysticism“ aus Band 10 der gesammelten 

Werke von Hazrat Inayat Khan entnommen. Wir haben uns für eine 
moderne(re) Sprache und gute Lesbarkeit entschieden, d. h. für eine 
sinngenaue, aber nicht unbedingt wörtliche Übersetzung. Überset-
zungen sind immer auch Interpretationen, dessen sind wir uns bewusst 
– und wir haben diese nach bestem Wissen und Gewissen vorge-
nommen. 

Die ursprünglichen Texte sind gesammelte Mitschriften aus Vorträgen, 
die Hazrat Inayat Khan in der Mitte der 1920er Jahre gehalten hat. Da 
sie naturgemäß in der damals üblichen Sprache gehalten sind, sind 
einige Aussagen auch nur im Kontext der Zeit und der geografischen 
Herkunft Hazrat Inayat Khans aus dem Mogul-Kaiserreich Indien 
nachvollziehbar und entsprechen zum Teil nicht mehr dem heutigen 
Stand der Wissenschaft. 

Wir haben uns bemüht, die sehr männlich betonte Sprache, die 
zur Zeit von Hazrat Inayat Khan noch unumstritten die weibliche 
Hälfte der Menschheit mit einbezog, etwas dem heutigen Zeitgeist 
anzupassen. Dies geschieht fast ausschließlich dadurch, dass wir bei 
allgemeinen Aussagen über „den Menschen“ an sich, die Form des 
Plurals verwenden: also „die Menschen“ und „wir“. Bei Berufs- oder 
ähnlichen Bezeichnungen verwenden wir meist abwechslungsweise 
die weibliche und männliche Form, wobei die weibliche Form natürlich 
die männlichen Kollegen genauso mit einschließt, wie wir das bei den 
männlichen Bezeichnungen für die weiblichen Kolleginnen gewohnt 
sind. Schließlich sind wir ja auch aufgefordert, unsere Gewohnheiten 
zu „verlernen“. Die flüssige Lesbarkeit und Sinngenauigkeit war uns 
auch hier höchstes Gebot.

14



Im englischen Originaltext findet sich sehr häufig das Wort ‚mind’. 
Dieses Wort hat im Englischen eine große Anzahl von Bedeutungen, 
wie Gemüt, Verstand, Geist, Gedächtnis, Psyche, Denken, Denkweise, 
Bewusstsein u. a.. Es ist kaum genau ins Deutsche übersetzbar, denn 
alle diese Begriffe drücken immer nur einen Teil dessen aus, was das 
Wort ‚mind’ im jeweiligen Satzzusammenhang bedeutet. 

15



danksagungen

Mein Dank geht in erster Linie an Hazrat Inayat Khan, der sein tiefes 
Wissen unter so schwierigen Bedingungen mit uns geteilt hat.

Zudem danke ich 

•	 der Nekbakht - Foundation, die seit Jahrzehnten dafür sorgt, dass 
seine Worte bewahrt und bibliografisch aufbereitet werden, sowie 
allen, die dazu beitrugen, dass diese Worte in die Welt getragen 
werden.

•	 meinen wunderbaren Lektorinnen Susanne Dieminger und Uta 
Maria Baur.

•	 Josef Ries für seine selbstlose, energische und kundige Art, dieses 
Buch zu verlegen und allen materiellen Herausforderungen zu 
trotzen.

•	 meinem großherzigen Lebensgefährten Malik, der mich in jeder 
erdenklichen Weise bei meiner Arbeit unterstützte.

•	 und nicht zuletzt Ihnen, den geschätzten Leserinnen und Käufern 
dieses Buches, denen die Lektüre hoffentlich zu mehr anwendbarem 
Verständnis der inneren Kräfte des Lebens und Ihres eigenen Selbst 
verhilft.

Glücklich für die Gelegenheit, dazu beitragen zu dürfen, 

Amaité Anna-Elisabeth Willand
Übersetzerin

15



Als uns vor zwei Jahren Vural Sahin, Psychotherapeut, angesprochen 
hat, dass im deutschsprachigen Raum eine Publikation über 

Heilung in Verbindung mit Sufi-Mystik fehle, waren wir zutiefst davon 
überzeugt, dass ein solches Buch zu publizieren mehr als sinnvoll sei. 
Besonders danken wir deshalb unserem Impulsgeber, der zur Veröffent-
lichung dieser deutschen Ausgabe auch seinen profunden Sachverstand 
als Endlektor eingebracht hat.

Vor allem danken wir Zenit e.V. und den Unterstützern, ohne deren 
großzügige Hilfe dieses Buch nicht hätte erscheinen können.

Shaikh al-Mashaik Mahmood Khan danken wir für wegweisende 
Impulse zum Aufbau des Buches und für die Bereitschaft, aus seinem 
reichen Wissensschatz das Vorwort beizutragen.

Unser großer Dank richtet sich an Amaité Willand, die ebenso feinfühlig 
wie fundiert die Texte vom Englischen ins Deutsche übersetzt hat.
 
Nicht zuletzt richtet sich unser Dank an Martina Berge für die einfühlsame 
Umsetzung des Themas Heilung und Mystik in der Umschlagestaltung.

Möge das Buch dazu beitragen, was es auf dieser Welt in dieser Zeit so 
dringend braucht: die Heilung unserer Seele.

Uta Maria Baur und Josef Ries
Herausgeber

17





die mystik 
der sufis



mystik

Mystik ist die Essenz und die Grundlage allen Wissens, aller Wissen-
schaft, Kunst, Philosophie, Religion und Literatur.

Wenn wir die Ursprünge der Medizin, die sich heute in eine reine 
Wissenschaft verwandelt hat, zurückverfolgen, entdecken wir, dass sie 
ursprünglich der Intuition entsprang. Die Mystiker schenkten sie der 
Welt. Der große persische Mystiker Avicenna hat beispielsweise mehr 
zur Medizin beigetragen als irgendein anderer Mensch in der Geschichte 
der Medizin. Wir kennen die Wissenschaft als klar verständliches 
Wissen, das auf Vernunft und Logik basiert; aber wo hat sie begonnen? 
Waren das Logik und Vernunft? Zunächst war da die Intuition, dann 
erst kam die Vernunft, und schließlich wurde ihr auch die Logik hinzu-
gefügt. Darüber hinaus gibt es in der niederen Schöpfung keinen Arzt, 
vielmehr sind die Lebewesen ihre eigenen Ärzte. Die Tiere wissen, ob 
sie besser geheilt werden, wenn sie in der Sonne stehen, im Wasser 
baden, an der frischen Luft herumrennen oder still im Schatten unter 
einem Baum sitzen. Ich kannte einmal einen sehr sensiblen Hund, der 
jeden Donnerstag fastete. Zweifellos würden viele Menschen des Ostens 
behaupten, er sei die Inkarnation eines Brahmanen; mir blieb es nur ein 
Rätsel, woher der Hund wusste, dass Donnerstag war!

Die Menschen sind oft der Meinung, Mystiker wären Träumer und 
keine praktischen Menschen, sie wüssten nichts über weltliche Angele-
genheiten. Ich würde solche Mystiker nur halbe Mystiker nennen. 
Im vollen Wortsinn müssen Mystiker ausgeglichen sein. Sie müssen 
sowohl in weltlichen als auch in spirituellen Dingen weise sein. Die 
Menschen hatten schon immer falsche Vorstellungen von dem, was 
Mystiker sind. So nannten sie auch Wahrsagerinnen, Hellsichtige und 
Visionäre Mystiker. Ich meine nicht, dass Mystiker diese Fähigkeiten 

20



nicht besitzen, aber diese Fähigkeiten machen den Mystiker nicht aus. 
Wahre Mystiker sollten inspirierte Künstlerinnen, wunderbare Wissen-
schaftler oder einflussreiche Politikerinnen sein. Sie sollten genauso 
qualifiziert für Geschäfte, Industrie, soziales und politisches Leben sein 
wie materiell ausgerichtete Menschen.

Es gefällt mir nicht, wenn mir Menschen sagen: „Sie sind doch 
Mystiker. Ich dachte nicht, dass Sie so etwas bemerken.“ Warum sollte 
ich es nicht bemerken? Ich bemerke jedes kleine Detail, auch wenn 
nicht jedes kleine Detail mein Denken so beansprucht, dass ich nichts 
anderes mehr wahrnehmen könnte. Nur weil wir von Gott wissen, ist 
es ja nicht notwendig, die Welt aus dem Bewusstsein zu verlieren. Mit 
unseren zwei Augen sehen wir ein Bild; auf diese Weise sollten wir auch 
gleichzeitig die beiden Aspekte, Gott und die Welt, zu einer klaren Vision 
zusammenfassen können. Es ist schwierig, aber nicht unmöglich.

Mystik ist eine Sichtweise auf das Leben. Dinge, die Durchschnitts-
menschen als real erscheinen, sind für Mystiker irreal. Dinge, die 
Durchschnittsmenschen irreal erscheinen, sind für Mystiker real.

Für Mystiker ist Gott die Quelle und das Ziel von allem. Gott ist alles 
und alles ist Gott. Und doch sagen Mystiker nicht, wie intellektuelle 
Philosophiestudenten von sich sagen: „Ich glaube nicht an Gott, aber 
ich glaube an das Abstrakte.“ Solche Menschen sind unpoetisch und 
haben kein Ideal. Sie haben vielleicht ein wenig Wahrheit erkannt, aber 
diese Wahrheit ist wie eine Blume ohne Duft. Das Abstrakte können 
wir nicht verehren; niemand kann mit dem Abstrakten kommunizieren, 
ihm etwas geben oder etwas von ihm erhalten. Und in dieser Weise 
macht Gottesverehrung keinen Sinn. Um erhoben zu werden, brauchen 
wir etwas, das wir verehren, dem wir angehören, zu dem wir aufschauen 
können. Es ist richtig, zu sagen: „Gott ist alles und jedes“, und doch 
bedeutet aus einem anderen Blickwinkel heraus „alles“ auch „nichts“.

Die Mystiker sagen: „Wenn du keinen Gott hast, erschaffe dir einen.“ 
Menschen ohne Ideale und ohne Vorstellungskraft ignorieren Gott. 
Ein Glas Wasser ist genauso interessant wie ein Ozean, vielleicht sogar 
noch interessanter, wenn wir durstig sind. Ein persönlicher Gott ist 
genauso wichtig, wenn nicht wichtiger, als das Ideal einer abstrakten 
Form, von der wir keinen Nutzen erlangen. Wir Menschen haben 

mystik

21



unseren begrenzten Verstand. Wir können die Idee von Gott genau 
so weit begreifen, wie wir uns Gott vorstellen können. Wir könnten 
zum Beispiel einen Freund haben, den wir lieben und den wir loben 
wollen. Doch wird er immer mehr sein als unser Lob. Wir können nur 
sagen: „Wie freundlich, wie gut, wie geduldig oder wie wunderbar ist 
mein Freund!“ Das ist alles! Unsere Worte können ihn nicht größer 
machen. Unsere Worte können nicht einmal vollständig ausdrücken, 
was wir über ihn denken. Alles, was wir tun können, ist, uns für unser 
eigenes Verständnis eine Vorstellung von unserem Freund zu machen. 
Genauso ist es mit Gott. Wir Menschen können Gott niemals vollständig 
verstehen. Wir können uns nur eine Vorstellung von Gott machen und 
so versuchen, etwas Grenzenloses zu verstehen. 

Deshalb sagen Mystiker nicht: „Meine Gotteserkenntnis ist größer 
als deine, deshalb will ich nichts mit dir zu tun haben.“ Ich habe einen 
Mystiker gesehen, der in einer religiösen Prozession mit den Bauern 
mitlief und mit ihnen Hymnen vor einer steinernen Statue sang. Er 
selbst war größer als der Gott in dieser Prozession und doch sang er mit 
der gleichen Ehrerbietung wie alle anderen. Er hatte nie den Wunsch zu 
zeigen, dass sein Glaube, seine Erkenntnis höher oder größer seien als 
die der anderen.

Gott ist für Mystiker nicht abstrakt; für sie ist Gott eine Realität. Die 
Mystiker denken nicht an Gott als etwas Abstraktes, obwohl sie wissen, 
dass Gott abstrakt ist. Es ist keine Frage des Erkennens, sondern des 
Seins. Für Mystiker ist Gott ein Sprungbrett zur Selbstverwirklichung. 
Gott ist das Tor, Gott ist die Tür, der Eingang in den Himmel. Für 
Mystiker ist Gott ein Schlüssel, mit dem wir das Geheimnis des Lebens 
entschlüsseln können, der Ort, von dem wir herkommen, an den wir 
zurückkehren und an dem wir zu Hause sind.

Einmal ging ein westlicher Wahrheitssuchender in China zu einem 
Weisen und sagte zu ihm: „Ich kam, um von Ihnen zu lernen, was 
Wahrheit ist.“ Der Weise sagte: „Viele Eurer Missionare kommen zu 
uns und lehren Euren Glauben. Warum kommen Sie zu mir?“ „Nun“, 
antwortete er, „worüber sie lehren, ist Gott. Wir wissen von Gott; ich 
kam aber zu Ihnen, um Sie nach dem Geheimnis des Lebens zu fragen.“ 

die mystik der sufis

22


