


Hierzulande herrschen seltsame Regeln: Ein guter Migrant ist,
wer aufgeklärt über Frauenunterdrückung, Islamismus und

Demokratiefähigkeit spricht. Ein guter Jude, wer stets zu
Antisemitismus, Holocaust und Israel Auskunft gibt. Dieses

Integrationstheater stabilisiert das Bild einer geläuterten
Gesellschaft – während eine völkische Partei Erfolge feiert.
Max Czolleks Streitschrift entwirft eine Strategie, um das

Theater zu beenden: Desintegration.

Max Czollek, Jahrgang 1987, studierte
Politikwissenschaften an der FU Berlin und promovierte im

Anschluss am Berliner Zentrum für Antisemitismusforschung.
Seit 2009 ist er Mitglied des Lyrikkollektivs »G13«, organisiert

gemeinsame Lesetouren und Veröffentlichungen und ist
Kurator des internationalen Lyrikprojekts »Babelsprech«.

Außerdem ist er Mitherausgeber der Zeitschrift
»Jalta – Positionen zur jüdischen Gegenwart«.

Er lebt und arbeitet in Berlin.



Max Czollek

Desintegriert euch!
Carl Hanser Verlag

De -
integriert

Euch!
sMax Czollek

Carl Hanser Verlag



Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

5. Auflage
Genehmigte Taschenbuchausgabe März 2020

btb Verlag in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Straße 28, 81673 München

Copyright © 2018 Carl Hanser Verlag GmbH & Co. KG, München
Lizenzausgabe mit freundlicher Genehmigung der

Carl Hanser Verlag GmbH & Co. KG, München
Umschlaggestaltung: semper smile, München, 

nach einem Entwurf von Anzinger und Rasp, München
Druck und Einband: GGP Media GmbH, Pößneck

JT · Herstellung: sc
Printed in Germany

ISBN 978-3-442-71914-3

www.btb-verlag.de
www.facebook.com/btbverlag

Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten,
so übernehmen wir für deren Inhalte keine Haftung,

da wir uns diese nicht zu eigen machen, sondern lediglich auf 
deren Stand zum Zeitpunkt der Erstveröffentlichung verweisen.

Für meine Mutter

162_71914_5_Czollek_002-004.indd   4162_71914_5_Czollek_002-004.indd   4 05.03.2021   11:27:3205.03.2021   11:27:32



Inhalt
Einleitung: Desintegriert Euch! 7

Gedächtnistheater. Die inszenierte Erinnerung 19

Normalität Reloaded. Schlaaaaand 35

Die frühen Jahre. Die Integration der Nazis 47

Integrationstheater! Leitkultur

und Heimatministerien 63

Das deutsche Begehren. Von der Funktion der Juden 77

Wowschwitz, oder: Darf man über Auschwitz lachen? 93

Alternativen für Deutsche.

Was wir von der AfD lernen können 107

»No Integration!« Desintegration

und ihre Vorläuferinnen 123

Like they do in Babylon. Innerjüdische Vielfalt 139

Inglourious Poets. Rache als Selbstermächtigung 155

Die Hölle Ahasvers, oder:

Es wird nie wieder alles gut 173

Der Anfang ist nah. DesintegratiЯ! 183

Literatur 196





7

Einleitung:
Desintegriert Euch!

Mit diesem Buch halten Sie kein bewegendes biographisches

Zeugnis in der Hand. Es geht nicht um die Geschichte meiner

Familie, nicht darum, wie ein Teil von ihr vernichtet wurde,

nicht um das wundersame Überleben meines jüdischen und

kommunistischen Großvaters, nicht um das Leben seiner

Frau und Kinder in der DDR. In diesem Buch geht es auch

nicht um meine Erfahrungen mit Antisemitismus und eben-

so wenig um mein Verhältnis zu Israel. Denn Sie alle kennen

diese Geschichten bereits. Sie können sie nachlesen, im Kino

sehen, bei Klezmer-Konzerten hören oder im Theater erleben.

Es ist Ihnen vielleicht nicht bewusst, aber Sie wissen bereits

alles über Judenliteratur, Judenmusik und Judenbiographi-

en. Sie brauchen es nur nachzuschlagen.

Dieser Text wird anders vorgehen. Er ist der mal unterhalt-

same, mal bedrückende Versuch, das deutsche Bild von den

Juden zu analysieren – und zu fragen, was überhaupt die le-

benden Juden und Jüdinnen mit diesem Bild zu tun haben.

Ich glaube nämlich, dass die öffentliche Repräsentation von

Juden und Jüdinnen mehr über die Selbstwahrnehmung der

deutschen Gesellschaft verrät als über das Judentum. Und

diese Gesellschaft erhebt seit der Wiedervereinigung zu-

nehmend einen Anspruch auf Normalisierung. Alles wieder

gut? Diese Vorstellung ist durch die politischen Entwicklun-

gen der letzten Zeit noch fragwürdiger geworden, als sie es

ohnehin schon war. AfD, Pegida, NSU: Es gibt wenig in die-

sem Land, das ich für normal halte. Das zeigt sich ebenso am

eigenartigen Verhältnis von Juden und Deutschen wie an

der grundsätzlichen Art und Weise, in der hierzulande über



8

Zugehörigkeit diskutiert wird. Von beidem handelt dieses

Buch.

Wenn ich Ihnen, geschätzte Leser*innen, also »Desinte-

griert Euch!« zurufe, dann will ich damit auch jenen positi-

ven deutschen Nationalismus problematisieren, der sich hin-

ter Konzepten wie deutscher Leitkultur, jüdisch-christlichem

Abendland oder der Gründung eines Heimatministeriums

verbirgt. Ich werde eine Kritik dieser Vorstellungen aus einer

jüdischen Perspektive formulieren. Das schließt die Analyse

des sich wandelnden deutschen Selbstbildes in den vergan-

genen Jahrzehnten mit ein. Wer von den Juden und Jüdinnen

in Deutschland reden will, der darf auch von den Deutschen

in Deutschland nicht schweigen.

Wer ist heute Jude in Deutschland? Wer eine jüdische Mut-

ter hat? Wer eine jüdische Biographie vorweisen kann? Wer

gute Witze erzählt? Wer Verwandte in Israel hat? Wer statt Os-

tereiern eine Woche lang staubtrockenes Brot isst? Wer die

Romane Philip Roths kennt, alle Staffeln Seinfeld geguckt hat

und sich ein Poster des jüdischen Rappers Drake ins Zimmer

hängt? Ist man Jude, weil man neurotisch ist? Oder ist man

neurotisch, weil man Jude ist? Ist man Jude, weil die eigene

Familie in Auschwitz war? Weil man mit blonden Menschen

schlafen möchte? Oder weil blonde Menschen mit einem

schlafen möchten? Ist man Jude, weil man Nazis die Köpfe

einschlagen will? Ist man Jude, weil man darüber nachdenkt,

was es bedeutet, Jude zu sein?

Wer heute Jude in Deutschland ist, das entscheiden die

Juden und Jüdinnen nicht allein. Es geht nicht um ihre eige-

ne kulturelle und intellektuelle Positionierung, nicht um ih-

ren persönlichen Bezug zu Religion, Ethnie oder Geschichte.

Vielmehr sind »die Juden« von heute Figuren auf der Bühne



9

des deutschen Gedächtnistheaters – ein Begriff, den der in Ber-

lin lebende Soziologe Y. Michal Bodemann 1996 mit seinem

gleichnamigen Buch eingeführt hat.1 Bodemann bezeichnet

damit die eingespielte Interaktion zwischen deutscher Ge-

sellschaft und jüdischer Minderheit. Die Judenrolle folgt da-

bei einem Skript, das den Titel »Die guten Deutschen« trägt.

Denn das ist seit Jahrzehnten die Funktion der Juden in der

Öffentlichkeit: die Wiedergutwerdung der Deutschen2 zu bestä-

tigen.

2016 betrug die Zahl der in jüdischen Gemeinden einge-

tragenen Mitglieder knapp 100 000.3 Ich würde noch einmal

dieselbe Menge außerhalb der Gemeinden draufschlagen und

komme auf 200 000 derzeit in Deutschland lebende Juden

und Jüdinnen. Bei 82,5 Millionen Einwohner*innen sind das

0,24 Prozent der Bevölkerung. Diese Menschen wurden teil-

weise in Deutschland geboren, kommen aber auch aus Russ-

land oder Osteuropa, Israel, dem Jemen, Äthiopien, dem Irak,

Frankreich oder den USA. Auch viele meiner jüdischen

Freund*innen sind in den letzten Jahren aus der ganzen Welt

nach Deutschland gezogen. Einige von ihnen haben keine

familiäre Verbindung zur Shoah. Gott sei Dank. Sie können

auch nicht alle Klarinette spielen. Oder Geige. Stattdessen

bringen sie Geschichten mit, die den Erwartungen der jüdi-

schen und nichtjüdischen Öffentlichkeit nicht entsprechen.

Die damit einhergehende Vielfalt jüdischer Geschichten kann

die anhaltend hohe Nachfrage nach ganz bestimmten Juden-

figuren kaum decken. Uns allen sind für diese Vielfalt noch

keine Ohren gewachsen. Das gilt auch für die jüdischen Insti-

tutionen in diesem Land, die ihre Rollen im Gedächtnisthea-

ter nur zögerlich reflektieren oder gar verändern wollen.

Das Gedächtnistheater erzeugt also die Nachfrage nach



10

bestimmten Judenfiguren, die bestätigen sollen, dass die

deutsche Gesellschaft ihre mörderische Vergangenheit er-

folgreich verarbeitet hat. Ein Resultat ist, dass die öffentliche

Sichtbarkeit der verhältnismäßig wenigen Juden und Jüdin-

nen in Deutschland zugleich bemerkenswert hoch und be-

merkenswert eingeschränkt ist. Aber auch andere Gruppen

sind einem ähnlich dominanten Erwartungsdruck ausgelie-

fert, etwa Muslim*innen, die sich permanent zu Geschlech-

terrollen, Terror und Integration äußern müssen und damit

als Gegenbild zum Selbstverständnis der toleranten und auf-

geklärten Deutschen dienen. In beiden Fällen wird die Min-

derheitenrolle von einer Position aus befragt, die unbenannt

und darum unsichtbar bleibt. Ich bezeichne diese Dominanz-

position als, Achtung: deutsch. Damit soll natürlich nicht ge-

sagt sein, dass jüdische Menschen oder Muslim*innen keine

deutschen Staatsbürger*innen sind. Im Gegenteil, ich sehe

in ihnen einen der wenigen Hoffnungsschimmer für dieses

Land. Doch hat die gesellschaftliche Rollenzuschreibung zur

Folge, dass Perspektiven und Erfahrungen ausgeblendet wer-

den, sobald sie den deutschen Erwartungen nicht entspre-

chen. Solange es also keinen Zentralrat der Deutschen gibt, der

sich von Terroranschlägen deutscher Terroristen distanziert,

ist für die kritische Reflexion der unterschiedlichen Spre-

cher*innenpositionen diese Markierung unerlässlich: Juden,

Muslim*innen und Deutsche, wobei ich mich in diesem Buch

auf die Gegenüberstellung von Juden und Deutschen kon-

zentriere.

Befrage ich auf den kommenden Seiten die Funktion von

Juden und Jüdinnen in Deutschland, dann möchte ich damit

auch die Schneekugel des deutschen Selbstverständnisses

kräftig durchschütteln. Ich bin nämlich der Meinung, dass



11

die Deutschen ihre Verantwortung für die Vergangenheit

gründlich missverstanden haben, als sie sich jahrzehntelang

eine neue Normalität herbeiphantasierten. Allerspätestens

mit der Wahl der AfD in den Bundestag ist das unübersehbar

geworden. Ich denke, es lässt sich eine Linie vom schwarz-

rot-goldenen Exzess der WM 2006 zur Bundestagswahl 2017

ziehen, was selbstredend nicht der vorherrschenden Deu-

tung entspricht. In den Feuilletons wurde die Weltmeister-

schaft damals als Ausdruck eines positiven Nationalismus,

einer neuen deutschen Unbeschwertheit gefeiert, und auch

heute mag man nicht so recht von der stolz die eigene Schul-

ter klopfenden Deutung lassen. Das hat die Einrichtung eines

Heimatministeriums noch einmal doppelt unterstrichen. Im

Jahr 2018 wenden sich gewählte Volksvertreter wieder öf-

fentlich an »das deutsche Volk« und schließen dabei bewusst

Menschen aus, die zwar einen deutschen Pass, aber den fal-

schen Glauben haben. Das ist Normalität in Deutschland.

Sie merken schon: Dieses Buch ist keineswegs in der Ab-

sicht geschrieben, seine Themen möglichst unparteiisch und

von allen Seiten zu betrachten. Ich spreche nicht von einer

neutralen Position aus, sondern als Lyriker, Berliner und

Jude. In wechselnder Reihenfolge. Die Geschichte der Nach-

kommen der deutschen Täter*innen interessiert mich vor

allem, wo sie mich betrifft. Ich habe für diese Perspektive

aber keine besondere Empathie und kann und mag mich

dem Ruf nach Verständnis für das Leid des geplagten deut-

schen Nationalbewusstseins nicht anschließen. Als der SPD-

Politiker Sigmar Gabriel in Reaktion auf die Wahlerfolge der

AfD kurz vor Weihnachten 2017 die positive Setzung von Hei-

mat und Leitkultur forderte, war das für mich kein politischer

Pragmatismus, sondern Symptom einesWetterumschwungs.



12

Nach Jahren der offiziellen Flaute hat der Wind auch in der

großen Politik wieder auf National gedreht. Die AfD ist dabei

nur ein Nebenschauplatz. Ihr Einfluss gleicht dem einer Indi-

katorflüssigkeit, die man in das deutsche Parteienspektrum

gegeben hat. Plötzlich färbt es sich braun.

Angesichts dieser Situation kann ich mir zwei Reaktionen

vorstellen: Brücken der Empathie in das gegnerische Lager zu

schlagen oder die eigene Position auszubauen. Brücken in-

teressieren mich in diesem Buch nicht. Wenn ich hier über

die Gegenwart des deutsch-jüdischen Verhältnisses und also

über Deutschland schreibe, dann geht es mir vor allem um

die Schärfung meiner und unserer intellektuellen Instrumen-

te. Die AfD und ihre Wähler*innen erachte ich als politische

Gegner*innen, die ich ernst nehme. Ich glaube nicht, dass sie

und ich uns missverstehen. Und ich glaube auch nicht, dass

wir viel miteinander zu reden hätten. Das ist nicht so banal,

wie es klingt in einer Zeit, in der die Wähler*innen der

AfD von allen großen Parteien umworben werden. Plötzlich,

scheint es, haben alle schon immer gewusst, dass es ein Feh-

ler war, nicht ununterbrochen über Heimat und Leitkultur zu

sprechen.

Die Zurückweisung von Brücken, roten Teppichen und

Freundschaftsanfragen hinein in das neurechte politische

Lager aller heimatverliebten und stolzen Deutschen bedeutet

natürlich nicht, dass ich für dieses Buch der Beschäftigung

mit rechten Denker*innen ausgewichen wäre. Ganz und gar

nicht. Nach der Lektüre solcher Blockbuster wie Metapolitik4

von Thor von Waldstein, Finis Germania5 von Rolf Peter Sie-

ferle oder Mit Linken leben6 von Caroline Sommerfeld und

Martin Lichtmesz musste ich dann allerdings mein Studium



13

am Institut für Staatspolitik, das zu einem Lieblingsziel in-

vestigativer Klassenfahrten der Leitmedien geworden zu

sein scheint, auf später verschieben.

Will heißen: Auch ich halte es für wichtig, den politischen

Gegner zu studieren, bevor man sich über ihn lustig macht.

Erstens macht das den Witz erfüllender, weil man ihn sich er-

arbeitet hat. Und zweitens macht es die Intervention präzi-

ser, weil man den Gegner besser kennt. Doch angenehm war

die Lektüre in vielerlei Hinsicht nicht. Nachdem ich die Bü-

cher im Internet bestellt hatte, versorgte mich Googles Algo-

rithmus beispielsweise prompt mit Wehrmachtsaccessoires

von EDEKA, Links zu Donald Trumps Wahlkampfreden und

der Einladung einer Brandenburger Therme, am 9. Novem-

ber zur romantischen Kristallnacht vorbeizukommen. Gerne

auch mit Partnerin.

In ihrem 2017 veröffentlichten, wirklich nervigen Buch Mit

Linken leben versuchen Lichtmesz und Sommerfeld, ihre po-

litische Haltung als vermeintlichen Realismus zu kaschieren.

Die Linken lügen sich demnach die Welt zurecht, während

Rechte »die Vernunft, die Moral, die Fakten und den Realis-

mus auf [ihrer] Seite haben«7. Dem möchte ich erwidern, dass

dieses Buch viel realistischer ist als Mit Linken leben. Denn ei-

nerseits ist die gesellschaftliche Realität eine der sexuellen,

politischen, weltanschaulichen und körperlichen Vielfalt, an-

dererseits gebe ich gerne zu, dass ich die gesellschaftliche

Vision »ethnischer und kultureller Homogenität«8 ablehne

und dieses politische Ziel nicht teile. Bei den Vertreter*innen

der Neuen Rechten hingegen kann ich weder eine Anerken-

nung der realen gesellschaftlichen Vielfalt noch ein Mindest-

maß an Ehrlichkeit erkennen – um von der gesellschaftli-



14

chen Vielfalt zu einem ethnisch und kulturell homogenen

Deutschland zu gelangen, bedarf es der ethnischen und kul-

turellen Reinigung. Sollten die Rechten das zugeben, können

wir reden. Damit fängt es an.

Wenn das klar ist, dann ist auch klar, dass ich niemanden

stehengelassen habe. Ich habe nicht versäumt, mich um je-

manden zu kümmern. Diejenigen, die in den letzten Jahren

nach rechts geschwenkt sind, wollten von Anfang an nicht

auf meinem Fahrrad mitfahren. Falls also mein Lektor oder

irgendwer aus der Werbeabteilung meines Verlages auf die

Idee kommen sollte, mich nach meinem Zielpublikum zu fra-

gen, dann möchte ich auch das gleich hier im Vorwort fest-

halten: Ichwendemichanalle,diemirundmeinenFreund*in-

nen und Verbündeten nicht die Existenz in diesem Land ab-

sprechen wollen. Und die Grundlage dieser unserer Existenz

ist nun einmal eine plurale und demokratische Gesellschaft.

Wir werden diese Gesellschaft nicht so einfach aufgeben –

und darum können und werden wir nicht zulassen, dass völ-

kisches und nationalistisches Denken den Diskurs über Zu-

gehörigkeit dominiert.

Ich schließe also bis auf weiteres die 12,6 Prozent AfD-

Wähler*innen der letzten Bundestagswahl von meinem Ziel-

publikum aus. Deshalb geht es mir auch nicht darum, sie zu

provozieren, wenn ich das Gender-* verwende. Vielmehr

ist das Sternchen ein Versuch, darauf zu verweisen, dass es

mehr als zwei Geschlechter gibt, wie übrigens auch das Ver-

fassungsgericht im Jahr 2017 anerkannt hat. Bei der Benen-

nung der jüdischen Akteur*innen werde ich das leider etwas

anders handhaben müssen. Da Jüd*innen grammatikalisch

falsch ist, schreibe ich Juden und Jüdinnen, worunter ich aus-

drücklich auch die Pluralität der Geschlechter im Judentum



15

einbeziehen möchte. Den Begriff Juden wiederum verwende

ich nur, wenn ich die ihnen zugewiesene abstrakte Rolle im

Gedächtnistheater meine. Die Idee dabei ist: Das Judentum

setzt sich aus unterschiedlichen konkreten Juden und Jüdin-

nen zusammen. Das Gedächtnistheater dagegen handelt im-

mer nur von Juden und Deutschen.

Der zentrale Begriff dieses Buches ist die Desintegration.

Desintegration ist, das liegt schon im Wort selbst, eine Erwi-

derung auf die beständig vorgetragene politische und gesell-

schaftliche Forderung nach Integration. Der Begriff zielt aber

nicht nur auf eine Unterstützung derjenigen, die als Türk*in-

nen,Asylant*innen,Nafris,Muslim*innen,Wirtschaftsflücht-

linge oder Migrant*innen adressiert werden. Wenn ich vom

Integrationsdenken oder vom Integrationsparadigma schreibe,

dann meine ich die Konstruktion eines kulturellen und poli-

tischen Zentrums, das sich implizit oder ausdrücklich als

deutsch versteht. Ich behaupte, dass das Denken in Kategori-

en der Integration und Leitkultur die Phantasien von ethni-

scher Homogenität und kultureller Dominanz nicht nur nicht

verhindern kann, sondern seinen Anteil daran hat, dass diese

Konzepte nicht auf dem Schrottplatz der Geschichte bleiben,

auf den sie gehören. Mit dem Konzept der Desintegration

schlage ich ein Gesellschaftsmodell vor, das solche neovölki-

schen Vorstellungen unmöglich macht.

Das Programm der Desintegration zielt zugleich auf ein jü-

disches und ein gesamtgesellschaftliches Anliegen: auf die

konkrete Art und Weise, wie Juden und Jüdinnen im deut-

schen Gedächtnistheater benutzt werden – und auf die Ein-

sicht, dass die Überwindung des Gedächtnistheaters nicht

ohne eine grundlegende Kritik am Integrationsdenken gelin-

gen wird. Aber auch von der anderen Seite betrachtet, wird



16

eine Falafel daraus: Jedes Integrationsdenken behauptet ein

Zentrum, das schon lange nicht mehr der gesellschaftlichen

Realität entspricht, in der ich oder meine Freund*innen le-

ben. Die Realitätsferne der Integrationsforderung zeigt sich

besonders deutlich im beständig wiederkehrenden Gewese

um die deutsche Leitkultur. Dieses Phantasma wird derzeit

auch mittels der Behauptung einer jüdisch-christlichen Tradi-

tion und einer mustergültigen Auseinandersetzung mit der

Judenvernichtung im Zweiten Weltkrieg konstruiert. Wegen

dieser Verknüpfung des deutschen Selbstbildes mit den Ju-

den ist das Gedächtnistheater ein besonders geeigneter An-

satzpunkt für die Kritik am Integrationsdenken.

Beim Verfassen des Buches fühlte ich mich manchmal wie

jene ältere Frau, die 2017 bei den polnischen Protesten für das

Recht auf Abtreibung ein Poster in die Kamera hielt, auf dem

stand: »I can’t believe I still have to protest this fucking shit«.

30Jahre nach dem Ende der Blockkonfrontation, die Deutsch-

land in zwei ungleiche Hälften teilte, stehen sich wieder zwei

Seiten gegenüber. Statt antifaschistischer Sozialismus gegen

freiheitlich westlichen Kapitalismus heißt es nun reale ge-

sellschaftliche Vielfalt gegen konservative Revolution. Das

völkisch-nationalistische Denken ist zurück im politischen

Mainstream. Ich glaube, ich spinne. Oder verzweifle. Und da

merken Sie so ein bisschen, geschätzte Leser*innen, wie ich

funktioniere: Lamentieren und Schreiben sind zwei Seiten

meines Autordaseins.

Dies ist das Buch von einem, der auszog, kein Jude zu

werden. Sondern ein Politikwissenschaftler, ein Schriftsteller

und Intellektueller. Und von einem, der schließlich auch Jude

wurde. Der am Zentrum für Antisemitismusforschung pro-



movierte. Der Allianzen schmiedete, um der ihm zugewiese-

nen Rolle als Judendichter etwas entgegenzusetzen. Der da-

rum mit anderen 2016 den Desintegrationskongress und 2017

die Radikalen Jüdischen Kulturtage am Berliner Maxim Gorki

Theater organisierte und über Strategien nachdachte, mit den

Rollenerwartungen einer deutschen Öffentlichkeit umzuge-

hen. Bitte finden Sie sich bei alldem damit ab, dass Sie nicht

allzu viel von mir erfahren werden. Das mache ich nicht, um

Sie zu ärgern, sondern weil das biographische Geständnis das

Kapital der Minderheiten ist. Es ist der Treibstoff »migranti-

scher«, »jüdischer«, »queerer« oder »feministischer« Kunst,

deren Inhalte von einer gierigen Öffentlichkeit erst ange-

zapft, dann raffiniert und schließlich konsumiert werden.

Dieses Buch aber ist kein Ölfeld. Es steht für Repräsenta-

tionsfracking nicht zur Verfügung. Es ist stattdessen ein Bei-

trag zu einer der wichtigsten gesellschaftlichen Debatten der

kommenden Jahre – und macht handfeste Vorschläge, wie

man sich in ihr positionieren kann. Faustregeln sozusagen.





19

Gedächtnistheater.
Die inszenierte

Erinnerung
Ende letzten Sommers veranstaltete ich mit Freund*innen

einen Filmabend auf einem Flachdach im Südosten Berlins.

Popcorn in der einen, Bier in der anderen Hand, saßen wir auf

der Dachpappe und schauten den Film I Am Not Your Negro1

über den US-amerikanischen Denker und Aktivisten James

Baldwin. In den letzten Jahren habe ich Baldwin schätzen ge-

lernt, trotz der merkwürdigen Dinge, die er über Juden gesagt

hat. Mich beeindruckt, wie es ihm gelingt, in größter Ruhe

Sachverhalte auf den Punkt zu bringen, deren Konsequenzen

einem dann unerwartet den Nacken klatschen. Zum Beispiel

folgendes Zitat: »Geschichte ist nicht die Vergangenheit. Sie

ist die Gegenwart. Wir tragen unsere Geschichte mit uns. Wir

sind unsere Geschichte.«2

Mir fällt eine deutsche Entsprechung dieser Passage ein,

nämlich der Eröffnungssatz des Buches Kindheitsmuster von

Christa Wolf: »Das Vergangene ist nicht tot; es ist nicht ein-

mal vergangen. Wir trennen es von uns ab und stellen uns

fremd.«3 Beide Autor*innen unterstreichen die zentrale Rolle,

die Geschichte für uns spielt. Beide behaupten, dass die Ver-

gangenheit auch dann in der Gegenwart fortwirkt, wenn wir

das nicht wahrhaben wollen. Und beide warnen vor den

Konsequenzen, die eine Verweigerung dieser Einsicht für

uns hat. Ich halte also fest, dachte ich, während ich eine neue

Flasche Bier öffnete, dass ich mich in meinem Buch zuerst

mit der deutsch-jüdischen Geschichte befassen werde. Dann

stieß ich mit den anderen an. Als ich am nächsten Mittag

mit dem zweiten Liter Kaffee vor meinem Laptop saß, fingen



20

die Probleme natürlich erst so richtig an. Denn die Erinne-

rung, nun ja, die Erinnerung ist die Achillesferse Nachkriegs-

deutschlands.

Zum 40. Jahrestag des Kriegsendes in Europa hielt Bun-

despräsident Richard von Weizsäcker am 8. Mai 1985 im Bun-

destag eine Rede, die als zentrales Dokument einer neuen

deutschen Perspektive auf den Zweiten Weltkrieg gilt. Und

tatsächlich muss man der Rede zugutehalten, dass sie auf ei-

ner Auseinandersetzung der deutschen Gesellschaft und der

deutschen Politik mit dem Nationalsozialismus besteht. Das

war neu damals. Zugleich aber beeindruckte der Bundesprä-

sident die anwesenden Parlamentarier mit der Behauptung,

der 8. Mai sei für die Deutschen ein Tag gewesen, an dem

man »von dem menschenverachtenden System der national-

sozialistischen Gewaltherrschaft«4 befreit worden sei. Diese

Aussage ist so offensichtlich unwahr, dass ich mich immer

wieder frage, was Weizsäcker motivierte, so etwas zu sagen.

Denn die Mehrheit der Deutschen wurde am 8. Mai 1945 na-

türlich nicht befreit. Sie wurde endgültig besiegt, nachdem

sie bis zum bitteren Ende und weit darüber hinaus die Nazi-

herrschaft unterstützt hatte. Der Nationalsozialismus ist nun

einmal eine echte Volksbewegung gewesen.

Als Rechtswissenschaftler und Historiker wusste Weizsä-

cker, was er da sagte, und offensichtlich ging es ihm nicht um

die Beschreibung der historischen Fakten, sondern um eine

neue Form von Erinnerung an die nationalsozialistischen

Verbrechen. Das machte er im weiteren Verlauf seiner Rede

deutlich. Nach der Aufzählung einer Reihe von Opfergrup-

pen nationalsozialistischer Verbrechen kam er da nämlich

auch auf die Juden zu sprechen. Und ihnen hatte er in seiner

Rede die Rolle einer Modellgruppe nationalsozialistischer


