
Heidegger – Daoismus – Adorno

KlostermannRoteReihe

Fabian Heubel

Gewundene Wege nach China

Tit_RR_120_Heubel.indd   3Tit_RR_120_Heubel.indd   3 16.01.2020   09:58:1116.01.2020   09:58:11



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

Originalausgabe

© Vittorio Klostermann GmbH · Frankfurt am Main · 2020

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die des Nachdrucks und der 
Übersetzung. Ohne Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet, 
dieses Werk oder Teile in einem photomechanischen oder sonstigen 
Reproduktionsverfahren oder unter Verwendung elektronischer 
Systeme zu verarbeiten, zu vervielfältigen und zu verbreiten.
Gedruckt auf Eos Werkdruck von Salzer. 
Alterungsbeständig     und PEFC-zertifiziert 
Druck und Bindung: docupoint GmbH, Barleben
Printed in Germany
ISSN 1865-7095
ISBN 978-3-465-04417-8

Tit_RR_120_Heubel.indd   4Tit_RR_120_Heubel.indd   4 16.01.2020   09:58:1116.01.2020   09:58:11



 

   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Für 夏可君 (Xìa Kějūn), 
durch den ich Heidegger zu lesen gelernt habe, 
und für Δήµητρα Αµαραντίδου (Dimitra Amarantidou), 
die mir einen unerwarteten Weg ins Griechische eröffnet hat. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

5



 

   

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Das besinnliche Denken verlangt von uns,  
daß wir uns auf solches einlassen,  
was in sich dem ersten Anschein nach gar nicht zusammengeht. 

Martin Heidegger 

 
 

知無用而始可與言用矣。 
Wissen um Ungebrauch ist Voraussetzung dafür,  
um anfangen zu können, über Gebrauch zu reden.  

Zhuāngzǐ 

 
 

Erheischt negative Dialektik die Selbstreflexion des Denkens,  
so impliziert das handgreiflich,  
Denken müsse,  
um wahr zu sein,  
heute jedenfalls,  
auch gegen sich selbst denken.  

Theodor W. Adorno 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

7



 

   

 
 

Inhalt 
 

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11 
 

I. Heideggers Weg nach Osten            
 
1. Die Notwendigkeit des Unnötigen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25 
2. Bewusstsein von Nöten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31 
3. War Zhuāngzǐ ein Nazi? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34  
4. Asien! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39 
5. Deutsche Nicht-Identität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44 

 
 

II. Das Hölderlin-Modell 
 
1. Der Adornosche Block . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53 
2. Heimischwerden im Unheimischsein . . . . . . . . . . . . . . . . . 56 
3. Heidegger und China . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62 
4. Korrespondenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66 
5. Der Weg, das Eigene frei gebrauchen zu lernen . . . . . . . . . 74 

 
 

III. Gebrauch und Ungebrauch 
 
1. Befreiung vom Prinzip der Nützlichkeit? . . . . . . . . . . . . . . . 87 
2. Nutzen und Gebrauch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92 
3. Un-gebrauch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97 
4. Krug und Ding . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106 
5. Weg und Unweg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112 
6. Verrückte Gleichnisse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116 
7. Die Fadheit des Wassers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122 

 
 

 
 
 
 

9



 

   

IV. Vom Heimischwerden im Paradoxen 
 
1. Im Unmöglichen Wurzeln schlagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131 
2. Die Seele Asiens wird gemordet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136 
3. Daoismus und jüdischer Messianismus . . . . . . . . . . . . . . . . 142 
4. Die Not des abendländischen Menschen . . . . . . . . . . . . . . 145 
5. Die Weisheit Kafkas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153 
6. Daoismus als poetische Heilslehre? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157 
7. Revolutionäre Weichheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162 

 
 

V. Nach Auschwitz: Gelassenheit? 
 
1. Das Schweigen des Philosophen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169 
2. Arnika und Waldwasen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174 
3. Neue Bodenständigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182 
4. Ist Natur tot? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190 
5. Lassenkönnen und Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198 

 
Siglen-Verzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205 
Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209 
  

10



 

   

 
 

Einleitung 
 
Lange war ich ganz selbstverständlich davon überzeugt, dass an    
Adornos polemischer Heidegger-Kritik nicht zu rütteln ist. Die 
wachsende Vertrautheit mit der Rezeption von Heideggers Denken 
in China und die anhaltende Auseinandersetzung mit dessen Ver-
hältnis zum philosophischen Daoismus hat mir schließlich einen 
unerwarteten Zugang zu einer seiner kaum beachteten Schriften er-
öffnet. Dadurch hat sich meine Auffassung verändert. Es handelt 
sich um einen Text, in dem Heidegger eine kurze Stelle aus dem 
klassischen Buch Zhuāngzǐ 莊子1 in der Übersetzung von Richard 
Wilhelm zitiert: das Abendgespräch in einem russischen Kriegsgefangenenla-
ger zwischen einem Jüngeren und einem Älteren, datiert auf den 8. Mai 
1945. Auf denkwürdige Weise wird darin scheinbar Unverbindba-
res verbunden: die deutsche Kriegsniederlage und die klassische 
chinesische Philosophie.  

Das Hinzutreten Zhuāngzǐs hat mich dazu gebracht, ja genötigt, 
die „philosophische Kommunikationsverweigerung“ (Hermann 
Mörchen) zwischen Heidegger und Adorno neuerlich zu durchden-
ken und Möglichkeiten der paradoxen Kommunikation zweier Phi-
losophen zu erkunden, deren Denken von geteilten Erfahrungen 
und Problemen bewegt wird, aber zugleich politisch einander 
schroff entgegengesetzte Standpunkte bezeichnet. Die Konstella-

 
1  Für die Romanisierung chinesischer Schriftzeichen wird in diesem Buch 
durchgängig Hànyǔ Pīnyīn verwendet. Das moderne Standardchinesisch ist 
eine Tonsprache, in der die vier Töne phonemisch (wortunterscheidend) 
sind und jede Silbe mit einem bestimmten Tonhöhenverlauf ausgespro-
chen wird. Ohne Kenntnis der Töne ist die korrekte Aussprache der Um-
schrift nicht möglich. Deswegen werden diese im Folgenden konsequent 
hinzugefügt. In der Pīnyīn-Umschrift werden die vier Töne durch diakriti-
sche Zeichen kenntlich gemacht. Das sind Markierungen über den Vokalen 
(ā á ǎ à). Der 1. Ton wird durch ein Makron (ā), der 2. Ton durch einen 
Akut (á), der 3. Ton durch ein Hatschek (ǎ) und der 4. Ton durch einen 
Gravis (à) dargestellt. Sofern in Zitaten und Buchtiteln andere Umschriften 
vorkommen, werden diese beibehalten, dann steht etwa Laotse (oder Lao-
tse) für Lǎozǐ und Dschuang Dsi für Zhuāngzǐ. 

11



 

  12 

tion Heidegger – Daoismus – Adorno verweist somit auf eine ei-
genartige Kommunikation zwischen Heidegger und Adorno, die 
vor allem das Buch Zhuāngzǐ und mit ihm verbundene zeitgenössi-
sche Diskussionen mir eröffnet haben.  

Die Schwierigkeit der philosophischen Kommunikation zwi-
schen Heidegger und Adorno rührt an jenes Trauma der deutschen 
Geschichte des 20. Jahrhunderts, das Adorno mit den Namen Hit-
ler und Auschwitz markiert hat. Die Affinität von Heideggers Den-
ken zu den daoistischen Philosophen Zhuāngzǐ und Lǎozǐ 老子 
reißt diese in einen geschichtlichen Strudel hinein, mit dem sie auf 
den ersten Blick wenig oder nichts zu tun haben: die Not des „deut-
schen Volkes“ und die Diagnose einer Verwüstung des Abendlan-
des insgesamt. Warum bezieht sich der mit seinem Verhältnis zum 
Nationalsozialismus und zur deutschen Kriegsniederlage hadernde 
Heidegger ausgerechnet auf einen alten daoistischen Text? Mit der 
im Abendgespräch erkennbaren völkischen und geschichtsphiloso-
phischen Perspektive auf das Ende des Zweiten Weltkrieges legt 
sich sogleich der Verdacht eines gewaltsamen Missbrauchs oder ei-
ner irren Fehldeutung des Daoismus über die Lektüre dieses Tex-
tes.  

Heideggers Denkweg hat darin bestanden, einen Weg zu bilden, 
unterwegs zu sein, in Be-wegung (GA 12, 249). Solches Denken will 
nicht dauerhaft stehen bleiben, um einen festen Standpunkt einzu-
nehmen. Deshalb scheint es sinnvoll, einem Denken, das „unter-
wegs“2 ist, mit einem Denken zu begegnen, das ebenfalls unterwegs 
ist. Ich versuche nicht, den Charakter der „Vorläufigkeit“3 zu leug-
nen, der einer solchen Begegnung unvermeidlich zukommt. Was 
Heideggers Verhältnis zum Daoismus angeht, wird in den folgen-
den Kapiteln allerdings der Verdacht des entstellenden Missbrauchs 
entschieden zurückgewiesen. Das Abendgespräch scheint mir nämlich 

 
2 „Wege – Vielleicht ist die Blindheit für dergleichen wie Wege des Denkens 
für das Denken, das als Denken unterwegs – und wegbauend ist – das ärgste 
Hindernis für ein fruchtbares Gespräch mit meinen Denkversuchen. Man 
bringt es nicht über sich, sich auf den Weg zu begeben.“ (GA 100, 190)  
3 „An meinem Weg verkennt man bisher immer wieder – wissentlich oder 
unwissentlich – zwei wesentliche Bestimmungen: 1. daß dieses Denken 
überall und stets sich als vor-läufiges versucht; 2. daß in dieser innegehaltenen 
Vorläufigkeit die ständig ursprüngliche Selbstkritik verankert ist.“ (GA 100, 
55)   



 

  13 

eine einzigartige Gelegenheit zu eröffnen, in der Erörterung der Af-
finität zwischen Heidegger und Daoismus – die vor allem in Ost-
asien längst zum Gemeinplatz des philosophischen Diskurses ge-
worden ist – nicht den Fehler zu wiederholen, der mancherlei Aus-
lassungen etwa über Heidegger und Zen prägt: den Fehler der Ent-
politisierung, Beschönigung und Beschwichtigung.  

Heidegger sinniert am 8. Mai 1945 über den Untergang des na-
tionalsozialistischen Regimes. Dass er dafür auf einen daoistischen 
Text zurückgreift, fügt sich in das vorgefertigte Verständnis vom 
unkritischen, unpolitischen, weltflüchtigen, mystischen, subjektlo-
sen, unmoralischen Daoismus. Deshalb ist bisher wohl auch kaum 
die Idee aufgekommen, das Abendgespräch als ernsthaften Versuch 
der kritischen Selbstbesinnung zu lesen. Sicherlich erschweren die 
völkischen Untertöne im Text eine solche Lesart erheblich. Ande-
rerseits ist gerade diese Seite des Abendgesprächs geeignet, an jenen 
wunden Punkt in der Kommunikation zwischen Heidegger und    
Adorno zu rühren, in dem sich der Streit zwischen geschichtsphi-
losophischen Großperspektiven zusammenballt. Gemäß meiner 
Deutung des Abendgesprächs rührt dies an die geophilosophische     
oder gar geopolitische Blockade, die es verhindert, dass chinesische 
Philosophie in Deutschland ernst genommen werden kann. 

Das Hinzutreten daoistischer Texte eröffnet ein Nachdenken 
über Verbindungswege zwischen chinesischer und deutscher Phi-
losophie, die nicht geradlinig und direkt sind, sondern indirekt und 
gewunden. Die Korrespondenz zwischen Heideggers Denken und 
dem philosophischen Daoismus führt zum Nachdenken über die 
geschichtlichen Bedingungen der Möglichkeit einer Auseinander-
setzung mit bestimmten Quellen chinesischer Philosophie, die 
nicht von komparativer Beliebigkeit, sondern durch ein Bewusstsein 
von Nöten geprägt ist. Ein solches Vorgehen rückt das zeitlich und 
räumlich Ferne in eine überraschende Nähe, eine Nähe, durch die 
dieses Ferne plötzlich näher kommen kann „als das, was wir sonst 
für das Nächste zu halten pflegen“ (GA 54, 9).  

Das Nachdenken über das Abendgespräch hat mich zu der Vermu-
tung geführt, dass die philosophische Öffnung für östliche, insbe-
sondere chinesische Philosophie, im deutschsprachigen Kontext 
ohne geopolitische Neu-orientierung nicht denkbar ist. Europa ist 
die westliche Spitze der eurasischen Landmasse, ein „vorgeschobe-
nes Halbinselchen“ Asiens, das aber „durchaus gegen Asien den 



 

  14 

‚Fortschritt des Menschen‘ bedeuten möchte“ (Friedrich Nietz-
sche); es ist ein „kleines Kap“ (Paul Valéry), von dem aus vor allem 
in den vergangenen etwa zweihundert Jahren die Weltgeschichte – 
im Guten wie im Schlechten – maßgeblich bestimmt worden ist. 
Kommt diese Epoche nun an ihr Ende? Die weltgeschichtliche 
Verschiebung hin zum asiatischen Teil Eurasiens kann die Philoso-
phie jedenfalls nicht unberührt lassen. Geopolitische Veränderun-
gen im Verhältnis von Asien, Europa, Amerika und Afrika nötigen 
dazu, die transkulturelle Dynamik von Alt und Neu, von Ost, West, 
Nord und Süd zu überdenken und auch philosophisch auf tiefgrei-
fende und langfristige Umwälzungen zu antworten, die die nach 
dem Zweiten Weltkrieg entstandene Weltordnung erschüttern.  

„Der gegenwärtige planetarisch-interstellare Weltzustand ist in 
seinem unverlierbaren Wesensanfang durch und durch europäisch-
abendländisch-griechisch.“ (GA 4, 177) Heidegger hat in der mas-
siven Verwestlichung Ostasiens eine Bestätigung für diese An-
nahme gesehen. Diese eurozentrische Perspektive ist zweifellos be-
denkenswert. Sie ist jedoch auch Zeichen einer Selbstbezogenheit, 
die zu schwerwiegenden Missverständnissen und Fehleinschätzun-
gen geführt hat. Diese sind ein wichtiger Grund dafür, dass der so-
genannte Westen insgesamt auf die neuen kommunikativen Her-
ausforderungen zwischen Ost und West, Süd und Nord schlecht 
vorbereitet ist. In Deutschland kommen spezifische Kommunika-
tionsbarrieren hinzu, die mit geschichtlichen Erfahrungen und Wei-
chenstellungen zusammenhängen, die tief in das normative Selbst-
verständnis der Bundesrepublik Deutschland eingelassen sind und 
an denen zu rütteln nicht möglich ist, ohne die diskursiven Grund-
lagen der deutschen Nachkriegsordnung zu problematisieren. In 
der deutschen Öffentlichkeit gibt es auch deshalb offenbar große 
Schwierigkeiten, diese Veränderungen zu verstehen, ja sich auch 
nur für sie zu interessieren. In diesen Schwierigkeiten treffen sich 
mangelnde Kenntnis asiatischer Sprachen und der mit ihnen ver-
bundenen geistigen Quellen und Überlieferungen mit dem ungläu-
bigen Staunen darüber, dass sich das Verhältnis von Ost und West 
in einer Weise verschiebt, die zu radikalen Veränderungen des Den-
kens nötigt. Aufgrund der herausragenden Bedeutung, die der 
Frankfurter Schule für die diskursive Herausbildung der normati-
ven Ordnung der Bundesrepublik Deutschland und für deren intel-
lektuelle Westbindung zukommt, zeigen sich in ihrem Kontext jene 



 

  15 

geistigen Blockaden mit besonderer Deutlichkeit, die einer diskur-
siven Öffnung nach Osten im Allgemeinen und nach China im Be-
sonderen entgegenstehen. 

Ist denn eine geophilosophische Öffnung nach Osten möglich, 
ohne den autoritären, nationalistischen, völkischen und identitäts-
fixierten Verlockungen auf den Leim zu gehen, die mit Heideggers 
Philosophie unvermeidlich auch verknüpft sind? Das ist eine poli-
tische Frage, die durch die Korrespondenz zwischen Heidegger und 
Daoismus aufgeworfen wird. Schon ein flüchtiger Blick auf Hei-
deggers Rezeption chinesischer Philosophie vermag die Befürch-
tungen zu bestätigen, die jede Lockerung des Adornoschen Blocks 
gegen Heidegger mit sich zu bringen droht: der Rückgang in natio-
nalistisches, vielleicht gar völkisches Denken scheint überall zu lau-
ern. Dem teilweise durchaus berechtigten und begründeten Wider-
stand gegen die Lockerung der diskursiven Westbindung steht nun 
allerdings die zunehmend aufdringlicher werdende Nötigung ge-
genüber, auf einen nicht nur ökonomischen und politischen, son-
dern auch kulturellen Wiederaufstieg Chinas zu antworten. Eine 
mögliche Antwort heißt Konfrontation. Eine versöhnlichere Ant-
wort könnte darin bestehen, eine neue Ostorientierung zu eröffnen, 
ohne die Westorientierung zu verwerfen, beide Seiten also nicht      
einander entgegenzusetzen, sie nicht gegeneinander auszuspielen, 
sondern Möglichkeiten der Kommunikation und Transformation 
zu erkunden. Das ist alles andere als naheliegend, weil damit eine 
Öffnung für – vielfach schmerzliche und erschütternde – Erfah-
rungen hybrider Modernisierung verbunden ist, die nicht nur für 
China seit dem 19. Jahrhundert prägend gewesen sind.4  

Solche Erfahrungen bilden den Hintergrund für meinen Ver-
such, das Verhältnis von Heidegger und Adorno als paradoxe 
Kommunikation zu denken. Deren normativer Gehalt ist mir aus 
der Beschäftigung mit dem Daoismus, insbesondere mit der „trans-
kulturellen Zhuāngzǐ-Forschung“, erwachsen. Das bedeutet, dass 
meine Erörterung des Verhältnisses von Heidegger und Adorno 

 
4  Zum Begriff der hybriden Modernisierung siehe Fabian Heubel, Chinesi-
sche Gegenwartsphilosophie zur Einführung, Hamburg: Junius 2016, Kapitel I 
und ausführlicher Fabian Heubel, „Hybride Modernisierung in der chine-
sischen Philosophie“, in: Acta Historica Leopoldina, Nr. 69 (2018), 85–109. 
 



 

  16 

sich den zwischen beiden verlaufenden philosophischen und poli-
tischen Konflikt als Fallbeispiel vornimmt. Dessen immer wieder 
ans Unerträgliche und Unheimliche, aber auch ans Peinliche und 
Lächerliche grenzende Abgründigkeit erlaubt es, den theoretischen 
und normativen Gehalt des Begriffs paradoxer Kommunikation in 
einem Gedankenexperiment zu erproben.5  

Die daoistischen Bücher Zhuāngzǐ und Lǎozǐ (oder das Buch des 
Weges und der Tugend, Dàodéjīng 道德經) sind eine unverzichtbare 
Quelle paradoxen Denkens. Im Umkreis der Frankfurter Schule 
spricht, soweit ich sehe, nur Erich Fromm von „paradoxer Lo-
gik“ (im Unterschied zur „Aristotelischen Logik“) und „paradoxem 
Denken“, ja explizit von „daoistischem paradoxem Denken“ (Tao-
ist paradoxical thinking).6 Nun wird allerdings im Folgenden der 
Frage nachgegangen, ob nicht das, was Adorno „negative Dialek-
tik“ nennt, dem sehr nahe gekommen ist, was in diesem Buch pa-
radoxes Denken heißt. Heideggers zweideutiges Verdienst besteht 
darin, eine einzigartige und letztlich unverzichtbare Möglichkeit er-
öffnet zu haben, dieses Denken mit den schmerzhaftesten Proble-
men deutschsprachigen Philosophierens im 20. Jahrhundert zu ver-
knüpfen. Der Weg nach China, den er eingeschlagen hat, führt des-
halb immer wieder an wunde Punkte, die zum Innehalten und zum 
Nachdenken nötigen – auch dazu, gegen sich selbst zu denken. 
Dadurch kann sich die gegenwärtige Bedeutung chinesischer Philo-
sophie erweisen, kann das „unausweichliche Gespräch mit der ost-
asiatischen Welt“ (GA 7, 41) seinen Gang gehen: nämlich als para-
doxe Kommunikation. Diese vollzieht sich nicht „außerhalb der Al-
ternative von Kommunikation und Nichtkommunikation“7, son-
dern durch die unauflösliche Verstrickung von Kommunikation 
und Nichtkommunikation hindurch. 

Ein Brief von Martin Heidegger an Karl Jaspers vom 12. August 
1949, in dem diese Wendung steht, enthält einige für dieses Buch 
wichtige Anhaltspunkte. Im Brief heißt es:  

 
5  Damit führe ich Überlegungen zum „paradoxen Denken“ fort, die in 
dem Buch Chinesische Gegenwartsphilosophie zur Einführung bereits angespro-
chen worden sind (siehe insbesondere die Kapitel III und VIII). 
6  Erich Fromm, The Art of Loving, New York: Harper & Row 1956, 74. 
7  Martin Heidegger/Karl Jaspers, Briefwechsel 1920–1963, herausgegeben 
von Walter Biemel und Hans Saner, Frankfurt am Main: Klostermann; 
München/Zürich: Piper 1990, 181. 



 

  17 

Was Sie über das Asiatische sagen, ist aufregend; ein Chinese, der in den 
Jahren 1943–44 meine Vorlesungen über Heraklit und Parmenides hörte 
[…], fand ebenfalls Anklänge an östliches Denken. Wo ich in der Sprache 
nicht einheimisch bin, bleibe ich skeptisch; ich wurde es noch mehr, als der 
Chinese, der selbst christlicher Theologe und Philosoph ist, mit mir einige 
Worte von Laotse übersetzte; durch Fragen erfuhr ich erst, wie fremd uns 
schon das ganze Sprachwesen ist; wir haben den Versuch dann aufgegeben. 
Trotzdem liegt hier etwas Erregendes und, wie ich glaube, für die Zukunft, 
wenn nach Jahrhunderten die Verwüstung überstanden ist, Wesentliches. 
Die Anklänge haben vermutlich eine ganz andere Wurzel; seit 1910 beglei-
tet mich der Lese-und Lebemeister Eckehardt; dieser und das immer neu 
versuchte Durchdenken des Parmenides τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστίν τε καὶ 
εἶναι [to gar auto noein estin te kai einai]; die ständige Frage nach dem 
αὐτὸ, was weder νοεῖν ist noch εἶναι; das Fehlen des Subjekt-Objekt-Ver-
hältnisses im Griechentum brachten mich neben dem eigenen Denken auf 
das, was wie eine Umkehrung aussieht, aber etwas anderes noch und vor-
dem ist.  

 
Folgende Punkte scheinen mir an diesem Brief besonders beden-
kenswert zu sein: 

1. Heidegger erwähnt, dass Xiāo Shīyì 蕭師毅 (Paul Shih-Yi 
Hsiao), als er 1943–44 seine Vorlesungen über Heraklit und 
Parmenides hörte, „Anklänge an östliches Denken“ fand. Einer der 
wenigen Texte, in denen Heidegger direkt das Buch Lǎozǐ zitiert, 
ein Text zu Hölderlin mit dem Titel „Die Einzigkeit des Dich-
ters“ (GA 75), ist ebenfalls auf  das Jahr 1943 datiert. Zunächst ein-
mal ist wiederum der Zeitpunkt bemerkenswert, zu dem jene „An-
klänge“ auftauchen, nämlich eine Zeit, in der sich die deutsche 
Kriegsniederlage bereits deutlich abzuzeichnen beginnt. Es ist eine 
Zeit voller Gefahren und Umwälzungen, in die Heideggers Denken 
verstrickt ist, auch und gerade dort, wo er sich in die Ferne des grie-
chischen oder des chinesischen Altertums zurückzuziehen scheint. 
Was bedeutet es, dass die Korrespondenz zwischen dem vorsokra-
tischen und dem daoistischen Denken für Heidegger ausgerechnet 
in dieser Zeit hervortritt, um ihn sodann in den folgenden Jahren 
zu begleiten? Muss das in dieser Zeit nicht eine Rückwendung zum 
Altertum gewesen sein, in der Zweifel und Schmerzen tiefe Spuren 
hinterlassen haben? Oder zeigt sich in der Weise von Heideggers 
Wendung zu den Vorsokratikern bereits ein verzweifeltes Gespür 
für ihre historische Unmöglichkeit? Zeugt nicht seine von Philolo-
gen vielfach verworfene „destruktive“ Erschließung dieser Quellen 



 

  18 

– auch Jaspers spricht von „grammatischer Gewaltsamkeit“8 – be-
reits von einer Blockiertheit des Zugangs zum „Griechentum“, die 
revolutionär aufzubrechen er sich genötigt sah? Keineswegs zufällig 
sind für Heideggers wiederholte Versuche, sich den Vorsokratikern 
zu nähern, Nietzsche und vor allem Hölderlin wichtig – letzterer 
wird, wenn auch nur im Vorübergehen, mit Lǎozǐ in Verbindung 
gebracht (GA 75, 43). Hier findet offenbar eine Verschiebung in 
Heideggers Verhältnis zu einer Deutung des alten griechischen 
Denkens statt, die durch die Resonanz mit dem Daoismus zumin-
dest unterstützt und vertieft wird. Dafür, dass diese Verschiebung 
durch den Daoismus nicht nur gefördert, sondern aus diesem ent-
sprungen ist, wie zuweilen behauptet wird, gibt es allerdings zumin-
dest an dieser Stelle keinen Hinweis.9 Wahrscheinlicher ist denn 
auch, dass Heidegger, von Hölderlin und Nietzsche herkommend, 
sich den Vorsokratikern erneut zuwendet und dabei von den „An-
klängen“ an östliches Denken freudig überrascht und belebt wird. 
Das Verhältnis der Vorsokratiker zu Heideggers Lektüre von 
Hölderlin und Nietzsche ist vielschichtig und nicht leicht zu verste-
hen. An dieser Stelle sei zumindest gesagt, dass Hölderlin für ihn 
eine besondere „Nähe zu Heraklit“ (GA 55, 31) aufweist, weil er 
auf  das metaphysische Denken, das mit Platon einsetzt, „in der 
Weise einer Überwindung und Abkehr bezogen bleibt“ (GA 53, 
158), während Nietzsches, aber auch Hegels Nähe zu Heraklit für 
Heidegger noch in einer Weise metaphysisch bleibt, die er als unge-
nügend zurückweist (GA 55, 28–43). Die Korrespondenz zwischen 
Heraklit und Lǎozǐ ist vor allem durch Hölderlin vermittelt, mit 
dem sich Heidegger in dieser Zeit besonders ausgiebig beschäftigt 
hat. Es ist diese Dreierkonstellation von Hölderlins nachmetaphy-
sischer Annäherung an das antike Griechenland, der Neuinterpre-
tation der Vorsokratiker und des Hinzutretens des Daoismus, die 
Heideggers Denken der 1940er Jahre in eine transkulturelle Dyna-
mik eintreten lässt, der paradigmatischer Charakter zukommt: 

 
8  Heidegger/Jaspers, Briefwechsel, 184. 
9  Siehe vor allem Reinhard May, Heideggers verborgene Quellen. Sein Werk unter 
chinesischem und japanischem Einfluss, Wiesbaden: Harrassowitz 2014. Mit Ver-
weis auf die von Jaspers vorgebrachte Charakterisierung Heideggers als 
„ungemein begabtem Hochstapler“ und auf Nietzsches Wort vom „Raub-
Genie“ (XIII) versucht May nachzuweisen, dass Heidegger seine ostasiati-
schen Quellen vorsätzlich verschleiert hat.  



 

  19 

Deutsches, griechisches und chinesisches Denken beginnen eine 
paradoxe Konstellation zu bilden, die weitreichende Bedeutung hat. 
Vor dem Hintergrund gewisser Kenntnisse konfuzianischer, daois-
tischer und buddhistischer Texte drängt sich leicht die Erfahrung 
auf, bei der Lektüre Heideggers allenthalben Anklänge wahrzuneh-
men. Es ist deshalb nicht leicht, sich der Versuchung zu erwehren, 
diese Nähe auf  versteckte asiatische Einflüsse zurückzuführen. Im 
Unterschied zu früheren Untersuchungen zur Affinität zwischen 
Heidegger und dem Daoismus scheint es mir notwendig, immer die 
historische Ausnahmesituation im Auge zu behalten, in der diese 
Konstellation hinzutritt.10         

2. Der Grund, aus dem Heidegger der Resonanz zwischen Vor-
sokratikern und Daoisten nicht weiter nachgegangen ist, liegt in der 
Sprache. Ohne Kenntnisse der chinesischen Sprache war Heidegger 
jene Art des kritischen oder „destruktiven“ Studiums alter Texte 
unmöglich, das er im Falle der Vorsokratiker eingehend betrieben 
hat – seine eigenen, sehr eigenwilligen Übersetzungsvorschläge 
werden vielfach begleitet von genauen Diskussionen und der Kritik 
anderer Übersetzungen. Für den Philosophen Heidegger, der 
gleichzeitig ein anspruchsvoller und eigenwilliger Philologe war, ist 
deshalb ein Einfluss der daoistischen Texte wenig wahrscheinlich, 
der über mehr oder weniger kurzzeitige Betroffenheit durch und 
Begeisterung für diese hinausgeht. Heideggers Skepsis ist offenbar 
nicht einfach nur höflich geäußerte Vorsicht, sondern in seinem 
Verständnis von Sprache verwurzelt. Es fiel ihm schwer, die klassi-
sche chinesische Schriftsprache als eine dem Altgriechischen gleich-
gestellte Sprache des Denkens anzuerkennen – einer solchen Aner-
kennung stand Heideggers Eurozentrismus und seine Graecophilie 
entgegen. Damit soll selbstverständlich nicht ausgeschlossen wer-
den, dass die empfangenen Anregungen zuweilen deutlich über den 
skeptisch durch das Eingeständnis von Sprachbarrieren abgesteck-

 
10  In der Einleitung zum einflussreichen Sammelband Heidegger and Asian 
Thought spricht Graham Parkes von einer „prästabilierten Harmonie“ zwi-
schen Heideggers Denken und dem Daoismus, weil bei Heidegger „quasi-
daoistische Themen“ bereits vor dem Kontakt mit chinesischer Philoso-
phie auftauchen. (Graham Parkes, „Introduction“, in: Heidegger and Asian 
Thought, edited by Graham Parkes, Honolulu: University of Hawaii Press 
1987, 9) 



 

  20 

ten Umkreis hinausgegangen sind. Interessant ist dabei auch die Be-
merkung, jener „Chinese“ sei selbst „christlicher Theologe und Phi-
losoph“ gewesen, denn es kann davon ausgegangen werden, dass 
Heidegger eine „theologische“ (christliche) und „philosophi-
sche“ (metaphysische) Lektüre und Übersetzung des Lǎozǐ ebenso 
vermeiden wollte, wie er dies im Falle der Vorsokratiker in erheblich 
umfangreicherem und tiefergehendem Maße getan hat. Die „an-
fänglichen Denker“ Anaximander, Parmenides und Heraklit stehen 
zur „Philosophie“ in einem ähnlich indirekten Verhältnis wie Meis-
ter Eckhart zur „christlichen Theologie“. Heidegger wird auch 
nicht entgangen sein, dass die maßgeblichen Übersetzer des Lǎozǐ 
ins Deutsche, vor allem Victor von Strauss und Richard Wilhelm, 
den daoistischen Klassiker „theologisch“ und „philoso-
phisch“ übersetzt haben. Heideggers Skepsis wird deshalb auch mit 
der dunklen Ahnung zu tun gehabt haben, dass die „ambivalente 
Beziehung zu Bibel und Christentum“11 bei unzureichender Kennt-
nis der chinesischen Sprache kaum zu vermeiden sein würde. Mein 
Zugang zu dieser Problematik ist nun sehr verschieden von demje-
nigen Heideggers, da ich mit dem Chinesischen viel vertrauter bin 
als mit dem Griechischen. In der Bemühung, die Resonanz zwi-
schen vorsokratischem und daoistischem Denken zu verstehen, 
sehe ich umgekehrt die Nötigung, mich erneut dem Griechischen 
zuzuwenden, um genauer nachzeichnen zu können, inwiefern die 
radikale Kritik an Philosophie und Metaphysik Heideggers Öff-
nung nach China vorbereitet hat. 

3. Die durchaus hervorgehobene Bedeutung der Resonanz zwi-
schen Vorsokratikern und östlichem Denken wird auch durch sei-
nen Hinweis auf  deren zukünftiges Potential nahegelegt. Heidegger 
hat diese Resonanz offenbar als so stark wahrgenommen, dass er 
bereit war, in ihr etwas „Wesentliches“ zu sehen, das heißt nicht 
etwas Nebensächliches, Beiläufiges, Zusätzliches, sondern etwas für 
das Denken Unverzichtbares – wobei allerdings der Hinweis „wenn 
nach Jahrhunderten die Verwüstung überstanden ist“ das Gespräch 
mit Asien wieder in eine ferne Zukunft zu vertagen scheint, als 
könne das östliche Denken nichts dazu beitragen, die „Verwüs-
tung“ zu verstehen und zu überstehen.  

 
11  Heinrich Detering, Bertolt Brecht und Laotse, Göttingen: Wallstein 2008, 
22. 



 

  21 

4. Worin besteht dieses Potential, das Heidegger im „Asiati-
schen“ zwar gespürt hat, aber selber nur andeutungsweise verwirk-
lichen konnte? Er denkt offenbar an eine Ersetzung des „Subjekt-
Objekt-Verhältnisses“ durch etwas anderes. An dessen Stelle, so 
scheint er zu vermuten, hat bei den Vorsokratikern wie bei den 
Daoisten eine andere Möglichkeit des Denkens, eine „ganz andere 
Denkweise“ (GA 7, 244) bestanden. Was für eine Denkweise ist 
das? Ist es ein Denken, das weder dualistisch noch monistisch ist, das we-
der in Zweiheit noch in Einheit allein nach Lösungen sucht und in 
diesem Sinne das Subjekt-Objekt-Verhältnis zugleich durchwandert 
und unterwandert? Diese Frage wird zumindest meinen Versuch 
anleiten, Heideggers Bemerkung zum Fehlen des „Subjekt-Objekt-
Verhältnisses im Griechentum“ – und im „Asiatischen“ – weiterzu-
denken. Ich möchte die andere Denkweise, die hier auftaucht, para-
doxes Denken nennen. Vor allem in den Texten von Anaximander, 
Heraklit und Parmenides hat Heidegger die in Europa verschütte-
ten, durch Sokrates und den Platonismus in Vergessenheit gerate-
nen, Quellen dafür gesehen. Er scheint intuitiv den Eindruck ge-
wonnen zu haben, dass paradoxes Denken im Osten, anders als im 
Westen, nicht vergessen und verschüttet worden ist, sondern sich 
lange und reich entwickeln konnte. Entsprechend rührt die Korres-
pondenz zwischen vorsokratischem und daoistischem Denken an 
das Verständnis von Seinsvergessenheit als Paradoxievergessenheit. 

Eine Ahnung davon spricht aus Jaspers’ Brief  vom 6. August 
1949, in dem dieser darauf  hinweist, „all die Jahre“ gerne zu Asia-
tischem gegangen zu sein, „wohl wissend nicht eigentlich einzu-
dringen, aber auf  eine wundersame Weise von dorther erweckt“: 
„Ihr ‚Sein‘, die ‚Lichtung des Seins‘, Ihre Umkehrung unseres Be-
zuges zum Sein in den Bezug des Seins zu uns, das Übrigbleiben 
des Seins selbst – in Asien glaube ich davon etwas wahrgenommen 
zu haben.“12 Jaspers gesteht zu, dass durch Heideggers „Gewalt-
samkeit“ gegenüber dem griechischen Text ein überraschender und 
neuer Sinn aufgeht, von dem er „mehr hören“ möchte, zweifelt je-
doch, ob sich mit einem solchen Vorgehen wirklich fortkommen 
lässt. Dabei scheint er zu unterschätzen, in welchem Maße es gerade 
Heideggers gewaltsamer Umgang mit den griechischen Fragmenten 
war, durch den Vorsokratiker und Daoisten auf  unvorhergesehene 

 
12  Heidegger/Jaspers, Briefwechsel, 178. 



 

  22 

Weise zu kommunizieren beginnen, inwiefern Heidegger also ge-
rade durch seine „destruktive“ Übersetzungspraxis – indem er etwa 
„in den Parmenidesstellen das τὸ αὐτὸ durch eine grammatische 
Gewaltsamkeit zum Subjekt des Satzes“ macht13 – eine Möglichkeit 
eröffnet, die Jaspers versagt geblieben ist: nämlich ins Asiatische 
„eigentlich einzudringen“, wie er es etwas unglücklich formuliert. 
Die starke Resonanz, die Heideggers Schriften in Ostasien gefun-
den haben und weiterhin finden, zeugt für diese Vermutung.  

Aus dem Bericht, den Xiāo Shīyì von der gemeinsamen Arbeit 
an einer Übersetzung des Lǎozǐ gegeben hat, lässt sich ein Grund 
für diese Anziehungskraft erahnen: „Dies werde ich nie vergessen, 
diesen ungeheuren Ernst seines Fragens. Oft nur mit einem Blick – 
fragte er wortlos weiter. Fragend immer tiefer verstehend. Möchten 
doch abendländische Menschen dies von Martin Heidegger lernen: 
So aufrichtig, so offen und so rückhaltlos nach der Wahrheit zu fra-
gen, die uns, den Menschen Asiens, überliefert worden ist.“14 Zu 
dieser Offenheit gehört die bohrende Deutung der Vorsokratiker, 
die Heidegger ganz bewusst aus dem Hauptstrom des „abendlän-
dischen Denkens“ herausgerissen hat – um damit das griechische 
Denken für die Korrespondenz mit asiatischem, insbesondere chi-
nesischem Denken vorzubereiten. Sicher mehr unbewusst als be-
wusst hat er die für ihn maßgeblichen Vorsokratiker sozusagen asi-
atisiert oder sinisiert. Damit lässt sich auch erklären, warum seine 
Deutungen immer wieder auf  starke Ablehnung stoßen und was es 
bedeuten mag, dass seine Auslegung des Parmenidesspruches (τὸ 
γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστίν τε καὶ εἶναι) „aus einer ganz anderen Denk-
weise kommt wie diejenige Hegels“ (GA 7, 242). Mit Paul Celan, 
der Heideggers ausführliche Analysen zum „tò autó des Parmeni-
des […] aufmerksam studiert“ hat, lässt sich das Leitmotiv dieser 

 
13   Ebd., 184. Einen ähnlichen Einwand äußert Hans-Georg Gadamer 
(siehe ders., „Die Griechen“, in: Heideggers Wege, Tübingen: Mohr 1983, 
121). Heidegger hat seine Lesart mehrfach erläutert und verteidigt (siehe 
GA 8, 263; GA 7, 254). 
14  Paul Shih-Yi Hsiao (Xiāo Shīyì), „Wir trafen uns am Holzmarktplatz“, 
in: Günther Neske (Hg.), Erinnerung an Martin Heidegger, Pfullingen: Neske 
1977, 128f. 
 



 

  23 

Denkweise als „wandernde leere / gastliche Mitte“ bezeichnen.15 
Dieses Motiv führt nicht nur in die griechische Philosophie und ihre 
deutschsprachigen Deutungen, sondern auch mitten hinein in die 
Paradoxikalität des daoistischen Verständnisses des Nichts, der Leere 
oder des Ohne (wú 無), wie ich im Folgenden bevorzugt sagen 
werde.   

 
Die Geschichte des Griechentums erreicht eben dort die Höhe seines We-
sens, wo es die Gegenwendigkeit des Seins selbst bewahrt und zur Erschei-
nung bringt; denn da allein ist die Notwendigkeit, in dem Grund des Ge-
genwendigen zu verbleiben, statt sich auf  die eine oder andere Seite zu 
flüchten. (GA 53, 95)  
 
Ich möchte paradoxes Denken als ein Denken verstehen, das die 
„Gegenwendigkeit des Seins selbst bewahrt und zur Erscheinung 
bringt“ und im „Gegenwendigen zu verbleiben“ vermag. Die mit 
Platon beginnende Metaphysik bedeutet für Heidegger demnach 
die Flucht vor der „Gegenwendigkeit des Seins“. So verstandene 
Metaphysik ist Flucht vor paradoxem Denken. Aufgrund ihrer 
Flucht vor dem „gegenwendigen“ oder „kehrigen“16 Denken er-
weist sie sich denn auch als „dem Wesen des ‚Negativen‘ nicht ge-
wachsen“ (GA 53, 95). Auf  vergleichbare Weise wendet sich           
Adorno gegen die „traditionelle Metaphysik“ und behauptet, dass 
die „Fähigkeit zur Metaphysik“ nach Auschwitz „gelähmt“ ist, weil 
sie sich der überwältigenden „Negativität“ dieser Katastrophe nicht 
gewachsen zeigt (GS 6, 354f.). Mit „negativer Dialektik“ empfiehlt 
Adorno ein Denken als Ausweg, das „auch gegen sich selbst den-
ken“ kann (GS 6, 358). Obwohl oder gerade weil Heidegger das 
„dialektische Denken“ (GA 55, 33) von der Besinnung auf  das „an-
scheinend ganz Unvereinbare und in sich Gegenwendige“ fernhal-

 
15  Werner Hamacher, „Tò autó, das Selbe, – –“, in: Keinmaleins. Texte zu 
Celan, Frankfurt am Main: Klostermann 2019, 188–194. Hamacher charak-
terisiert diese „Mitte“ auch als „wandernde Vakanz“ (193). Celans Gedicht 
„Zu beiden Händen“, in dem diese Wendungen stehen, findet sich in Paul 
Celan, Gesammelte Werke in fünf Bänden, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986, 
Band I, 219.   
16  Peter Trawny, Martin Heidegger. Eine kritische Einführung, Frankfurt am 
Main: Klostermann 2016, 111. 



 

  24 

ten will, gehe ich davon aus, dass gegenwendiges Denken bei Hei-
degger und negativ-dialektisches Denken bei Adorno auf  unerwar-
tete, untergründige und un-geheuerliche Weise miteinander kom-
munizieren. Um das zu verdeutlichen, muss ein Drittes hinzutreten. 
Leitmotiv dieses Buches ist es somit zu erläutern, inwiefern „daois-
tischem paradoxen Denken“ die Bedeutung eines hinzutretenden 
Vermittlers zukommt, der auf  unvermuteten Wegen dabei hilft, alte 
Kommunikationsbarrieren durchlässig zu machen.  

Wenn Heidegger das Verhältnis von Dunklem und Lichtem oder 
von Verbergung und Unverborgenheit nicht als etwas dialektisch 
Entgegengesetztes, sondern als etwas wesenhaft „in sich Gegen-
wendige[s]“ versteht, dann lassen sich die „Anklänge“ an Traditio-
nen paradoxen Denkens in Asien besser verstehen, auf  die er viel-
fach gestoßen ist. Diese sprengen den Rahmen komparativen Phi-
losophierens, weil sich dabei neue Möglichkeiten des Denkens zei-
gen, die über die Beschäftigung mit Ähnlichkeiten und Unterschie-
den zwischen Ost und West entschieden hinausgehen. Damit wird 
eine transkulturelle Bewegung durch Altes und Neues, Östliches 
und Westliches hindurch eröffnet, der zu folgen den Mut zum Un-
terwegssein erfordert, zum Wandern auf  gewundenen Wegen ohne 
vorgegebene Ziele und Zwecke.  

Jedoch schon durch die Umstände ihres Hervortretens in Hei-
deggers Denken ist diese Bewegung mit der Mahnung zur Vorsicht 
untrennbar verbunden. Mehr noch ist diese krisengeborene und ka-
tastrophenbehaftete, von Anfang an beschädigte und pathologisch 
verzerrte Kommunikation zwischen vorsokratischem und daoisti-
schem Denken ein Sinnbild, in dem die Unmöglichkeit zum Aus-
druck kommt, den von Heidegger hinterlassenen Spuren zu folgen. 
Aber vielleicht ist gerade dies das Problem: Einerseits ist es unmög-
lich, Heideggers Denkweg weiterzugehen, andererseits gibt es kei-
nen philosophischen Weg nach China, der an ihm vorbeiführt. 
 
 
 
 
 
 

 
 



 

   

 
 

I. Heideggers Weg nach Osten 
 

„Dein Fuss selber löschte hinter dir den Weg aus, 
 und über ihm steht geschrieben: Unmöglichkeit.“17  

Friedrich Nietzsche 
 
 

1. Die Notwendigkeit des Unnötigen 
 

„Am Tag, da die Welt ihren Sieg feierte und noch nicht erkannte, 
daß sie seit Jahrhunderten schon die Besiegte ihres eigenen Auf-
stands ist.“ Mit diesem Satz endet ein Text von Martin Heidegger 
mit dem umständlichen Titel Abendgespräch in einem Kriegsgefangenen-
lager in Rußland zwischen einem Jüngeren und einem Älteren – datiert auf 
den 8. Mai 1945 (GA 77, 203–240). Das posthum veröffentlichte 
Abendgespräch gehört zu den bisher wenig beachteten Texten in Hei-
deggers umfangreichem Gesamtwerk. Der Bezug zur chinesischen 
Philosophie, der den Text durchzieht, ist selbst von denen ignoriert 
worden, die sich mit dem Abendgespräch beschäftigt haben.18 Auch 
die Herausgeberin der Feldweg-Gespräche hat sich nicht die Mühe ge-
macht herauszufinden, woher der zitierte Text stammt und wer 
denn die beiden chinesischen Denker sind, die „der Ältere“ zitiert: 
Es handelt sich um ein Zitat aus dem Buch Zhuāngzǐ in der Über-
setzung von Richard Wilhelm. Diese ist erstmals 1912 unter dem 
Titel Dschuang Dsi. Das wahre Buch vom südlichen Blütenland erschienen. 

 
17  Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra, in: ders., Kritische Studienaus-
gabe, Band 4, München und Berlin/New York: DTV und de Gruyter 1988, 
194. 
18  Siehe etwa Peter Trawny, Heidegger und Hölderlin oder Der europäische Mor-
gen, Würzburg: Königshausen & Neumann 2010, 191–201.  
 

25



 

  26 

Die von Heidegger zitierte Textstelle hat Wilhelm mit der Über-
schrift „Die Notwendigkeit des Unnötigen“ versehen.19 Wären da 
nicht das symbolträchtige Datum und die bedeutungsschweren 
Nachsätze, der Text würde wohl noch weniger Beachtung finden.  

Ich möchte der Vermutung nachgehen, dass das transkulturelle 
Potential von Heideggers Denken im Abendgespräch auf tiefgründige 
und erstaunlich radikale Weise zum Ausdruck kommt, obwohl oder 
gerade weil nach der Veröffentlichung der Schwarzen Hefte an der 
weitgehenden Verstrickung von Heideggers Philosophie in die na-
tionalsozialistische Bewegung kaum mehr gezweifelt werden kann. 
Das sind geeignete Bedingungen, um über die Schwierigkeiten 
nachzudenken, denen die Entwicklung interkulturellen Philoso-
phierens insbesondere im deutschsprachigen Raum gegenüber-
steht. 

Seitdem mich mein Freund Xià Kějūn eindringlich auf die weit-
reichende Bedeutung des Abendgesprächs hingewiesen hat, wuchs mit 
dem Eindruck einer unheimlichen Aktualität dieses Textes auch das 
verwirrende Gefühl gleichzeitiger Abstoßung und Anziehung. Es 
war diese paradoxe Erfahrung, aus der die Motivation entsprang, 
darüber zu schreiben. Auf unheimliche Weise zeitgemäß wirkt der 
Text, weil die Vision einer neuen historischen Aufgabe des deut-
schen Volkes, die aus ihm spricht, eine denkwürdige Perspektive 
auf die anhaltende Bedeutung von nationalistischem, wenn nicht 
gar völkischem Konservatismus in Deutschland und darüber hin-
aus eröffnet. Zudem erörtert Heidegger im Abendgespräch eine kurze 
Passage aus einem klassischen Text chinesischer Philosophie in ei-
ner Weise, die auch an Gefahren und Chancen der Modernisierung 
in China denken lässt.  

Das Abendgespräch hat mich dazu angeregt, einer dunklen Vermu-
tung philosophisch nachzugehen, nämlich dass es historische Kor-
respondenzen zwischen dem Deutschland des frühen 20. und dem 
China des frühen 21. Jahrhunderts gibt. Diese legen es nahe, die 

 
19  Richard Wilhelm (Übers.), Dschuang Dsi. Das wahre Buch vom südlichen Blü-
tenland, aus dem Chinesischen verdeutscht und erläutert von Richard Wil-
helm, Jena: Diederichs 1912, 203f. Für eine Einführung in die Philosophie 
des Zhuāngzǐ siehe Hubert Schleichert und Heiner Roetz, Klassische chinesische 
Philosophie. Eine Einführung, Frankfurt am Main: Klostermann 2009 (dritte, 
neu bearbeitete Auflage), 141–178. 



 

  27 

philosophische Auseinandersetzung mit Aufstieg und Fall des nati-
onalsozialistischen Deutschlands dafür fruchtbar zu machen, den 
Aufstieg der Volksrepublik China zur Weltmacht kritisch zu reflek-
tieren. Ich möchte versuchen, mich dieser Korrespondenz auf ei-
nem Weg anzunähern, der zunächst als Abweg erscheinen mag, 
nämlich über Heideggers deutschen Traum von einer Verkehrung 
des „geschlagenen deutschen Volkes“ in ein „unbrauchbares Volk“. 
In diesem Traum spielt die im Abendgespräch erörterte „Notwendig-
keit des Unnötigen“ eine herausragende Rolle.  

Es sei also im Folgenden von der Annahme ausgegangen, dass 
Heideggers außergewöhnliche Beschäftigung mit dem Buch 
Zhuāngzǐ im Abendgespräch mit Identitätsproblemen und Selbstbesin-
nungsversuchen verflochten ist, die sowohl das gegenwärtige 
Deutschland wie auch das gegenwärtige China prägen. Die Art der 
Verflochtenheit ist zwar für beide Seiten nicht gerade erfreulich, 
vermag jedoch zu erklären, warum es chinesische Philosophie im 
deutschsprachigen Raum nach wie vor so schwer hat, Beachtung zu 
finden. Zudem taucht darin eine Möglichkeit auf, jene Kommuni-
kationsbarriere durchlässiger zu machen, die eine nicht bloß sino-
logische und geistesgeschichtliche Beschäftigung mit chinesischer 
Philosophie verhindert: Diese Möglichkeit besteht darin, die trans-
kulturelle Dynamik zwischen chinesischer und deutscher Philoso-
phie als eine Bewegung wahrzunehmen, die nicht versucht, 
schmerzliche Punkte zu umgehen, sondern diese als Durchgangs- 
oder auch Aufenthaltsorte auf einem philosophischen Weg anzuer-
kennen, zu dem die Aufarbeitung kollektiver und individueller Ab-
gründe notwendigerweise gehört. 

Jenes kurze Gespräch zweier chinesischer Denker, auf das sich 
Heidegger im Abendgespräch bezieht, ist in Wilhelms Übersetzung 
mit „Die Notwendigkeit des Unnötigen“ überschrieben. Auf die 
Übersetzung Wilhelms und die Erörterung anderer Übersetzungs- 
und Interpretationsmöglichkeiten werde ich im dritten Kapitel zu-
rückkommen. Hier sei bereits angedeutet, dass ich es bevorzugen 
werde, vom Gebrauch des Unbrauchbaren oder vom Gebrauch des Unge-
brauchs zu sprechen, ohne zu verkennen, dass es Wilhelms proble-
matische Übersetzung gewesen sein dürfte, die Heideggers starkes 
Interesse an dem Gespräch zuallererst geweckt hat. Im Abendge-
spräch deutet sich eine zunächst abwegig, ja geradezu verrückt er-
scheinende Möglichkeit an: nämlich „das geschlagene Volk der 




