Gewundene Wege nach China

RoteReihe



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet iiber hitp://dnb.dnb.de abrufbar.

Originalausgabe
© Vittorio Klostermann GmbH - Frankfurt am Main - 2020

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die des Nachdrucks und der
Ubersetzung. Ohne Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet,
dieses Werk oder Teile in einem photomechanischen oder sonstigen
Reproduktionsverfahren oder unter Verwendung elektronischer
Systeme zu verarbeiten, zu vervielfaltigen und zu verbreiten.
Gedruckt auf Eos Werkdruck von Salzer. _
Alterungsbestindig 2 und PEFC-zertifiziert %/,

Druck und Bindung: docupoint GmbH, Barleben

Printed in Germany

ISSN 1865-7095

ISBN 978-3-465-04417-8



Fir EA]E (Xia K¢&jian),

durch den ich Heidegger zu lesen gelernt habe,

und fir Afjuntpa Apapovtidov (Dimitra Amarantidou),

die mir einen unerwarteten Weg ins Griechische eréffnet hat.



Das besinnliche Denken verlangt von uns,
dal3 wir uns auf solches einlassen,
was in sich dem ersten Anschein nach gar nicht zusammengeht.

Martin Heidegger

AN R e
Wissen um Ungebrauch ist Voraussetzung dafiir,
um anfangen zu konnen, iiber Gebrauch zu reden.

Zhuangzi

Erheischt negative Dialektik die Selbstreflexion des Denkens,
so impliziert das handgreiflich,

Denken miusse,

um wahr zu sein,

heute jedenfalls,

auch gegen sich selbst denken.

Theodor W. Adorno



Inhalt
Einleitung .. ... 11

I. Heideggers Weg nach Osten

1. Die Notwendigkeit des Unnétigen . ................... 25
2. Bewusstsein von NOten .. ..o vvvv i ein i, 31
3. War Zhuangziein Nazi? .. ...t 34
4. Asien] .. 39
5. Deutsche Nicht-Identitat . .......................... 44
[Il. Das Holderlin-Modell

1. Der Adornosche Block . .. ......... ... ... ... .... 53
2. Heimischwerden im Unheimischsein . ................ 56
3. Heideggerund China............. ...t 62
4. Korrespondenzen ...............o oo i 66
5. Der Weg, das Eigene frei gebrauchen zu lernen . ........ 74

[ll. Gebrauch und Ungebrauch

1. Befreiung vom Prinzip der Nutzlichkeit? . .............. 87
2. Nutzenund Gebrauch . ............................. 92
3.Un-gebrauch ... i 97
4. KrugundDing.............. oo 106
5. Wegund Unweg .. ... 112
6. Verruckte Gleichnisse . ... ... .ot 116

7. Die Fadheitdes Wassers . ... oo, 122



V. Vom Heimischwerden im Paradoxen

1. Im Unmoglichen Wurzeln schlagen . ......... ... ... 131
2. Die Seele Asiens wird gemordet. .......... ... ... .. 136
3. Daoismus und jidischer Messianismus . ............... 142
4. Die Not des abendlindischen Menschen . ............. 145
5.Die Weisheit Kafkas . .............................. 153
6. Daoismus als poetische Heilslehre? ................... 157
7. Revolutiondre Weichheit........................... 162

V. Nach Auschwitz: Gelassenheit?

1. Das Schweigen des Philosophen..................... 169
2. Arnikaund Waldwasen . ............. ... ... ... .... 174
3. Neue Bodenstindigkeit.......................o.... 182
4. Ist Natur tot? . ..o e 190
5. Lassenkonnen und Freiheit .. ............. ... ... ..., 198
Siglen-Verzeichnis . ..........ooo oL 205

LAteratur . oo 209



Einleitung

Lange war ich ganz selbstverstindlich davon Uberzeugt, dass an
Adornos polemischer Heidegger-Kritik nicht zu ritteln ist. Die
wachsende Vertrautheit mit der Rezeption von Heideggers Denken
in China und die anhaltende Auseinandersetzung mit dessen Ver-
haltnis zum philosophischen Daoismus hat mir schlieSlich einen
unerwarteten Zugang zu einer seiner kaum beachteten Schriften er-
offnet. Dadurch hat sich meine Auffassung verindert. Es handelt
sich um einen Text, in dem Heidegger eine kurze Stelle aus dem
klassischen Buch Zhuingzi 7+ in der Ubersetzung von Richard
Wilhelm zitiert: das Abendgespréich in einem russischen Kriegsgefangenenla-
ger wischen einem Jiingeren und einem Alteren, datiert auf den 8. Mai
1945. Auf denkwiirdige Weise wird darin scheinbar Unverbindba-
res verbunden: die deutsche Kriegsniederlage und die klassische
chinesische Philosophie.

Das Hinzutreten Zhuangzis hat mich dazu gebracht, ja gendtigt,
die ,,philosophische Kommunikationsverweigerung™ (Hermann
Morchen) zwischen Heidegger und Adorno neuerlich zu durchden-
ken und Méglichkeiten der paradoxen Kommunikation zweier Phi-
losophen zu erkunden, deren Denken von geteilten Erfahrungen
und Problemen bewegt wird, aber zugleich politisch einander
schroff entgegengesetzte Standpunkte bezeichnet. Die Konstella-

! Fir die Romanisierung chinesischer Schriftzeichen wird in diesem Buch
durchgingig Hanyti Pinyin verwendet. Das moderne Standardchinesisch ist
cine Tonsprache, in der die vier Téne phonemisch (wortunterscheidend)
sind und jede Silbe mit einem bestimmten Tonhéhenverlauf ausgespro-
chen wird. Ohne Kenntnis der Téne ist die korrekte Aussprache der Um-
schrift nicht mdglich. Deswegen werden diese im Folgenden konsequent
hinzugefiigt. In der Pinyin-Umschrift werden die vier Téne durch diakriti-
sche Zeichen kenntlich gemacht. Das sind Markierungen iiber den Vokalen
(a4 aa). Der 1. Ton wird durch ein Makron (a), der 2. Ton durch einen
Akut (4), der 3. Ton durch ein Hatschek (4) und der 4. Ton durch einen
Gravis (a) dargestellt. Sofern in Zitaten und Buchtiteln andere Umschriften
vorkommen, werden diese beibehalten, dann steht etwa Laotse (oder Lao-
tse) fiir Laozi und Dschuang Dsi fiir Zhuangzi.



tion Heidegger — Daoismus — Adorno verweist somit auf eine ei-
genartige Kommunikation zwischen Heidegger und Adorno, die
vor allem das Buch Zhudngzi und mit ihm verbundene zeitgendssi-
sche Diskussionen mir er6ffnet haben.

Die Schwierigkeit der philosophischen Kommunikation zwi-
schen Heidegger und Adorno rithrt an jenes Trauma der deutschen
Geschichte des 20. Jahrhunderts, das Adorno mit den Namen Hit-
ler und Auschwitz markiert hat. Die Affinitit von Heideggers Den-
ken zu den daoistischen Philosophen Zhuangzi und Liozi #F
reif3t diese in einen geschichtlichen Strudel hinein, mit dem sie auf
den ersten Blick wenig oder nichts zu tun haben: die Not des ,,deut-
schen Volkes® und die Diagnose einer Verwiistung des Abendlan-
des insgesamt. Warum bezieht sich der mit seinem Verhiltnis zum
Nationalsozialismus und zur deutschen Kriegsniederlage hadernde
Heidegger ausgerechnet auf einen alten daoistischen Text? Mit der
im Abendgesprich erkennbaren vélkischen und geschichtsphiloso-
phischen Perspektive auf das Ende des Zweiten Weltkrieges legt
sich sogleich der Verdacht eines gewaltsamen Missbrauchs oder ei-
ner irren Fehldeutung des Daoismus tber die Lektiire dieses Tex-
tes.

Heideggers Denkweg hat darin bestanden, einen Weg zu bilden,
unterwegs zu sein, in Be-wegung (GA 12, 249). Solches Denken will
nicht dauerhaft stehen bleiben, um einen festen Standpunkt einzu-
nehmen. Deshalb scheint es sinnvoll, einem Denken, das ,,untet-
wegs*? ist, mit einem Denken zu begegnen, das ebenfalls unterwegs
ist. Ich versuche nicht, den Charakter der ,,Vorlaufigkeit™® zu leug-
nen, der einer solchen Begegnung unvermeidlich zukommt. Was
Heideggers Verhiltnis zum Daoismus angeht, wird in den folgen-
den Kapiteln allerdings der Verdacht des entstellenden Missbrauchs
entschieden zuriickgewiesen. Das Abendgesprich scheint mir namlich

2 ,Wege — Vielleicht ist die Blindheit fir dergleichen wie Wege des Denkens
Siir das Denken, das als Denken unterwegs — und wegbauend ist — das drgste
Hindernis fir ein fruchtbares Gesprich mit meinen Denkversuchen. Man
bringt es nicht Gber sich, sich auf den Weg zu begeben.* (GA 100, 190)

3 ,An meinem Weg verkennt man bisher immer wieder — wissentlich oder
unwissentlich — zwei wesentliche Bestimmungen: 1. daf} dieses Denken
iberall und stets sich als vor-/iufiges versucht; 2. daf3 in dieser innegehaltenen
Vorliufigkeit die stindig urspriingliche Selbstkritik verankertist.” (GA 100,
55)

12



eine einzigartige Gelegenheit zu er6ffnen, in der Erorterung der Af-
finitdt zwischen Heidegger und Daoismus — die vor allem in Ost-
asien lingst zum Gemeinplatz des philosophischen Diskurses ge-
worden ist — nicht den Fehler zu wiederholen, der manchetlei Aus-
lassungen etwa tiber Heidegger und Zen prigt: den Fehler der Ent-
politisierung, Beschonigung und Beschwichtigung,.

Heidegger sinniert am 8. Mai 1945 iiber den Untergang des na-
tionalsozialistischen Regimes. Dass er dafiir auf einen daoistischen
Text zuriickgreift, fiigt sich in das vorgefertigte Verstindnis vom
unkritischen, unpolitischen, weltfliichtigen, mystischen, subjektlo-
sen, unmoralischen Daoismus. Deshalb ist bisher wohl auch kaum
die Idee aufgekommen, das Abendgesprach als ernsthaften Versuch
der kritischen Selbstbesinnung zu lesen. Sicherlich erschweren die
volkischen Untertone im Text eine solche Lesart erheblich. Ande-
rerseits ist gerade diese Seite des Abendgesprichs geeignet, an jenen
wunden Punkt in der Kommunikation zwischen Heidegger und
Adorno zu rithren, in dem sich der Streit zwischen geschichtsphi-
losophischen GroBperspektiven zusammenballt. Gemal3 meiner
Deutung des Abendgesprichs rihrt dies an die geophilosophische
oder gar geopolitische Blockade, die es verhindert, dass dhinesische
Philosophie in Deutschland ernst genommen werden kann.

Das Hinzutreten daoistischer Texte ertffnet ein Nachdenken
tber Verbindungswege zwischen chinesischer und deutscher Phi-
losophie, die nicht geradlinig und direkt sind, sondern indirekt und
gewunden. Die Korrespondenz zwischen Heideggers Denken und
dem philosophischen Daoismus fithrt zum Nachdenken tiber die
geschichtlichen Bedingungen der Méglichkeit einer Auseinander-
setzung mit bestimmten Quellen chinesischer Philosophie, die
nicht von komparativer Beliebigkeit, sondern durch ein Bewusstsein
von Noten geprigt ist. Ein solches Vorgehen rickt das zeitlich und
raumlich Ferne in eine Uberraschende Nihe, eine Nihe, durch die
dieses Ferne plotzlich ndher kommen kann ,,als das, was wir sonst
fiir das Nichste zu halten pflegen® (GA 54, 9).

Das Nachdenken tiber das Abendgesprich hat mich zu der Vermu-
tung gefiihrt, dass die philosophische Offnung fur ostliche, insbe-
sondere chinesische Philosophie, im deutschsprachigen Kontext
ohne geopolitische Neu-orientierung nicht denkbar ist. Europa ist
die westliche Spitze der eurasischen Landmasse, ein ,,vorgeschobe-
nes Halbinselchen™ Asiens, das aber ,,durchaus gegen Asien den

13



,JFortschritt des Menschen® bedeuten méchte” (Friedrich Nietz-
sche); es ist ein ,,kleines Kap® (Paul Valéry), von dem aus vor allem
in den vergangenen etwa zweihundert Jahren die Weltgeschichte —
im Guten wie im Schlechten — mafigeblich bestimmt worden ist.
Kommt diese Epoche nun an ihr Ende? Die weltgeschichtliche
Verschiebung hin zum asiatischen Teil Eurasiens kann die Philoso-
phie jedenfalls nicht unberthrt lassen. Geopolitische Verinderun-
gen im Verhiltnis von Asien, Europa, Amerika und Afrika nétigen
dazu, die transkulturelle Dynamik von Alt und Neu, von Ost, West,
Nord und Siid zu tberdenken und auch philosophisch auf tiefgrei-
fende und langfristige Umwilzungen zu antworten, die die nach
dem Zweiten Weltkrieg entstandene Weltordnung erschiittern.
»Der gegenwirtige planetarisch-interstellare Weltzustand ist in
seinem unvetlierbaren Wesensanfang durch und durch europiisch-
abendlindisch-griechisch. (GA 4, 177) Heidegger hat in der mas-
siven Verwestlichung Ostasiens eine Bestitigung fiir diese An-
nahme gesehen. Diese eurozentrische Perspektive ist zweifellos be-
denkenswert. Sie ist jedoch auch Zeichen einer Selbstbezogenheit,
die zu schwerwiegenden Missverstindnissen und Fehleinschitzun-
gen gefiihrt hat. Diese sind ein wichtiger Grund dafiir, dass der so-
genannte Westen insgesamt auf die neuen kommunikativen Her-
ausforderungen zwischen Ost und West, Sid und Nord schlecht
vorbereitet ist. In Deutschland kommen spezifische Kommunika-
tionsbarrieren hinzu, die mit geschichtlichen Erfahrungen und Wei-
chenstellungen zusammenhingen, die tief in das normative Selbst-
verstindnis der Bundesrepublik Deutschland eingelassen sind und
an denen zu riitteln nicht moglich ist, ohne die diskursiven Grund-
lagen der deutschen Nachkriegsordnung zu problematisieren. In
der deutschen Offentlichkeit gibt es auch deshalb offenbar grofie
Schwierigkeiten, diese Veridnderungen zu verstehen, ja sich auch
nur fiir sie zu interessieren. In diesen Schwierigkeiten treffen sich
mangelnde Kenntnis asiatischer Sprachen und der mit ihnen ver-
bundenen geistigen Quellen und Uberlieferungen mit dem ungliu-
bigen Staunen dariiber, dass sich das Verhiltnis von Ost und West
in einer Weise verschiebt, die zu radikalen Verdnderungen des Den-
kens nétigt. Aufgrund der herausragenden Bedeutung, die der
Frankfurter Schule fiir die diskursive Herausbildung der normati-
ven Ordnung der Bundesrepublik Deutschland und fir deren intel-
lektuelle Westbindung zukommt, zeigen sich in ihrem Kontext jene

14



geistigen Blockaden mit besonderer Deutlichkeit, die einer diskur-
siven Offnung nach Osten im Allgemeinen und nach China im Be-
sonderen entgegenstehen.

Ist denn eine geophilosophische Offnung nach Osten moglich,
ohne den autoritiren, nationalistischen, volkischen und identitits-
fixierten Verlockungen auf den Leim zu gehen, die mit Heideggers
Philosophie unvermeidlich auch verkniipft sind? Das ist eine poli-
tische Frage, die durch die Korrespondenz zwischen Heidegger und
Daoismus aufgeworfen wird. Schon ein flichtiger Blick auf Hei-
deggers Rezeption chinesischer Philosophie vermag die Befiirch-
tungen zu bestitigen, die jede Lockerung des Adornoschen Blocks
gegen Heidegger mit sich zu bringen droht: der Riickgang in natio-
nalistisches, vielleicht gar v6lkisches Denken scheint iberall zu lau-
ern. Dem teilweise durchaus berechtigten und begriindeten Wider-
stand gegen die Lockerung der diskursiven Westbindung steht nun
allerdings die zunehmend aufdringlicher werdende Nétigung ge-
geniiber, auf einen nicht nur ékonomischen und politischen, son-
dern auch kulturellen Wiederaufstieg Chinas zu antworten. Eine
mogliche Antwort heif3t Konfrontation. Eine verséhnlichere Ant-
wort kénnte darin bestehen, eine neue Ostorientierung zu eréffnen,
ohne die Westorientierung zu verwerfen, beide Seiten also nicht
einander entgegenzusetzen, sie #icht gegeneinander auszuspielen,
sondern Moglichkeiten der Kommunikation und Transformation
zu erkunden. Das ist alles andere als naheliegend, weil damit eine
Offnung fur — vielfach schmerzliche und erschuitternde — Erfah-
rungen hybrider Modernisierung verbunden ist, die nicht nur fir
China seit dem 19. Jahrhundert prigend gewesen sind.*

Solche Erfahrungen bilden den Hintergrund fiir meinen Ver-
such, das Verhiltnis von Heidegger und Adorno als paradoxe
Kommunikation zu denken. Deren normativer Gehalt ist mir aus
der Beschiftigung mit dem Daoismus, insbesondere mit der ,,trans-
kulturellen Zbuangzi-Forschung®, erwachsen. Das bedeutet, dass
meine Erérterung des Verhiltnisses von Heidegger und Adorno

4 Zum Begriff der hybriden Modernisierung siehe Fabian Heubel, Chinesi-
sche Gegenwartsphilosophie zur Einfiibrung, Hamburg: Junius 2016, Kapitel I
und ausfihrlicher Fabian Heubel, ,,Hybride Modernisierung in der chine-
sischen Philosophie®, in: Adta Historica Ieopoldina, Nr. 69 (2018), 85-109.

15



sich den zwischen beiden verlaufenden philosophischen und poli-
tischen Konflikt als Fallbeispiel vornimmt. Dessen immer wieder
ans Unertrigliche und Unheimliche, aber auch ans Peinliche und
Licherliche grenzende Abgriindigkeit erlaubt es, den theoretischen
und normativen Gehalt des Begriffs paradoxer Kommunikation in
einem Gedankenexperiment zu erproben.”

Die daoistischen Biicher Zbuangzi und Ldozi (oder das Buch des
Weges und der Tugend, Daodéging HE24X) sind eine unverzichtbare
Quelle paradoxen Denkens. Im Umkreis der Frankfurter Schule
spricht, soweit ich sehe, nur Erich Fromm von ,,paradoxer Lo-
gik® (im Unterschied zur ,,Aristotelischen Logik®) und ,,paradoxem
Denken®, ja explizit von ,,daoistischem paradoxem Denken® (Tao-
ist paradoxical thinking).® Nun wird allerdings im Folgenden der
Frage nachgegangen, ob nicht das, was Adorno ,,negative Dialek-
tik* nennt, dem sehr nahe gekommen ist, was in diesem Buch pa-
radoxes Denken heif3t. Heideggers zweideutiges Verdienst besteht
darin, eine einzigartige und letztlich unverzichtbare Méglichkeit er-
offnet zu haben, dieses Denken mit den schmerzhaftesten Proble-
men deutschsprachigen Philosophierens im 20. Jahrhundert zu ver-
knipfen. Der Weg nach China, den er eingeschlagen hat, fithrt des-
halb immer wieder an wunde Punkte, die zum Innehalten und zum
Nachdenken nétigen — auch dazu, gegen sich selbst zu denken.
Dadurch kann sich die gegenwiirtige Bedeutung chinesischer Philo-
sophie erweisen, kann das ,,unausweichliche Gesprich mit der ost-
asiatischen Welt™ (GA 7, 41) seinen Gang gehen: ndmlich als para-
doxe Kommunikation. Diese vollzieht sich nicht ,,auflerhalb der Al-
ternative von Kommunikation und Nichtkommunikation®’, son-
dern durch die unauflésliche Verstrickung von Kommunikation
und Nichtkommunikation hindurch.

Ein Brief von Martin Heidegger an Karl Jaspers vom 12. August
1949, in dem diese Wendung steht, enthilt einige fiir dieses Buch
wichtige Anhaltspunkte. Im Brief heif3t es:

5 Damit fuhre ich Uberlegungen zum ,,paradoxen Denken® fort, die in
dem Buch Chinesische Gegemvartsphilosophie zur Einfiibrung bereits angespro-
chen worden sind (siche insbesondere die Kapitel I1I und VIII).

¢ Erich Fromm, The Art of Loving, New York: Harper & Row 1956, 74.

7 Martin Heidegger/Katl Jaspers, Briefivechsel 1920~1963, herausgegeben
von Walter Biemel und Hans Saner, Frankfurt am Main: Klostermann;
Minchen/Zurich: Piper 1990, 181.

16



Was Sie tiber das Asiatische sagen, ist aufregend; ein Chinese, der in den
Jahren 194344 meine Vorlesungen tGber Heraklit und Parmenides hérte
[...], fand ebenfalls Anklinge an 6stliches Denken. Wo ich in der Sprache
nicht einheimisch bin, bleibe ich skeptisch; ich wurde es noch mehr, als der
Chinese, der selbst christlicher Theologe und Philosoph ist, mit mir einige
Worte von Laotse iibersetzte; durch Fragen erfuhr ich erst, wie fremd uns
schon das ganze Sprachwesen ist; wir haben den Versuch dann aufgegeben.
Trotzdem liegt hier etwas Erregendes und, wie ich glaube, fiir die Zukunft,
wenn nach Jahrhunderten die Verwiistung iiberstanden ist, Wesentliches.
Die Anklinge haben vermutlich eine ganz andere Wurzel; seit 1910 beglei-
tet mich der Lese-und Lebemeister Eckehardt; dieser und das immer neu
versuchte Durchdenken des Parmenides 0 ydp a0T0 Voglv éotiv T€ Kol
glvar [to gar auto noein estin te kai einail; die stindige Frage nach dem
ad1d, was weder Voglv ist noch givar; das Fehlen des Subjekt-Objekt-Ver-
hiltnisses im Griechentum brachten mich neben dem eigenen Denken auf
das, was wie eine Umkehrung aussicht, aber etwas anderes noch und vor-
dem ist.

Folgende Punkte scheinen mir an diesem Brief besonders beden-
kenswert zu sein:

1. Heidegger erwihnt, dass Xiao Shiyi #Ffi%¢ (Paul Shih-Yi
Hsiao), als er 1943-44 scine Vorlesungen iber Heraklit und
Parmenides horte, ,,Anklinge an 6stliches Denken® fand. Einer der
wenigen Texte, in denen Heidegger direkt das Buch Ldozi zitiert,
ein Text zu Holderlin mit dem Titel ,,Die Einzigkeit des Dich-
ters” (GA 75), ist ebenfalls auf das Jahr 1943 datiert. Zunichst ein-
mal ist wiederum der Zeitpunkt bemerkenswert, zu dem jene ,,An-
klinge* auftauchen, nimlich eine Zeit, in der sich die deutsche
Kriegsniederlage bereits deutlich abzuzeichnen beginnt. Es ist eine
Zeit voller Gefahren und Umwilzungen, in die Heideggers Denken
verstrickt ist, auch und gerade dort, wo er sich in die Ferne des grie-
chischen oder des chinesischen Altertums zuriickzuziehen scheint.
Was bedeutet es, dass die Korrespondenz zwischen dem vorsokra-
tischen und dem daoistischen Denken fiir Heidegger ausgerechnet
in dieser Zeit hervortritt, um ihn sodann in den folgenden Jahren
zu begleiten? Muss das in dieser Zeit nicht eine Riickwendung zum
Altertum gewesen sein, in der Zweifel und Schmerzen tiefe Spuren
hinterlassen haben? Oder zeigt sich in der Weise von Heideggers
Wendung zu den Vorsokratikern bereits ein verzweifeltes Gespiir
fiir ihre historische Unmdglichkeit? Zeugt nicht seine von Philolo-
gen vielfach verworfene ,,destruktive” ErschlieBung dieser Quellen

17



— auch Jaspers spricht von ,,grammatischer Gewaltsamkeit*s — be-
reits von einer Blockiertheit des Zugangs zum ,,Griechentum®, die
revolutiondr aufzubrechen er sich genétigt sah? Keineswegs zufillig
sind fir Heideggers wiederholte Versuche, sich den Vorsokratikern
zu nahern, Nietzsche und vor allem Hélderlin wichtig — letzterer
wird, wenn auch nur im Voriibergehen, mit Laozi in Verbindung
gebracht (GA 75, 43). Hier findet offenbar eine Verschiebung in
Heideggers Verhiltnis zu einer Deutung des alten griechischen
Denkens statt, die durch die Resonanz mit dem Daoismus zumin-
dest unterstitzt und vertieft wird. Dafiir, dass diese Verschiebung
durch den Daoismus nicht nur geférdert, sondern aus diesem ent-
sprungen ist, wie zuweilen behauptet wird, gibt es allerdings zumin-
dest an dieser Stelle keinen Hinweis.? Wahrscheinlicher ist denn
auch, dass Heidegger, von Hélderlin und Nietzsche herkommend,
sich den Vorsokratikern erneut zuwendet und dabei von den ,,An-
klingen® an Ostliches Denken freudig tiberrascht und belebt wird.
Das Verhiltnis der Vorsokratiker zu Heideggers Lektire von
Holderlin und Nietzsche ist vielschichtig und nicht leicht zu verste-
hen. An dieser Stelle sei zumindest gesagt, dass Holderlin fiir ihn
eine besondere ,,Nihe zu Heraklit“ (GA 55, 31) aufweist, weil er
auf das metaphysische Denken, das mit Platon einsetzt, ,,in der
Weise einer Uberwindung und Abkehr bezogen bleibt* (GA 53,
158), wihrend Nietzsches, aber auch Hegels Nihe zu Heraklit fir
Heidegger noch in einer Weise metaphysisch bleibt, die er als unge-
niigend zurickweist (GA 55, 28—43). Die Korrespondenz zwischen
Heraklit und Liozi ist vor allem durch Hoélderlin vermittelt, mit
dem sich Heidegger in dieser Zeit besonders ausgiebig beschiftigt
hat. Es ist diese Dreierkonstellation von Hélderlins nachmetaphy-
sischer Anndherung an das antike Griechenland, der Neuinterpre-
tation der Vorsokratiker und des Hinzutretens des Daoismus, die
Heideggers Denken der 1940er Jahre in eine transkulturelle Dyna-
mik eintreten ldsst, der paradigmatischer Charakter zukommt:

8 Heidegger/Jaspers, Briefwechsel, 184.

9 Siehe vor allem Reinhard May, Heideggers verborgene Quellen. Sein Werk unter
chinesischem und japanischem Einfluss, Wiesbaden: Harrassowitz 2014. Mit Ver-
weis auf die von Jaspers vorgebrachte Charakterisierung Heideggers als
,,ungemein begabtem Hochstapler* und auf Nietzsches Wort vom ,,Raub-
Genie® (XIII) versucht May nachzuweisen, dass Heidegger seine ostasiati-
schen Quellen vorsitzlich verschleiert hat.

18



Deutsches, griechisches und chinesisches Denken beginnen eine
paradoxe Konstellation zu bilden, die weitreichende Bedeutung hat.
Vor dem Hintergrund gewisser Kenntnisse konfuzianischer, daois-
tischer und buddhistischer Texte dringt sich leicht die Erfahrung
auf, bei der Lektiire Heideggers allenthalben Anklinge wahrzuneh-
men. Es ist deshalb nicht leicht, sich der Versuchung zu erwehren,
diese Nihe auf versteckte asiatische Einflisse zuruckzufiihren. Im
Unterschied zu fritheren Untersuchungen zur Affinitit zwischen
Heidegger und dem Daoismus scheint es mir notwendig, immer die
historische Ausnahmesituation im Auge zu behalten, in der diese
Konstellation hinzutritt.!0

2. Der Grund, aus dem Heidegger der Resonanz zwischen Vor-
sokratikern und Daoisten nicht weiter nachgegangen ist, liegt in der
Sprache. Ohne Kenntnisse der chinesischen Sprache war Heidegger
jene Art des kritischen oder ,,destruktiven® Studiums alter Texte
unmoglich, das er im Falle der Vorsokratiker eingehend betrieben
hat — seine eigenen, schr eigenwilligen Ubersetzungsvorschléige
werden vielfach begleitet von genauen Diskussionen und der Kritik
anderer Ubersetzungen. Fir den Philosophen Heidegger, der
gleichzeitig ein anspruchsvoller und eigenwilliger Philologe war, ist
deshalb ein Einfluss der daoistischen Texte wenig wahrscheinlich,
der Giber mehr oder weniger kurzzeitige Betroffenheit durch und
Begeisterung fur diese hinausgeht. Heideggers Skepsis ist offenbar
nicht einfach nur héflich geduBerte Vorsicht, sondern in seinem
Verstindnis von Sprache verwurzelt. Es fiel ihm schwer, die klassi-
sche chinesische Schriftsprache als eine dem Altgriechischen gleich-
gestellte Sprache des Denkens anzuerkennen — einer solchen Aner-
kennung stand Heideggers Eurozentrismus und seine Graecophilie
entgegen. Damit soll selbstverstindlich nicht ausgeschlossen wer-
den, dass die empfangenen Anregungen zuweilen deutlich tiber den
skeptisch durch das Eingestindnis von Sprachbarrieren abgesteck-

10" In der Einleitung zum einflussreichen Sammelband Heidegger and Asian
Thonght spricht Graham Parkes von einer ,,pristabilierten Harmonie* zwi-
schen Heideggers Denken und dem Daoismus, weil bei Heidegger ,,quasi-
daoistische Themen* bereits vor dem Kontakt mit chinesischer Philoso-
phie auftauchen. (Graham Parkes, ,,Introduction®, in: Heidegger and Asian
Thonght, edited by Graham Parkes, Honolulu: University of Hawaii Press
1987, 9)

19



ten Umkreis hinausgegangen sind. Interessant ist dabei auch die Be-
merkung, jener ,,Chinese® sei selbst ,,christlicher Theologe und Phi-
losoph® gewesen, denn es kann davon ausgegangen werden, dass
Heidegger eine ,,theologische (christliche) und ,,philosophi-
sche® (metaphysische) Lektiire und Ubersetzung des I dozi ebenso
vermeiden wollte, wie er dies im Falle der Vorsokratiker in erheblich
umfangreicherem und tiefergehendem Malle getan hat. Die ,an-
finglichen Denker* Anaximander, Parmenides und Heraklit stechen
zur ,,Philosophie® in einem dhnlich indirekten Verhiltnis wie Meis-
ter Eckhart zur ,,christlichen Theologie®. Heidegger wird auch
nicht entgangen sein, dass die maBgeblichen Ubersetzer des Idogi
ins Deutsche, vor allem Victor von Strauss und Richard Wilhelm,
den daoistischen Klassiker ,theologisch und ,,philoso-
phisch® tibersetzt haben. Heideggers Skepsis wird deshalb auch mit
der dunklen Ahnung zu tun gehabt haben, dass die ,,ambivalente
Bezichung zu Bibel und Christentum*!! bei unzureichender Kennt-
nis der chinesischen Sprache kaum zu vermeiden sein wiirde. Mein
Zugang zu dieser Problematik ist nun sehr verschieden von demje-
nigen Heideggers, da ich mit dem Chinesischen viel vertrauter bin
als mit dem Griechischen. In der Bemithung, die Resonanz zwi-
schen vorsokratischem und daoistischem Denken zu verstehen,
sehe ich umgekehrt die Notigung, mich erneut dem Griechischen
zuzuwenden, um genauer nachzeichnen zu kénnen, inwiefern die
radikale Kritik an Philosophie und Metaphysik Heideggers Off-
nung nach China vorbereitet hat.

3. Die durchaus hervorgehobene Bedeutung der Resonanz zwi-
schen Vorsokratikern und 6stlichem Denken wird auch durch sei-
nen Hinweis auf deren zukiinftiges Potential nahegelegt. Heidegger
hat diese Resonanz offenbar als so stark wahrgenommen, dass er
bereit war, in ihr etwas ,,Wesentliches* zu sehen, das heil3t nicht
etwas Nebensichliches, Beildufiges, Zusitzliches, sondern etwas fiir
das Denken Unverzichtbares — wobei allerdings der Hinweis ,,wenn
nach Jahrhunderten die Verwustung tiberstanden ist™ das Gesprich
mit Asien wieder in eine ferne Zukunft zu vertagen scheint, als
kénne das Ostliche Denken nichts dazu beitragen, die ,,Verwiis-
tung* zu verstehen und zu tiberstehen.

1 Heinrich Detering, Bertolt Breaht und Laotse, Géttingen: Wallstein 2008,
22,

20



4. Worin besteht dieses Potential, das Heidegger im ,,Asiati-
schen® zwar gespirt hat, aber selber nur andeutungsweise verwirk-
lichen konnte? Er denkt offenbar an eine Ersetzung des ,,Subjekt-
Objekt-Verhiltnisses* durch etwas anderes. An dessen Stelle, so
scheint er zu vermuten, hat bei den Vorsokratikern wie bei den
Daoisten eine andere Méglichkeit des Denkens, eine ,,ganz andere
Denkweise® (GA 7, 244) bestanden. Was fiir eine Denkweise ist
das? Ist es ein Denken, das weder dualistisch noch monistisch ist, das we-
der in Zweiheit noch in Einheit allein nach Lésungen sucht und in
diesem Sinne das Subjekt-Objekt-Verhiltnis zugleich durchwandert
und unterwandert? Diese Frage wird zumindest meinen Versuch
anleiten, Heideggers Bemerkung zum Fehlen des ,,Subjekt-Objekt-
Verhiltnisses im Griechentum® — und im ,,Asiatischen® — weiterzu-
denken. Ich méchte die andere Denkweise, die hier auftaucht, para-
doxes Denken nennen. Vor allem in den Texten von Anaximander,
Heraklit und Parmenides hat Heidegger die in Europa verschiitte-
ten, durch Sokrates und den Platonismus in Vergessenheit gerate-
nen, Quellen dafir gesehen. Er scheint intuitiv den Eindruck ge-
wonnen zu haben, dass paradoxes Denken im Osten, anders als im
Westen, nicht vergessen und verschiittet worden ist, sondern sich
lange und reich entwickeln konnte. Entsprechend riihrt die Korres-
pondenz zwischen vorsokratischem und daoistischem Denken an
das Verstindnis von Seinsvergessenheit als Paradoxievergessenbeit.

Eine Ahnung davon spricht aus Jaspers” Brief vom 6. August
1949, in dem dieser darauf hinweist, ,,all die Jahre® gerne zu Asia-
tischem gegangen zu sein, ,,wohl wissend nicht eigentlich einzu-
dringen, aber auf eine wundersame Weise von dorther erweckt™:
»1hr ,Sein’, die ,Lichtung des Seins‘, Ihre Umkehrung unseres Be-
zuges zum Sein in den Bezug des Seins zu uns, das Ubrigbleiben
des Seins selbst — in Asien glaube ich davon etwas wahrgenommen
zu haben.“12 Jaspers gesteht zu, dass durch Heideggers ,,Gewalt-
samkeit™ gegeniiber dem griechischen Text ein tiberraschender und
neuer Sinn aufgeht, von dem er ,,mehr héren” mochte, zweifelt je-
doch, ob sich mit einem solchen Vorgehen wirklich fortkommen
lisst. Dabei scheint er zu unterschitzen, in welchem Maf3e es gerade
Heideggers gewaltsamer Umgang mit den griechischen Fragmenten
war, durch den Vorsokratiker und Daoisten auf unvorhergesehene

12 Heidegget/]aspets, Briefivechsel, 178.

21



Weise zu kommunizieren beginnen, inwiefern Heidegger also ge-
rade durch seine ,,destruktive Ubersetzungspraxis —indem er etwa
»in den Parmenidesstellen das 10 a0td durch eine grammatische
Gewaltsamkeit zum Subjekt des Satzes™ macht!? — eine Méglichkeit
erdffnet, die Jaspers versagt geblieben ist: ndmlich ins Asiatische
»eigentlich einzudringen®, wie er es etwas ungliicklich formuliert.
Die starke Resonanz, die Heideggers Schriften in Ostasien gefun-
den haben und weiterhin finden, zeugt fiir diese Vermutung,

Aus dem Bericht, den Xiao Shiyi von der gemeinsamen Arbeit
an einer Ubersetzung des I dozi gegeben hat, lisst sich ein Grund
fir diese Anziehungskraft erahnen: ,,Dies werde ich nie vergessen,
diesen ungeheuren Ernst seines Fragens. Oft nur mit einem Blick —
fragte er wortlos weiter. Fragend immer tiefer verstehend. Méchten
doch abendlindische Menschen dies von Martin Heidegger lernen:
So aufrichtig, so offen und so riickhaltlos nach der Wahrheit zu fra-
gen, die uns, den Menschen Asiens, iiberliefert worden ist.“!* Zu
dieser Offenheit gehért die bohrende Deutung der Vorsokratiker,
die Heidegger ganz bewusst aus dem Hauptstrom des ,,abendlin-
dischen Denkens herausgerissen hat — um damit das griechische
Denken fiir die Korrespondenz mit asiatischem, insbesondere chi-
nesischem Denken vorzubereiten. Sicher mehr unbewusst als be-
wusst hat er die fiir ihn mal3geblichen Vorsokratiker sozusagen asi-
atisiert oder sinisiert. Damit ldsst sich auch erkliren, warum seine
Deutungen immer wieder auf starke Ablehnung stoflen und was es
bedeuten mag, dass seine Auslegung des Parmenidesspruches (t0
yap adTd vogiv EoTiv Te Kod giva) ,,aus einer ganz anderen Denk-
weise kommt wie diejenige Hegels* (GA 7, 242). Mit Paul Celan,
der Heideggers ausfithtliche Analysen zum ,,t0 autd des Parmeni-
des [...] aufmerksam studiert™ hat, ldsst sich das Leitmotiv dieser

13 Ebd., 184. Einen dhnlichen Einwand duflert Hans-Georg Gadamer
(siehe ders., ,,Die Griechen®, in: Heideggers Wege, Tiibingen: Mohr 1983,
121). Heidegger hat seine Lesart mehrfach erldutert und verteidigt (siche
GA 8,263; GA 7, 254).

14 Paul Shih-Yi Hsiao (Xiao Shiyi), ,,Wir trafen uns am Holzmarktplatz*,
in: Guinther Neske (Hg.), Erinnerung an Martin Heidegger, Pfullingen: Neske
1977, 128f.

22



Denkweise als ,,wandernde leere / gastliche Mitte* bezeichnen.!?
Dieses Motiv fiihrt nicht nur in die griechische Philosophie und ihre
deutschsprachigen Deutungen, sondern auch mitten hinein in die
Paradoxikalitit des daoistischen Verstindnisses des Nzchss, der Leere
oder des Ohne (wu 4), wie ich im Folgenden bevorzugt sagen
werde.

Die Geschichte des Griechentums erreicht eben dort die Hohe seines We-
sens, wo es die Gegenwendigkeit des Seins selbst bewahrt und zur Erschei-
nung bringt; denn da allein ist die Notwendigkeit, in dem Grund des Ge-
genwendigen zu verbleiben, statt sich auf die eine oder andere Seite zu
fliichten. (GA 53, 95)

Ich méchte paradoxes Denken als ein Denken verstehen, das die
,»Gegenwendigkeit des Seins selbst bewahrt und zur Erscheinung
bringt” und im ,,Gegenwendigen zu verbleiben® vermag. Die mit
Platon beginnende Metaphysik bedeutet fiir Heidegger demnach
die Flucht vor der ,,Gegenwendigkeit des Seins®. So verstandene
Metaphysik ist Flucht vor paradoxem Denken. Aufgrund ihrer
Flucht vor dem ,,gegenwendigen™ oder ,kehrigen“!¢ Denken er-
weist sie sich denn auch als ,,dem Wesen des ,Negativen® nicht ge-
wachsen® (GA 53, 95). Auf vergleichbare Weise wendet sich
Adorno gegen die ,,traditionelle Metaphysik® und behauptet, dass
die ,,Fihigkeit zur Metaphysik® nach Auschwitz ,,geldhmt™ ist, weil
sie sich der iiberwiltigenden ,,Negativitit® dieser Katastrophe nicht
gewachsen zeigt (GS 6, 354f.). Mit ,,negativer Dialektik® empfiehlt
Adorno ein Denken als Ausweg, das ,,auch gegen sich selbst den-
ken* kann (GS 6, 358). Obwohl oder gerade weil Heidegger das
,»dialektische Denken® (GA 55, 33) von der Besinnung auf das ,,an-
scheinend ganz Unvereinbare und in sich Gegenwendige® fernhal-

15 Werner Hamacher, ,,TO autd, das Selbe, — —, in: Keinmaleins. Texte u
Celan, Frankfurt am Main: Klostermann 2019, 188-194. Hamacher charak-
terisiert diese ,,Mitte® auch als ,,wandernde Vakanz* (193). Celans Gedicht
,»Zu beiden Hinden®, in dem diese Wendungen stehen, findet sich in Paul
Celan, Gesammelte Werke in fiinf Binden, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986,
Band 1, 219.

16 Peter Trawny, Martin Heidegger. Eine kritische Einfiibrung, Frankfurt am
Main: Klostermann 2016, 111.

23



ten will, gehe ich davon aus, dass gegenwendiges Denken bei Hei-
degger und negativ-dialektisches Denken bei Adorno auf unerwar-
tete, untergrindige und un-geheuerliche Weise miteinander kom-
munizieren. Um das zu verdeutlichen, muss ein Drittes hinzutreten.
Leitmotiv dieses Buches ist es somit zu efldutern, inwiefern ,,daois-
tischem paradoxen Denken® die Bedeutung eines hinzutretenden
Vermittlers zukommt, der auf unvermuteten Wegen dabet hilft, alte
Kommunikationsbarrieren durchlissig zu machen.

Wenn Heidegger das Verhiltnis von Dunklem und Lichtem oder
von Verbergung und Unverborgenheit nicht als etwas dialektisch
Entgegengesetztes, sondern als etwas wesenhaft ,,in sich Gegen-
wendige|[s| versteht, dann lassen sich die ,,Anklinge® an Traditio-
nen paradoxen Denkens in Asien besser verstehen, auf die er viel-
fach gestoBen ist. Diese sprengen den Rahmen komparativen Phi-
losophierens, weil sich dabei neue Méglichkeiten des Denkens zei-
gen, die tiber die Beschiftigung mit Ahnlichkeiten und Unterschie-
den zwischen Ost und West entschieden hinausgehen. Damit wird
eine transkulturelle Bewegung durch Altes und Neues, Ostliches
und Westliches hindurch eréffnet, der zu folgen den Mut zum Un-
terwegssein erfordert, zum Wandern auf gewundenen Wegen ohne
vorgegebene Ziele und Zwecke.

Jedoch schon durch die Umstinde ihres Hervortretens in Hei-
deggers Denken ist diese Bewegung mit der Mahnung zur Vorsicht
untrennbar verbunden. Mehr noch ist diese krisengeborene und ka-
tastrophenbehaftete, von Anfang an beschidigte und pathologisch
verzerrte Kommunikation zwischen vorsokratischem und daoisti-
schem Denken ein Sinnbild, in dem die Unmoglichkeit zum Aus-
druck kommt, den von Heidegger hinterlassenen Spuren zu folgen.
Aber vielleicht ist gerade dies das Problem: Einerseits ist es unmog-
lich, Heideggers Denkweg weiterzugehen, andererseits gibt es kei-
nen philosophischen Weg nach China, der an ihm vorbeifiihrt.

24



I. Heideggers Weg nach Osten

,,Dein Fuss selber 16schte hinter dir den Weg aus,
und iiber ihm steht geschrieben: Unmdglichkeit.“17

Friedrich Nietzsche

1. Die Notwendigkeit des Unnotigen

»Am Tag, da die Welt ihren Sieg feierte und noch nicht erkannte,
daB sie seit Jahrhunderten schon die Besiegte ihres eigenen Auf-
stands ist.“ Mit diesem Satz endet ein Text von Martin Heidegger
mit dem umstindlichen Titel Abendgesprich in einem Kriegsgefangenen-
lager in RufSland pwischen einem Jiingeren und einem Alteren — datiert auf
den 8. Mai 1945 (GA 77, 203-240). Das posthum ver6ffentlichte
Abendgesprach gehdrt zu den bisher wenig beachteten Texten in Hei-
deggers umfangreichem Gesamtwerk. Der Bezug zur chinesischen
Philosophie, der den Text durchzieht, ist selbst von denen ignoriert
worden, die sich mit dem Abendgesprich beschiftigt haben.'® Auch
die Herausgeberin der Feldweg-Gespriche hat sich nicht die Miihe ge-
macht herauszufinden, woher der zitierte Text stammt und wer
denn die beiden chinesischen Denker sind, die ,,der Altere* zitiert:
Es handelt sich um ein Zitat aus dem Buch Zhuingzi in der Uber-
setzung von Richard Wilhelm. Diese ist erstmals 1912 unter dem
Titel Dschuang Dsi. Das wabre Buch vom siidlichen Bliitenland erschienen.

17 Friedrich Nietzsche, Al sprach Zarathustra, in: dets., Kritische Studienaus-
gabe, Band 4, Munchen und Berlin/New York: DTV und de Gruyter 1988,
194.

18 Siehe etwa Peter Trawny, Heidegger und Holderlin oder Der europaische Mor-
gen, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2010, 191-201.



Die von Heidegger zitierte Textstelle hat Wilhelm mit der Ubet-
schrift ,,Die Notwendigkeit des Unnétigen® versehen.!” Wiren da
nicht das symboltrichtige Datum und die bedeutungsschweren
Nachsitze, der Text wiirde wohl noch weniger Beachtung finden.

Ich méchte der Vermutung nachgehen, dass das transkulturelle
Potential von Heideggers Denken im Abendgesprach auf tiefgrindige
und erstaunlich radikale Weise zum Ausdruck kommt, obwohl oder
gerade weil nach der Veréffentlichung der Schwargen Heffe an der
weitgehenden Verstrickung von Heideggers Philosophie in die na-
tionalsozialistische Bewegung kaum mehr gezweifelt werden kann.
Das sind geeignete Bedingungen, um iber die Schwierigkeiten
nachzudenken, denen die Entwicklung interkulturellen Philoso-
phierens insbesondere im deutschsprachigen Raum gegentiber-
steht.

Seitdem mich mein Freund Xia Kéjun eindringlich auf die weit-
reichende Bedeutung des_Abendgespréchs hingewiesen hat, wuchs mit
dem Eindruck einer unheimlichen Aktualitit dieses Textes auch das
verwirrende Gefithl gleichzeitiger Abstoung und Anziehung. Es
war diese paradoxe Erfahrung, aus der die Motivation entsprang,
dariiber zu schreiben. Auf unheimliche Weise zeitgemal3 wirkt der
Text, weil die Vision einer neuen historischen Aufgabe des deut-
schen Volkes, die aus ihm spricht, eine denkwiirdige Perspektive
auf die anhaltende Bedeutung von nationalistischem, wenn nicht
gar volkischem Konservatismus in Deutschland und dartber hin-
aus eréffnet. Zudem erdrtert Heidegger im Abendgesprich eine kurze
Passage aus einem klassischen Text chinesischer Philosophie in ei-
ner Weise, die auch an Gefahren und Chancen der Modernisierung
in China denken lasst.

Das Abendgesprich hat mich dazu angeregt, einer dunklen Vermu-
tung philosophisch nachzugehen, nimlich dass es historische Kor-
respondenzen zwischen dem Deutschland des frithen 20. und dem
China des frihen 21. Jahrhunderts gibt. Diese legen es nahe, die

19 Richard Wilhelm (Ubers.), Dschuang Dsi. Das wabhre Buch vom siidlichen Blii-
tenland, aus dem Chinesischen verdeutscht und erliutert von Richard Wil-
helm, Jena: Diederichs 1912, 203f. Fiir eine Einfithrung in die Philosophie
des Zhuangzi siche Hubert Schleichert und Heiner Roetz, Klassische chinesische
Philosgphie. Eine Einfiibrung, Frankfurt am Main: Klostermann 2009 (dritte,
neu bearbeitete Auflage), 141-178.

26



philosophische Auseinandersetzung mit Aufstieg und Fall des nati-
onalsozialistischen Deutschlands dafiir fruchtbar zu machen, den
Aufstieg der Volksrepublik China zur Weltmacht kritisch zu reflek-
tieren. Ich méchte versuchen, mich dieser Korrespondenz auf ei-
nem Weg anzunihern, der zunichst als Abweg erscheinen mag,
nimlich tiber Heideggers deutschen Traum von einer Verkehrung
des ,,geschlagenen deutschen Volkes® in ein ,,unbrauchbares Volk®.
In diesem Traum spielt die im .Abendgesprich erdrterte ,,Notwendig-
keit des Unnétigen™ eine herausragende Rolle.

Es sei also im Folgenden von der Annahme ausgegangen, dass
Heideggers auflergewohnliche Beschiftigung mit dem Buch
Zbuangzi im Abendgesprdch mit Identititsproblemen und Selbstbesin-
nungsversuchen verflochten ist, die sowohl das gegenwirtige
Deutschland wie auch das gegenwiirtige China prigen. Die Art der
Verflochtenheit ist zwar fiir beide Seiten nicht gerade erfreulich,
vermag jedoch zu erkliren, warum es dhinesische Philosophie im
deutschsprachigen Raum nach wie vor so schwer hat, Beachtung zu
finden. Zudem taucht darin eine Méglichkeit auf, jene Kommuni-
kationsbarriere durchldssiger zu machen, die eine nicht blof3 sino-
logische und geistesgeschichtliche Beschiftigung mit chinesischer
Philosophie verhindert: Diese Méglichkeit besteht darin, die trans-
kulturelle Dynamik zwischen chinesischer und deutscher Philoso-
phie als eine Bewegung wahrzunehmen, die nicht versucht,
schmerzliche Punkte zu umgehen, sondern diese als Durchgangs-
oder auch Aufenthaltsorte auf einem philosophischen Weg anzuer-
kennen, zu dem die Aufarbeitung kollektiver und individueller Ab-
griinde notwendigerweise gehort.

Jenes kurze Gesprich zweier chinesischer Denker, auf das sich
Heidegger im Abendgesprich bezieht, ist in Wilhelms Ubersetzung
mit ,,Die Notwendigkeit des Unnotigen® tiberschrieben. Auf die
Ubersetzung Wilhelms und die Erorterung anderer Ubersetzungs-
und Interpretationsméglichkeiten werde ich im dritten Kapitel zu-
rickkommen. Hier sei bereits angedeutet, dass ich es bevorzugen
werde, vom Gebrauch des Unbrauchbaren oder vom Gebranch des Unge-
branchs zu sprechen, ohne zu verkennen, dass es Wilhelms proble-
matische Ubersetzung gewesen sein dirfte, die Heideggers starkes
Interesse an dem Gesprich zuallererst geweckt hat. Im Abendge-
sprach deutet sich eine zunichst abwegig, ja geradezu verriickt er-
scheinende Méglichkeit an: ndmlich ,,das geschlagene Volk der

27





