
Eine Person sein

VITTORIO KLOSTERMANN · FRANKFURT AM MAIN

DOMINIK PERLER

Philosophische Debatten im Spätmittelalter 

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   3 17.11.2019   11:53:40



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind  
im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© Vittorio Klostermann GmbH Frankfurt am Main 2020 
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die des Nachdrucks und der Übersetzung. Ohne 

Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet, dieses Werk oder Teile in einem photome-
chanischen oder sonstigen Reproduktionsverfahren oder unter Verwendung elektronischer 

Systeme zu verarbeiten, zu vervielfältigen und zu verbreiten. 
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier. ISO 9706 

Satz: Marion Juhas, Frankfurt am Main
Druck: und Bindung: Hubert & Co., Göttingen

Printed in Germany 
ISSN 0175-6508

ISBN 978-3-465-04409-3

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   4 17.11.2019   11:53:40



VORWORT

„It may be that some philosophical problems have no 
solutions. I suspect this is true of the deepest and oldest 
of them. They show us the limits of our understanding. 
In that case such insight as we can achieve depends on 
maintaining a strong grasp of the problem instead of 
abandoning it, and coming to understand the failure of 
each new attempt at a solution, and of earlier attempts.“

Thomas Nagel, Mortal Questions, xii

Die Frage nach der Natur einer Person ist in der Philosophie immer wie-
der diskutiert worden. In unterschiedlichen Kontexten zielte die Debat-
te jedoch auf ganz unterschiedliche Probleme ab. In neuerer Zeit ist vor 
allem das Problem der diachronen Identität in den Mittelpunkt gestellt 
worden. Ausgehend von Locke und anderen frühneuzeitlichen Autoren 
haben zahlreiche Philosophinnen und Philosophen gefragt, wie denn 
die Natur einer Person zu erklären ist, die über die Zeit hinweg dieselbe 
Person bleibt. Wie selbstverständlich ist dabei angenommen worden, dass 
genau diese Frage im Zentrum der Debatte stehen sollte und dass die re-
levante Debatte erst in der Frühen Neuzeit begonnen hat.

Dieses Buch vermeidet beide Annahmen und versucht dadurch, den 
Blick historisch und systematisch wieder auszuweiten. Erstens soll ge-
zeigt werden, dass die philosophische Debatte zur Natur einer Person 
lange vor Locke begonnen hat. Schon die Autoren des 13. und 14. Jahr-
hunderts untersuchten mit viel Scharfsinn, was eine Person ist, durch 
welche besonderen Eigenschaften sie sich auszeichnet und wie sie sich 
von anderen Dingen unterscheidet. Dabei verfolgten sie nicht nur theo
logische Interessen, wie häufig argumentiert wird, sondern in mindes
tens so hohem Maße auch anthropologische. Sie wollten wissen, was 
eine menschliche Person ist, und widmeten sich deshalb einer genauen 
Analyse der besonderen menschlichen Eigenschaften. Zweitens soll auch 
gezeigt werden, dass nicht nur das Problem der diachronen Identität von 
Bedeutung ist. Bevor erläutert werden kann, wie eine Person über die 
Zeit hinweg dieselbe Person bleiben kann, muss grundsätzlich geklärt 
werden, was eine Person überhaupt zu einer Person macht. Genau dies 
erkannten bereits die mittelalterlichen Autoren. Sie setzten daher bei me-

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   5 17.11.2019   11:53:40



VI   Vorwort

taphysischen Untersuchungen an und bauten darauf psychologische und 
handlungstheoretische auf. Dieses Buch befasst sich mit allen drei Arten 
von Untersuchungen. 

Freilich soll keine einheitliche scholastische Theorie der Person vor-
gestellt werden. Der besondere Reiz mittelalterlicher Autoren besteht 
gerade darin, dass sie unterschiedliche Erklärungsansätze entwickelten 
und zu keinem abschließenden Ergebnis gelangten. Ihre Diskussionen 
zeigen, dass die Frage nach der Natur einer Person zu den fundamentalen 
„mortal questions“ gehört, auf die es keine endgültige Antwort gibt. Eine 
Auseinandersetzung mit ihren Lösungsvorschlägen fordert uns heraus, 
genauer zu prüfen, wie die Frage vor dem Hintergrund bestimmter theo
retischer Annahmen gestellt wurde. Daher soll in diesem Buch stets der 
jeweilige Kontext der metaphysischen, psychologischen und handlungs-
theoretischen Untersuchungen berücksichtigt werden. Bildlich gespro-
chen: Stets soll das Spielfeld, auf dem die Figuren im theoretischen Spiel 
angeordnet wurden, in den Blick genommen werden. Die Textanalysen 
greifen deshalb in scheinbar entlegene Debatten aus, die vom Sündenfall 
Adams bis zur Auferstehung der Toten reichen. Hoffentlich wird dabei 
sichtbar, dass alle diese Debatten um das Problem der Person kreisten. 
Ein Ziel dieses Buches besteht nicht zuletzt darin, den Zusammenhang 
zwischen Debatten aufzuzeigen, die häufig unabhängig voneinander be-
trachtet werden. Oder wieder bildlich gesprochen: Es soll verdeutlicht 
werden, dass scheinbar disparate Figuren tatsächlich auf demselben 
Spielfeld stehen.

Die Arbeit an diesem Buch hat sich über mehrere Jahre hingezogen 
und ist teilweise durch die Beschäftigung mit anderen Projekten unter-
brochen worden. Ohne die Ermunterung und Unterstützung, die ich 
von zahlreichen Personen und Institutionen erfahren habe, hätte es nicht 
entstehen können. Erste Vorarbeiten gehen auf meine Aufenthalte als 
„Global Scholar“ in Princeton (2013–2015) zurück. Ich danke der Prin-
ceton University für die großzügige Einladung und Daniel Garber für 
die herzliche Gastfreundschaft sowie für die Zusammenarbeit in stimu-
lierenden Seminaren. Erste Skizzen des Buches konnte ich zunächst in 
französischer Sprache als Chaim Perelman Professor an der Université li-
bre de Bruxelles (Frühling 2016) und dann als Gastprofessor an der École 
normale supérieure in Paris (Frühling 2017) vorstellen. Auch diesen bei-
den Institutionen danke ich für die Einladung. Arnaud Pelletier, der mich 
in Brüssel herzlich empfing, und Jean-Pascal Anfray, der mich ebenso 
herzlich in Paris als Gastgeber betreute, bin ich für die Gastfreundschaft 
äußerst dankbar. Mit Tad Schmaltz, der sich gleichzeitig mit mir an der 
École normale supérieure aufhielt, durfte ich das Büro teilen. Ich danke 

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   6 17.11.2019   11:53:40



VIIVorwort ﻿

ihm für die anregenden Diskussionen, die wir zu mittelalterlichen und 
frühneuzeitlichen Theorien geführt haben. 

Mit zahlreichen Kolleginnen und Kollegen konnte ich Gespräche zu 
verschiedenen Problemkomplexen führen, die in diesem Buch behandelt 
werden. Tobias Hoffmann, Jörn Müller, Sonja Schierbaum und Stephan 
Schmid haben sich zudem die Zeit genommen, einzelne Kapitel ausführ-
lich zu kommentieren. Ich danke ihnen für ihre wertvollen Anregungen 
und für kritische Einwände, die mich zur Prüfung und Überarbeitung 
zahlreicher Interpretationen veranlasst haben. Dina Emundts, Tobias 
Rosefeldt und Holmer Steinfath, die Herausgeber der Reihe „Philoso-
phische Abhandlungen“, haben das ganze Buchmanuskript sorgfältig 
kommentiert. Auch ihnen bin ich für ihre wertvollen Bemerkungen zu 
Dank verpflichtet. Carolin Finkemeyer und Claudio Mazzocchi danke 
ich für die Hilfe bei der Druckvorbereitung.

Für die Ausarbeitung der Gesamtstruktur des Buches und für die Re-
daktion der einzelnen Kapitel brauchte ich Zeit und Ruhe – ein Gut, das 
im universitären Alltag immer seltener wird. Ich danke der Volkswagen-
Stiftung für eine „Opus magnum“-Förderung, die mir den erforderlichen 
Freiraum verschaffte. Ohne diese Förderung wäre das Buch wohl ein 
reines Phantasiegespinst geblieben.

Einige Gedanken, die in einzelne Abschnitte der ersten drei Kapitel 
eingeflossen sind, habe ich in einer ersten Fassung in Aufsätzen skizziert. 
Es handelt sich um folgende Texte: „Rational Seeing: Thomas Aquinas 
on Human Perception“, in: Medieval Perceptual Puzzles: Theories of 
Sense Perception in the 13th and 14th Centuries, hrsg. von E. Baltuta, 
Leiden: Brill, im Druck (zu Kapitel I); „Das Jenseits als Theorielabor. 
Philosophische Debatten in methodischer Perspektive“, in: Evidenzen 
des Jenseits. Konzeptionen und Bilder im Spätmittelalter, hrsg. von D. 
Perler und F. Wille, Göttingen: Wallstein, im Druck (zu Kapitel II); „Are 
Reflexive Acts Possible? A Late Medieval Controversy“, in: Miroir de 
l’amité. Mélanges offerts à Joël Biard, hrsg. von Ch. Grellard, Paris: Vrin 
2017, 213–226 (zu Kapitel III). In allen drei Fällen habe ich die skizzierten 
Gedanken weiterentwickelt und in eine größere Argumentation einge-
baut. Sämtliche Übersetzungen von lateinischen Zitaten, die sich in den 
einzelnen Kapiteln finden, stammen von mir.

Die Entstehung dieses Buches fiel in eine Zeit, die mit wissenschafts-
politischen und organisatorischen Aufgaben prall gefüllt war. Während 
dieser Zeit haben mich Kolleginnen und Kollegen sowie Freunde immer 
wieder ermuntert, die Arbeit am Buch nicht aufzugeben und unbeirrt da-
ran festzuhalten, dass es ein akademisches Leben jenseits von Sitzungen, 
Drittmittelanträgen und Gutachten gibt. Sie haben mir vor Augen ge-

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   7 17.11.2019   11:53:40



VIII Vorwort  

führt, was eine Person auszeichnet: „non solum agitur, sed per se agit.“ 
Eine Person zu sein heißt, das Leben selbst in die Hand zu nehmen, selbst 
Prioritäten zu setzen und selbst zu handeln. Allen, die mir dies immer 
wieder in Erinnerung gerufen haben, bin ich zu Dank verpflichtet. 

Berlin, im August 2019

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   8 17.11.2019   11:53:40



﻿

INHALT

EINLEITUNG . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               1

§ 1	 Drei Dimensionen einer Person. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             1
§ 2	 Ausgangspunkte für die mittelalterlichen Debatten . . . . . . . . . .           12
§ 3	 Methodische Vorbemerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            20

I	 DIE METAPHYSISCHE DIMENSION: 
	 KONSTITUTIONSPROBLEME  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         25

§ 4	 Die Ausgangsfrage: eine oder mehrere Formen 
	 in einer Person? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         25
§ 5	 Die unitaristische Position . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                30
§ 6	 Form und Vermögen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     36
§ 7	 Die rationale Durchdringung einer Person  . . . . . . . . . . . . . . . . .                  45
§ 8	 Die pluralistische Position . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                57
§ 9	 Das Einheitsproblem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    67
§ 10	 Ein additives Modell der Rationalität? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      75
§ 11	 Schlussfolgerungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      85

II	 DIE METAPHYSISCHE DIMENSION:
	 IDENTITÄTSPROBLEME  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              91

§ 12	 Anfang und Ende einer Person  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            91
§ 13	 Der embryonale Status . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   97
§ 14	 Potentielle und aktuelle Person  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110
§ 15	 Auferstehung aus unitaristischer Sicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    117
§ 16	 Halbe und ganze Personen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               129
§ 17	 Auferstehung aus pluralistischer Sicht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     138 
§ 18	 Identität ohne Persistenz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               146
§ 19	 Schlussfolgerungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     154

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   9 17.11.2019   11:53:40



X Inhalt  

III	 DIE PSYCHOLOGISCHE DIMENSION: 
	 REFLEXIONSPROBLEME  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           161

§ 20	 Reflexion als wesentliches Merkmal einer Person . . . . . . . . . . . .           161
§ 21	 Sinnliche Reflexion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     166
§ 22	 Intellektuelle Reflexion. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 176
§ 23	 Ist Reflexion überhaupt möglich?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        189
§ 24	 Zwei Arten des Selbstwissens  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            200
§ 25	 Subjektwissen und Aktwissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           214
§ 26	 Reflexion und freier Wille  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               222
§ 27	 Schlussfolgerungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     228

IV   	 DIE PSYCHOLOGISCHE DIMENSION: 
	 ERINNERUNGSPROBLEME . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          233

§ 28	 Die zeitliche Ausdehnung einer Person  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    233
§ 29	 Sinnliches Gedächtnis und Wiedererinnerung  . . . . . . . . . . . . .              237
§ 30	 Intellektuelle Erinnerung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                251
§ 31	 Erinnerung nach dem Tod und intuitive Erkenntnis  . . . . . . . .         260
§ 32	 Objekt- und Akterinnerung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             269
§ 33	 Die Funktion des Habitus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               280
§ 34	 Erinnerung und Klugheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                290
§ 35	 Schlussfolgerungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     299

V	 DIE HANDLUNGSTHEORETISCHE DIMENSION: 
	 FREIHEITSPROBLEME. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               303

§ 36	 Die Person als Handlungssubjekt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         303
§ 37	 Die Bedingungen für eine freie Handlung . . . . . . . . . . . . . . . . .                  309
§ 38	 Ein intellektueller Determinismus?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        320
§ 39	 Die Erfahrung der Freiheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               329
§ 40	 Der Wille als aktives Vermögen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           340
§ 41	 Das Problem der Selbstbewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        352
§ 42	 Der Testfall nach dem Tod . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               365
§ 43	 Schlussfolgerungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    371

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   10 17.11.2019   11:53:40



XIInhalt

VI	 DIE HANDLUNGSTHEORETISCHE DIMENSION: 
	 VERANTWORTUNGSPROBLEME  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    377

§ 44	 Die dysfunktionale Person. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               377
§ 45	 Bedingt gewollte Handlungen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            381
§ 46	 Handeln aus Leidenschaft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               392
§ 47	 Handeln gegen aktuelles Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          406
§ 48	 Die Unordnung des Willens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             417
§ 49 	 Ein irrationaler Wille?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  429
§ 50	 Der Sündenfall Adams . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 439
§ 51	 Schlussfolgerungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     444

SCHLUSS. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  449

§ 52 	 Die Einheit der drei Dimensionen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         449

LITERATUR. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               463

Literatur bis 1900 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            463
Literatur nach 1900  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          465

REGISTER . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 483

Personenregister. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             483
Sachregister. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 489

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   11 17.11.2019   11:53:40



EINLEITUNG

§ 1  Drei Dimensionen einer Person

Es scheint selbstverständlich, dass wir uns selbst und unsere Mitmen-
schen nicht bloß als materielle Gegenstände betrachten, auch nicht bloß 
als Lebewesen, sondern als Personen. Als Personen respektieren wir uns 
gegenseitig, und als Personen schreiben wir uns besondere Eigenschaften 
zu. So gehen wir davon aus, dass wir als Personen über ein Bewusstsein 
verfügen, und zwar nicht nur von einzelnen geistigen und körperlichen 
Zuständen, sondern auch von uns selbst: Wir erfassen uns selbst als Sub-
jekte zahlreicher Zustände. Genau dadurch unterscheiden wir uns von 
anderen Lebewesen, die vielleicht Gegenstände in ihrer Umgebung er-
fassen können, aber nicht sich selbst als Subjekte. Meistens nehmen wir 
an, dass wir uns sogar als zeitlich ausgedehnte Subjekte erfassen kön-
nen. Ganz gleichgültig, welche Zustände wir in der Vergangenheit hatten 
und jetzt gerade haben, wir sind imstande, alle diese Zustände uns selbst 
zuzuschreiben und uns so als Subjekte zu begreifen, die über die Zeit 
hinweg eine Kontinuität bewahren.

Normalerweise beschränken wir uns aber nicht auf diese psycholo-
gische Dimension, wenn wir uns als Personen beschreiben. Meistens 
verweisen wir auch auf eine weitere Dimension, die das Handeln be-
trifft. Als Personen zeichnen wir uns nämlich dadurch aus, dass wir 
nicht nur von den Handlungen anderer Subjekte betroffen sind, son-
dern auch selbst handeln. Wir sind imstande, eigene Überlegungen über 
angemessene Handlungen anzustellen, eigene Entscheidungen zu treffen 
und auf dieser Grundlage auch eigene Handlungen hervorzubringen. 
Darin unterscheiden wir uns wiederum von Lebewesen, die vielleicht 
Körperbewegungen ausführen, dies aber nicht auf der Grundlage von 
Überlegungen und Entscheidungen tun und daher nicht im strengen Sinn 
handeln. Auch hier gilt wieder, dass wir wie selbstverständlich eine zeit-
liche Kontinuität annehmen. Wir gehen davon aus, dass wir heute immer 
noch dieselben Personen sind wie gestern und dass wir uns daher auch 
heute noch unsere gestrigen Handlungen zuschreiben können, ja dass 
wir auch heute noch für unsere gestrigen Handlungen zur Rechenschaft 
gezogen werden können.

Doch was macht uns zu Personen? Was ermöglicht es uns, uns selbst 
als Subjekte zu erfassen und selbst Handlungen hervorzubringen? Wa-

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   1 17.11.2019   11:53:40



Einleitung2

rum gelingt uns dies nicht nur zu einem bestimmten Zeitpunkt, sondern 
auch über die Zeit hinweg? Und warum bleiben wir dabei trotz aller Ver-
änderungen dieselben Personen? Diese Fragen stehen im Mittelpunkt 
zahlreicher philosophischer Debatten. Doch es scheint zunächst, als 
würde man in den Texten mittelalterlicher Autoren vergeblich nach ei-
ner Antwort suchen. Zwar befassten sie sich ausführlich mit der Natur 
und den besonderen Eigenschaften einer Person, sie schienen sich aber 
nicht für menschliche Personen zu interessieren, sondern nur für gött-
liche Personen. Dies zeigt sich schon darin, dass sie ihre Untersuchungen 
in theologischen Kontexten anstellten und sich dabei auf Probleme der 
christlichen Dogmatik konzentrierten. Zwei Problembereiche standen 
dabei im Vordergrund.

Der erste Bereich betraf die Trinitätslehre. Gemäß der christlichen 
Glaubensauffassung, die spätestens seit dem ersten Konzil von Nicäa 
(325) immer wieder bekräftigt wurde, gibt es nur einen Gott, aber drei 
göttliche Personen. Dieser Lehrsatz warf allerdings eine Reihe von Fra-
gen auf. Wie kann ein einziger Gott überhaupt in drei Personen präsent 
sein? Welchen Status hat jede Person? Was zeichnet jede als eine beson-
dere Person aus? Und wie verhalten sich alle drei Personen zueinander? 
Angesichts dieser naheliegenden Fragen ist es nicht erstaunlich, dass die 
Trinitätslehre ausführlich diskutiert wurde und Pflichtstoff für jeden an-
gehenden Magister in einer mittelalterlichen Universität war.1

Der zweite Problembereich, der für die mittelalterlichen Autoren rele-
vant war, betraf die Christologie. Im Konzil von Chalcedon (451) wurde 
festgehalten, dass Christus eine Person ist, die über zwei Naturen ver-
fügt: Er ist gleichzeitig Gott und Mensch. Doch auch dieser Lehrsatz 
warf sogleich eine Fülle von Fragen auf. Wie kann eine einzige Person 
denn über zwei Naturen verfügen? Zeichnet sich nicht jede Person da-
durch aus, dass sie durch genau eine Natur bestimmt ist? Und wie verhal-
ten sich die beiden Naturen zueinander? Bilden sie eine Art Mischnatur 
oder bewahrt jede Natur ihre Eigenständigkeit? Auch diese Fragen wur-
den ausführlich diskutiert und bildeten während des ganzen Mittelalters 
den Ausgangspunkt für subtile Analysen zum Verhältnis von Natur und 
Person in Christus.2

Betrachtet man sowohl den trinitarischen als auch den christolo-
gischen Kontext, scheint es, als hätten sich die mittelalterlichen Auto-
ren ausschließlich mit der Natur einer göttlichen Person beschäftigt. Es 

1  Vgl. Emery und Levering 2011, zu den spätmittelalterlichen Debatten Friedman 
2010.

2  Eine detaillierte Darstellung bieten Adams 1999a und Cross 2002.

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   2 17.11.2019   11:53:40



§ 1  Drei Dimensionen einer Person 3

scheint zudem, als hätten sie sich nur für metaphysische Probleme inte-
ressiert. Im Vordergrund standen ja immer die Fragen, wie sich eine gött-
liche Person konstituiert, d. h. welche besondere Natur (oder Naturen) 
sie hat, und wie sie sich von anderen göttlichen Personen unterscheidet. 
Ob es auch menschliche Personen gibt und wodurch sie sich auszeichnen, 
scheint keine relevante Fragestellung gewesen zu sein. Vor allem schei-
nen sich die mittelalterlichen Autoren gar nicht mit psychologischen und 
handlungstheoretischen Problemen beschäftigt zu haben. Dass sich eine 
menschliche Person selbst als Subjekt erfassen kann und auch selbst han-
deln kann, scheint für sie keine Rolle gespielt zu haben. Erst in der Frühen 
Neuzeit betonten Philosophen genau diese Eigenschaften. Ein besonders 
prominenter Fall ist John Locke. Er definierte eine Person ausdrücklich 
als ein „denkendes, intelligentes Wesen, das über Vernunft und Reflexion 
verfügt und sich selbst als sich selbst betrachten kann, als dasselbe den-
kende Ding zu unterschiedlichen Zeiten und an unterschiedlichen Or-
ten.“3 Damit stellte Locke die psychologische Dimension einer Person 
in den Vordergrund. Zudem verwies er auf die handlungstheoretische 
Dimension. Er betonte nämlich, der Begriff der Person beziehe sich auf 
ein Wesen, das gute oder schlechte Handlungen vollbringe, und sei daher 
„nur auf intelligente Akteure anwendbar, die für ein Gesetz sowie für 
Glück und Unglück zugänglich sind.“4 Offensichtlich konzentrierte sich 
Locke ganz auf menschliche Personen und charakterisierte sie genau so, 
wie es auch heute noch selbstverständlich erscheint: zum einen als psy-
chologische Subjekte, die über ein Selbstbewusstsein verfügen und sich 
selbst erfassen können, zum anderen als Handlungssubjekte, die selbst 
handeln und dafür zur Rechenschaft gezogen werden können.5

Angesichts dieses deutlichen Unterschiedes zwischen der mittelal-
terlichen und der frühneuzeitlichen Auffassung ist es nicht erstaunlich, 
dass viele heutige Theorien der Person an Locke und seine Nachfolger 
anschließen, die mittelalterlichen Debatten jedoch ausblenden.6 Erst bei 
Locke stand ja die menschliche Person – nicht die göttliche – im Mittel-
punkt des Interesses, und erst bei Locke traten die psychologische und 

3  Essay II.xxvii.9 (ed. Nidditch, 335): „… a thinking intelligent Being, that has reason 
and reflection, and can consider it self as it self, the same thinking thing in different times 
and places…“

4  Essay II.xxvii.26 (ed. Nidditch, 346): „… belongs only to intelligent Agents capable 
of a Law, and Happiness and Misery.“

5  Es ist daher nicht überraschend, dass die Betonung dieser beiden Dimensionen als 
ein Merkmal der frühneuzeitlichen Philosophie betont wird; so etwa Thiel 2011.

6  Besonders deutlich zeigt sich dies in den neo-lockeanischen Debatten über die dia
chrone Identität einer Person; vgl. einen Überblick in Quante 1999.

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   3 17.11.2019   11:53:40



Einleitung4

die handlungstheoretische Dimension – nicht die metaphysische – in den 
Vordergrund. Selbst in der mediävistischen Forschung spielen die scho-
lastischen Diskussionen über die Person nur eine untergeordnete Rol-
le. Zwar gibt es eine Reihe von Studien über die Entstehung des Perso-
nenbegriffs im Mittelalter, auch über den Personenbegriff bei einzelnen 
Autoren, aber sie beziehen sich fast ausschließlich auf den trinitarischen 
oder den christologischen Kontext und sind folglich theologisch ausge-
richtet.7 Philosophische Gesamtdarstellungen gehen überhaupt nicht auf 
Theorien der Person ein oder betonen sogar, dass es irreführend wäre, im 
Mittelalter nach Theorien zu suchen, die auch psychologische und hand-
lungstheoretische Aspekte berücksichtigen.8

Gab es im Mittelalter also keine Theorien der menschlichen Person? 
Sollte man erst bei Locke ansetzen, wenn man subtile Analysen sucht? 
Dies wäre kaum angemessen. Zunächst gilt es zu beachten, dass mittelal-
terliche Untersuchungen zwar häufig von theologischen Fragestellungen 
ausgingen und in theologischen Texten (etwa in Sentenzenkommentaren 
oder Summen) ausgearbeitet wurden, sich dabei aber keineswegs auf 
theologische Probleme beschränkten. Die Theologie diente vielmehr als 
Sprungbrett für eine philosophische Debatte zur Frage, wodurch sich 
eine Person – auch eine menschliche Person – auszeichnet. Dies lässt sich 
am Beispiel Thomas von Aquins verdeutlichen.

Wie alle mittelalterlichen Autoren interessiert sich auch Thomas für 
die Frage, in welchem Sinn Gott als Person aufgefasst werden kann und 
wie man sogar von drei Personen in einem einzigen Gott sprechen kann. 
Er betont aber, dass man diese Frage nur beantworten kann, wenn man 
zunächst grundsätzlich geklärt hat, was unter einer Person zu verstehen 

7  So etwa die Gesamtdarstellungen von Schlapkohl 1999 und Koterski 2004 sowie 
die Einzeldarstellungen von Principe 1967 (zu Alexander von Hales), Principe 1975 (zu 
Philipp dem Kanzler), Adams 1982 (zu Ockham), Hofmann 1984 (zu Richard von St. 
Viktor), Burger 1994 (zu Duns Scotus), Emery 2005 und Gorman 2017 (zu Thomas von 
Aquin), Hipp 2001 (zu Albertus Magnus), Barnes 2008 (zu Albertus Magnus und Tho-
mas von Aquin), Paasch 2012 (zu Heinrich von Gent, Duns Scotus und Ockham). Eine 
Ausnahme stellt die Studie von Wéber 1991 dar, die allerdings nur auf ausgewählte meta-
physische Probleme eingeht, sowie die Gesamtdarstellung von Kobusch 1997, die im ers-
ten Kapitel die handlungstheoretische Dimension skizziert. Ebenfalls anthropologisch 
ausgerichtet ist die Studie von De l’Assomption 2014, die sich jedoch auf Thomas von 
Aquin beschränkt.

8  So sucht man in der Cambridge History of Medieval Philosophy (Pasnau 2014), 
der aktuellsten und umfassendsten Gesamtdarstellung der mittelalterlichen Philosophie, 
vergeblich nach einer Erwähnung solcher Theorien. Williams (im Druck) zieht in seinem 
Überblick sogar eine klare Trennlinie zwischen mittelalterlichen, rein theologisch-meta-
physisch ausgerichteten Theorien und modernen Theorien.

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   4 17.11.2019   11:53:40



§ 1  Drei Dimensionen einer Person 5

ist. Daher setzt er bei Boethius an, der in seinen Opuscula Theologica 
eine Person als „eine individuelle Substanz mit einer rationalen Natur“ 
bestimmt hatte, und hält fest, dass hier mehrere Punkte zu beachten sind.9 
Erstens ist eine Person eine individuelle Substanz und damit, aristote-
lisch gesprochen, eine erste Substanz. Eine Person ist also immer ein kon-
kreter Gegenstand, der an sich existiert und mit zahlreichen Eigenschaf-
ten ausgestattet ist. Deshalb muss eine Person klar von einer Art oder 
einer Gattung unterschieden werden. Zweitens gilt es zu beachten, dass 
eine Person mit einer rationalen Natur ausgestattet ist und sich dadurch 
von anderen individuellen Substanzen, etwa von Tieren, unterscheidet. 
Nun gibt es aber unterschiedliche konkrete Gegenstände mit einer ratio-
nalen Natur, Gott und Engel ebenso wie etwa Platon oder Sokrates. Wie 
unterscheidet sich dann eine menschliche Person von einer andersartigen 
Person? Entscheidend ist, dass nur eine menschliche Person einen Körper 
hat und daher eine materielle Substanz mit einer rationalen Natur ist. 
Dies führt Thomas zu der folgenden allgemeinen Bestimmung:

„‚Person‘ bezeichnet also in jeder beliebigen Natur das, was an dieser Natur 
besonders ist. So bezeichnet dieser Ausdruck in der menschlichen Natur dieses 
Fleisch, diese Knochen und diese Seele; dies sind die Prinzipien, die einen Men-
schen individuieren. Wenn sie auch nicht zur Bezeichnung einer [jeden] Person 
gehören, so doch zur Bezeichnung einer menschlichen Person.“10

Offensichtlich ist eine menschliche Person nicht – wie später bei Locke –  
einfach ein denkendes, intelligentes Wesen. Sie ist vielmehr ein Wesen 
aus Fleisch und Knochen. Trotzdem ist sie nicht einfach ein lebendiger 
Körper, der wie andere Körper bloß über vegetative und sinnliche Fä-
higkeiten verfügt, sondern ein Körper, der eine ihm eigene Seele hat, die 
Thomas als rationale Seele bestimmt. Aufgrund dieser Seele verfügt eine 
menschliche Person immer auch über eine Denkfähigkeit. Sie ist also ein 
körperliches und gleichzeitig auch ein denkfähiges Wesen. 

Diese Bestimmung wirft natürlich zahlreiche Probleme auf. Wie kann 
ein körperliches Wesen überhaupt eine rationale Seele haben und damit 
auch ein denkfähiges Wesen sein? Zu welchen besonderen Aktivitäten ist 
es dank der rationalen Seele imstande? Und wie kann es sowohl als kör-

9  Vgl. Summa theologiae (= STh) I, q. 29, art. 1; De potentia, q. 9, art. 2. Boethius’ 
Bestimmung findet sich in Contra Eutychen et Nestorium (Opuscula Theologica V.3, ed. 
Moreschini, 214): „naturae rationabilis individua substantia.“

10  STh I, q. 29, art. 4: „Persona igitur, in quacumque natura, significat id quod est 
distinctum in natura illa: sicut in humana natura significat has carnes et haec ossa et hanc 
animam, quae sunt principia individuantia hominem; quae quidem, licet non sint de sig-
nificatione personae, sunt tamen de significatione personae humanae.“

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   5 17.11.2019   11:53:40



Einleitung6

perliches als auch als denkfähiges Wesen über die Zeit hinweg dasselbe 
Wesen bleiben? Diese Fragen führen unmittelbar in ein metaphysisches 
Dickicht, das es zu lichten gilt. Im Moment soll dieses Dickicht noch 
nicht betreten werden. Entscheidend ist hier nur der Ansatzpunkt, den 
Thomas wählt. Er geht zwar von einem klassischen theologischen Text 
aus, eröffnet aber sogleich eine anthropologische Perspektive, indem er 
festhält, dass die Bestimmung einer menschlichen Person mindestens so 
wichtig ist wie jene einer göttlichen Person.11 Daher widmet er sich einge-
hend den besonderen Merkmalen einer menschlichen Person und entwi-
ckelt eine umfassende Theorie, die erklärt, was unter einem körperlichen 
und gleichzeitig denkfähigen Wesen genau zu verstehen ist, d. h. was es 
konstituiert, was seine Identität über die Zeit hinweg garantiert und wel-
che besonderen Aktivitäten es hervorbringt.

Ein ähnliches Vorgehen findet sich auch bei anderen mittelalterlichen 
Autoren, etwa bei Wilhelm von Ockham. Auch er geht zunächst von der 
klassischen Bestimmung des Boethius aus und betont, dass eine Person 
ganz allgemein als eine individuelle Substanz mit einer rationalen Na-
tur zu verstehen ist. Und auch er hält fest, dass eine menschliche Person 
sich von anderen Personen dadurch unterscheidet, dass sie neben der ra-
tionalen Seele über einen Körper verfügt. Daher, so Ockham, hat eine 
menschliche Person mehrere wesentliche Bestandteile, die zusammen eine 
Einheit bilden. Sie ist „ein vollständiges Seiendes, das nicht ein einziges 
Seiendes darstellt und nicht dazu da ist, einem anderen zu inhärieren, 
auch nicht von einem anderen zu einer Substanz gemacht zu werden.“12 
Die Besonderheit einer menschlichen Person besteht offensichtlich darin, 
dass sie – ganz anders als Gott – kein einziges oder einfaches Seiendes ist. 
Sie ist ja aus mehreren Bestandteilen zusammengesetzt und stellt daher 
etwas Komplexes dar. Trotzdem ist sie, wie Ockham betont, kein bloßes 
Konglomerat, das jederzeit in seine Bestandteile aufgelöst und beliebig 
neu zusammengesetzt werden kann.13 Sie ist vielmehr eine Einheit, die an 
sich eine Substanz bildet und nicht durch etwas anderes, das die einzel-
nen Bestandteile gleichsam zusammenbindet, zu einer Substanz gemacht 
wird.

Auch diese Bestimmung einer menschlichen Person wirft eine Reihe 

11  Natürlich vernachlässigt er nicht die theologische Perspektive. Er geht davon aus, 
dass Gott sich durch interne Relationen auszeichnet und dass daher die einzelnen göttli-
chen Personen mit Blick auf einzelne Relationen bestimmt werden können; vgl. STh I, q. 
30, und De potentia, q. 9, art. 4, und eine kurze Analyse in Emery 2012. 

12  Ordinatio I, dist. 23, q.u., art. 1 (OTh IV, 61): „… est ens completum, non cons-
tituens aliquod ens unum, non natum alteri inhaerere, nec ab aliquo alio sustentificari.“

13  Vgl. Quodl. II, q. 10 (OTh IX, 161).

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   6 17.11.2019   11:53:40



§ 1  Drei Dimensionen einer Person 7

von Fragen auf. Was genau sind die einzelnen Bestandteile? Wie bilden 
sie zusammen eine Einheit? Und warum hängt diese Einheit in ihrer 
Existenz nicht von einer anderen Substanz ab? Auch hier gelangt man 
in ein metaphysisches Dickicht, wenn man die Fragen beantworten will. 
Doch wie bei Thomas ist es zunächst nicht entscheidend, wie Ockham das 
Dickicht lichtet. Wichtig ist vielmehr, dass er die theologische Frage nach 
der Existenz und Beschaffenheit einer göttlichen Person als Sprungbrett 
verwendet, um die Frage zu diskutieren, wodurch sich eine menschliche 
Person auszeichnet. Der theologische Kontext, in dem er diese Erklärung 
Schritt für Schritt entwickelt, sollte nicht darüber hinwegtäuschen, dass 
er sich einer anthropologischen Fragestellung widmet.

Diese beiden Beispiele verdeutlichen hoffentlich, dass die scholas-
tischen Autoren sich keineswegs mit Untersuchungen zur Natur einer 
göttlichen Person begnügten. Allerdings könnte man den Eindruck ge-
winnen, dass sie sich ausschließlich mit der metaphysischen Dimension 
einer menschlichen Person beschäftigten, da sie ja nur deren besondere 
Konstitution analysierten. Vernachlässigten sie dadurch nicht die psy-
chologische Dimension, die Locke in den Vordergrund stellte und die in 
heutigen Debatten wie selbstverständlich als eine der zentralen Dimen-
sionen behandelt wird? Achteten sie nicht darauf, dass sich eine Person 
selbst erfassen kann und daher über eine besondere kognitive Fähigkeit 
verfügt? Auch hier lohnt es sich wieder, einen genauen Blick auf die Texte 
zu werfen, und auch hier bietet es sich an, bei Thomas von Aquin anzu-
setzen. Thomas geht in seinen Analysen einer Person nämlich nicht nur 
von Boethius aus, sondern auch von Augustin. Dieser hatte in De trinitate 
nicht nur die trinitarische Struktur Gottes beschrieben, sondern auch die 
These vertreten, dass der menschliche Geist ein Abbild Gottes ist. Daher 
gibt es seiner Ansicht nach eine Strukturähnlichkeit zwischen den bei-
den, vor allem im Hinblick auf ihre Erkenntnis: Genau wie Gott nicht 
nur alle seine Geschöpfe, sondern auch sich selbst erkennt, so erkennt 
auch der menschliche Geist nicht nur andere Gegenstände, sondern auch 
sich selbst. In der Selbsterkenntnis besteht sogar das besondere Merkmal 
des menschlichen Geistes.14 Diesen Grundgedanken übernimmt Thomas 
von Augustin und macht ihn zu einem Kernelement seiner Theorie der 
Person. Wenn eine menschliche Person neben dem Körper nämlich über 
eine rationale Seele – also einen Geist – verfügt und wenn Selbsterkennt-
nis das besondere Merkmal dieses Geistes ist, dann muss sich auch die 

14  Vgl. prägnant De trinitate X.8.11; ausführlich zu diesem Grundgedanken Cary 
2000. Zum Einfluss auf die mittelalterlichen Debatten vgl. Perler und Schierbaum 2014, 
18–38.

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   7 17.11.2019   11:53:40



Einleitung8

ganze Person durch dieses Merkmal auszeichnen. Eine menschliche Per-
son ist dann immer ein reflexives Wesen, d. h. ein Wesen, das sich auf sich 
selbst bezieht und sich selbst erkennt. Es ist daher nicht erstaunlich, dass 
Thomas genau dieses Merkmal immer wieder betont.15

Diese These wirft natürlich eine Fülle von Problemen auf. Man kann 
sogleich fragen, wie eine menschliche Person bzw. ihr Geist überhaupt 
dazu kommt, sich auf sich selbst zu beziehen. Anders als Gott, der im-
mer in einem aktuellen Zustand ist und sich immer aktuell erkennt, muss 
eine menschliche Person ja erst aktiv werden, damit sie sich tatsächlich 
auf sich selbst beziehen kann.16 Wie genau geschieht das? Ebenso kann 
man fragen, worauf sich eine menschliche Person bezieht, wenn sie ein-
mal in einem aktuellen Zustand ist. Bezieht sie sich dann nur auf einzel-
ne geistige Aktivitäten, auf den ganzen Geist oder sogar auf die ganze 
Einheit von Körper und Geist? Und schließlich kann man auch fragen, 
wie sie sich darauf bezieht. Verfügt sie über besondere kognitive Fähig-
keiten oder besondere Hilfsmittel, die ihr einen Selbstbezug und damit 
auch eine Selbsterkenntnis ermöglichen? Alle diese Fragen müssen sorg-
fältig untersucht werden. Bereits hier zeigt sich aber, dass Thomas die 
psychologische Dimension keineswegs vernachlässigt. Er ist sich sehr 
wohl bewusst, dass sich eine menschliche Person dadurch von anderen 
Lebewesen unterscheidet, dass sie sich nicht nur auf andere Gegenstände, 
sondern auch auf sich selbst beziehen kann. Genau darin besteht ja die 
Strukturähnlichkeit zwischen ihr und Gott, und genau in diesem Punkt 
versucht Thomas die boethianische Definition der Person weiterzuent-
wickeln. Wenn man nämlich davon ausgeht, dass eine Person eine indivi-
duelle Substanz mit einer rationalen Natur ist, muss man erläutern, was 
unter dieser Natur zu verstehen ist. Für Thomas ist sie genau die Natur, 
die durch die rationale Seele bzw. den Geist festgelegt wird, und dieser 
Geist zeichnet sich wesentlich durch Reflexivität und Selbsterkenntnis 
aus. Das heißt natürlich: Eine Person ist eine individuelle Substanz mit 
einer reflexiven Natur.

Noch expliziter ist diesbezüglich Petrus Johannis Olivi, der sich kurz 
nach Thomas’ Tod eingehend mit der Frage nach der Natur einer Person 
beschäftigt hat. Er baut die Reflexivität von Anfang an in die Bestim-
mung einer Person ein und hält fest: 

15  So etwa in De potentia, q. 10, art. 8, wo er explizit an Augustin anknüpft, und in 
STh I, q. 87, art. 1–2. Zum systematischen Ort der Ausführungen über Selbsterkenntnis 
vgl. Cory 2014, 40–65.

16  Thomas betont diesen zentralen Unterschied in STh I, q. 87, art. 1.

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   8 17.11.2019   11:53:40



§ 1  Drei Dimensionen einer Person 9

„…‚Person‘ scheint eine Existenz zu benennen, die über sich reflektiert oder re-
flektieren kann, und eine Existenz oder etwas Zugrundeliegendes, was vollstän-
dig in sich besteht.“17

Hier fällt auf, dass Olivi keineswegs nur von einer göttlichen Person 
spricht. Jede Person ist seiner Ansicht nach etwas, was reflektiert und 
in sich besteht. Auch eine menschliche Person weist also neben dem me-
taphysischen Merkmal der eigenständigen Existenz auch das psycho-
logische Merkmal der Reflexion (oder Reflexionsfähigkeit) auf. Genau 
darin zeigt sich ihre rationale Natur. Im Gegensatz zu anderen Lebewe-
sen verfügt sie nämlich über einen Geist, der es ihr erlaubt, sich auf sich 
selbst zu beziehen und sich selbst zu erkennen. Will man ihre gottähn-
liche Struktur verstehen, muss man sich auf dieses besondere Merkmal 
konzentrieren.

Wie bei Thomas stellen sich auch hier grundsätzliche Fragen. Was er-
möglicht überhaupt eine Reflexion? Welche Struktur weist sie auf? Wo-
rauf genau bezieht sie sich? Und wie verhält sie sich zu anderen kogni-
tiven Aktivitäten? Wie bei Thomas ist aber auch hier zunächst nicht eine 
genaue Antwort auf diese Fragen entscheidend, sondern der Ausgangs-
punkt: Dass eine Person eine individuelle Substanz mit einer rationalen 
Natur ist, heißt für Olivi immer, dass sie eine Reflexionsfähigkeit hat. 
Die psychologische Dimension einer Person wird dadurch von Anfang 
an berücksichtigt. Es ist daher nicht erstaunlich, dass Olivi – und nach 
ihm eine Reihe weiterer Autoren – in der Erklärung dieser Dimension 
eine zentrale Aufgabe sieht. Was eine Person ist, verstehen wir erst, wenn 
wir analysieren, wie und warum sie sich auf sich selbst beziehen und sich 
selbst erkennen kann.

Betrachten wir schließlich noch die handlungstheoretische Dimension. 
Wenn man sich nur mit Texten im trinitarischen oder christologischen 
Kontext beschäftigt, kann man den Eindruck gewinnen, dass sie von 
den mittelalterlichen Autoren ganz ausgeblendet wird. Doch der erste 
Eindruck trügt. In ihrer Erläuterung der boethianischen Bestimmung 
der Person gehen diese Autoren nämlich sehr wohl auf diese Dimension 
ein. Sie vertreten sogar die These, dass sich diese Dimension unmittelbar 
aus der metaphysischen ergibt. Wenn eine Person nämlich eine rationale 
Natur hat, die durch die rationale Seele bestimmt wird, muss man ge-
nau prüfen, durch welche Vermögen sich diese Seele auszeichnet. Dann 

17  In II Sent., q. 54 (Bd. II, 259): „… persona videtur dicere existentiam super se 
reflexam seu reflexibilem et existentiam seu suppositum in se ipso plene consistens.“ Vgl. 
auch q. 52 (Bd. II, 200) und q. 59 (Bd. II, 526). 

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   9 17.11.2019   11:53:40



Einleitung10

stellt sich heraus, dass der Intellekt und der Wille die beiden rationalen 
Vermögen sind und dass sie für zwei Arten von Aktivitäten zuständig 
sind: Der Intellekt bringt Urteile hervor, der Wille Strebungen oder Ab-
sichten. Oder technisch ausgedrückt: Der Intellekt ist für kognitive Ak-
tivitäten zuständig, der Wille hingegen für appetitive. Dies sind genau die 
beiden Arten von Aktivitäten, die für eine Handlung erforderlich sind. 
Eine bloße Körperbewegung ist nämlich noch keine Handlung. Zu ei-
ner Handlung wird eine Körperbewegung erst dadurch, dass sie durch 
ein Urteil und eine Absicht ausgelöst wird. So wird etwa das Anheben 
meines Arms erst dadurch zu einer Handlung, dass es nicht durch einen 
bloßen Reflex oder gar eine Einwirkung von außen ausgelöst wird, son-
dern durch mein Urteil über ein bestimmtes Ziel (z. B. dass ich dadurch 
an das Glas Wasser herankomme, das vor mir steht) und durch meine 
Absicht, dieses Ziel tatsächlich zu erreichen. Für ein solches Urteil ist 
aber mein Intellekt erforderlich und für die Absicht mein Wille. Daher 
kann ich nur als ein mit rationalen Vermögen ausgestattetes Lebewesen 
handeln. Kurz gesagt: Nur als Person kann ich handeln.

Dass mittelalterliche Autoren eine solche enge Verbindung zwischen 
dem Handeln und der Natur einer Person hergestellt haben, zeigt sich 
einmal mehr am Beispiel Thomas von Aquins. Kurz nachdem er die boe-
thianische Bestimmung der Person eingeführt hat, betont er:

„In einer überaus besonderen und vollkommenen Weise findet sich das Parti-
kuläre und Individuelle aber bei den rationalen Substanzen, die eine Herrschaft 
über ihr Handeln haben: Es wird nicht nur mit ihnen gehandelt, wie dies bei 
anderen Dingen der Fall ist, sondern sie handeln durch sich selbst. Handlun-
gen finden sich aber bei Einzeldingen. Daher haben unter den übrigen Substan-
zen die Einzeldinge mit rationaler Natur einen besonderen Namen, und dieser 
Name ist ‚Person‘.“18

Wichtig ist hier die Grundthese, dass nur Personen durch sich selbst 
handeln. Nur sie können nämlich Urteile und Absichten hervorbringen 
und dadurch Körperbewegungen auslösen. Dadurch unterscheiden sie 
sich grundsätzlich von rein sinnlichen Lebewesen, bei denen Körper-
bewegungen durch bloße Reflexe, Triebe oder sinnliche Reize ausge-
löst werden. Natürlich sind auch Personen aufgrund ihres Körpers teil- 

18  STh I, q. 29 art. 1, corp.: „Sed adhuc quodam specialiori et perfectiori modo in-
venitur particulare et individuum in substantiis rationalibus, quae habent dominium sui 
actus, et non solum aguntur, sicut alia, sed per se agunt: actiones autem in singularibus 
sunt. Et ideo etiam inter ceteras substantias quoddam speciale nomen habent singularia 
rationalis naturae. Et hoc nomen est persona.“

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   10 17.11.2019   11:53:40



§ 1  Drei Dimensionen einer Person 11

weise sinnliche Lebewesen, und daher werden auch in ihnen Körper
bewegungen teilweise derart ausgelöst. Sie werden dann gleichsam durch 
sinnliche Zustände überwältigt. Der entscheidende Punkt ist aber, dass 
sie nicht immer überwältigt werden. Sie sind, wie Thomas betont, nicht 
nur passive Wesen, die Einwirkungen unterliegen, sondern auch aktive 
Wesen, die auf der Grundlage von Urteilen und Absichten selbst wirken 
und somit handeln.

Mit dieser These gibt Thomas natürlich Anlass zu einer Reihe von 
Fragen. Wie genau bringt eine Person mit ihren Urteilen und Absichten 
Handlungen hervor? Welche Urteile und Absichten sind hier relevant? 
Und wie verhalten sich diese rationalen Aktivitäten zu den sinnlichen 
Reflexen, Trieben und Reizen? Will man diese Fragen beantworten, muss 
man tief in Thomas’ Handlungstheorie eintauchen. Doch im Moment ist 
nicht seine differenzierte Antwort von Bedeutung, sondern nur seine 
Ausgangsposition. Mit Verweis auf die rationale Natur, die Urteile und 
Absichten ermöglicht, bestimmt er eine Person – auch und vor allem eine 
menschliche Person – als ein handelndes Wesen. Die besondere Pointe 
besteht darin, dass er diese handlungstheoretische Dimension der me-
taphysischen nicht etwa gegenüberstellt, sondern als eine Folge aus ihr 
sieht. Wenn eine Person nämlich über eine rationale Natur verfügt, muss 
sie auch selbst handeln können. Die Frage lautet dann nicht, ob sie han-
deln kann, sondern wie sie dies kann.

Olivi verfolgt eine ähnliche Strategie wie Thomas, indem er das Han-
deln eng an die rationale Natur bindet. Er betont dabei aber noch stärker 
den Willen – nicht den Intellekt – als das zentrale rationale Vermögen. 
Was eine Person auszeichnet, ist nämlich die Tatsache, dass sie ganz frei 
etwas anstreben kann und daher auch ganz frei diese oder jene Handlung 
wählen kann. Sie legt sich in ihren Strebungen oder Absichten immer 
selbst fest. Daher ist eine Person immer ein sich selbst bestimmendes We-
sen. Oder wie Olivi es ausdrückt: Sie hat „die Macht des vollständigen 
Besitzes über sich selbst und über andere“ und zeichnet sich genau da-
durch als Person aus.19 Das ist natürlich eine steile These. Was soll es 
denn heißen, dass eine Person sich vollständig besitzt? Kann sie zu jeder 
Zeit frei und ungebunden bestimmen, was sie gerade anstrebt? Ist sie kei-
nen inneren Zwängen (etwa den eigenen Trieben und sinnlichen Reizen) 
oder äußeren Zwängen (etwa anderen Personen, die sie zu bestimmten 
Handlungen drängen) ausgesetzt? Ist sie tatsächlich ein autonomes We-
sen? Diese kritischen Fragen sind zu prüfen. Doch im Moment gilt es nur 

19  In II Sent., q. 54 (Bd. II, 250): „Quod non est aliud quam potestas plenarie posses-
siva sui et aliorum sine qua non est intelligere rationem personae.“

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   11 17.11.2019   11:53:40



Einleitung12

festzuhalten, dass Olivi nicht nur in der psychologischen, sondern auch 
in der handlungstheoretischen Dimension eine zentrale Dimension sieht. 
Eine Person ist nicht nur ein reflexives Wesen, sondern immer auch ein 
handelndes Wesen. Wenn wir verstehen wollen, was eine Person ist, müs-
sen wir daher untersuchen, wie sie mithilfe ihrer rationalen Vermögen 
handelt und sich darin selbst bestimmt.

Wie die genannten Beispiele verdeutlichen, wäre es unangebracht, den 
scholastischen Autoren nur eine eingeschränkte, „vormoderne“ Auffas-
sung der Person zuzuschreiben. Die weit verbreitete Meinung, dass es 
im Mittelalter nur theologisch-metaphysische Theorien der Person gab, 
muss gleich in zweifacher Hinsicht revidiert werden. Erstens gab es im 
Mittelalter durchaus anthropologische Theorien, die zwar teilweise auf 
theologischen Theorien aufbauten, aber darauf abzielten, die besonde-
re Natur einer menschlichen Person zu erklären. Zweitens gingen diese 
Theorien nicht nur auf die metaphysische, sondern auch auf die psycho-
logische und die handlungstheoretische Dimension einer Person ein. Ihre 
Besonderheit besteht darin, dass sie eine enge Beziehung zwischen diesen 
drei Dimensionen herstellten. Sie bauten nämlich auf folgender Grund- 
these auf: Weil eine Person eine individuelle Substanz mit einer rationalen 
Natur ist, ist sie immer eine reflexive und eine handelnde Substanz.20 Ziel 
dieses Buches ist es, jede der drei Dimensionen und ihren Zusammen-
hang anhand ausgewählter Texte und Autoren aufzuzeigen.

§ 2  Ausgangspunkte für die mittelalterlichen Debatten

Will man die mittelalterlichen Analysen der drei Dimensionen verstehen, 
empfiehlt es sich, kurz ihren Hintergrund in den Blick zu nehmen. Erst 
vor dem spezifischen Hintergrund wird nämlich deutlich, warum gerade 
diese drei Dimensionen als maßgeblich betrachtet wurden.

Ein erster Ausgangspunkt für die mittelalterlichen Debatten findet sich 
in antiken Texten, in denen eine Person im Kontext des Theaters erklärt 
wurde. Eine Person ist dann ein Schauspieler, der eine Maske trägt und 
eine bestimmte Rolle spielt. Diese Erklärung wurde häufig etymologisch 
begründet. Das lateinische Wort ‚persona‘, so wurde behauptet, leitet sich 

20  Diese Grundthese unterscheidet sich natürlich klar von jener Lockes, der eine 
Trennlinie zwischen Substanz und Person zog und sogar meinte, man könne die Identität 
einer Person ohne Verweis auf eine Substanz erklären; vgl. Essay II.xxvii.7 (ed. Nidditch, 
332). Daher muss genauer untersucht werden, warum die mittelalterlichen Autoren die 
metaphysische Dimension und damit die Anbindung einer Person an eine Substanz für 
unverzichtbar hielten.

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   12 17.11.2019   11:53:40



§ 2  Ausgangspunkte für die mittelalterlichen Debatten 13

von ‚personare‘ (‚durchtönen‘ oder ‚durchklingen’) her und bezeichnet 
jemanden, der durch die Maske hindurch spricht und somit durch sie 
hindurch ertönt.21 Durch Boethius, der eine solche Etymologie überlie-
ferte, war diese Auffassung im Mittelalter gut bekannt und wurde immer 
wieder zitiert.22 Die scholastischen Autoren schlossen sich ihr zwar nicht 
an, weil sie auf den Kontext des Theaters beschränkt war und nicht zu 
erklären vermochte, was eine Person ist, die nicht auf der Bühne steht 
und keine Maske trägt. Einige Autoren versuchten aber trotzdem, an sie 
anzuknüpfen und sie in eine allgemeine Theorie der Person einzubauen. 
Stephanus Langton, der kurz nach 1200 eine lange Quaestio mit dem 
Titel De persona verfasste, ist dafür ein gutes Beispiel. Er bemerkt zu-
nächst, man könne unter einer Person einen Schauspieler mit einer Mas-
ke (larvatus) verstehen, und fügt dann sogleich hinzu, diese Auffassung 
enthalte einige Elemente, die sich auch außerhalb des Theaters finden:

„Die maskierten Personen bzw. jene im Theater sind nämlich voneinander un-
terschieden und unterscheidend: voneinander unterschieden oder distinkt durch 
die Masken, unterscheidend durch die verschiedenen Aussprachen und anderes. 
In ähnlicher Weise sind Menschen voneinander unterschieden und unterschei-
dend: voneinander unterschieden durch ihre singulären Eigenschaften, unter-
scheidend, weil sie rational sind.“23

Offensichtlich sieht Langton zwei Parallelen zwischen Menschen inner-
halb und außerhalb des Theaters und bezeichnet deshalb beide als Per-
sonen. Erstens ist eine Person immer ein Individuum, das sich von allen 
anderen Individuen unterscheidet. Denn genau wie sich jeder Schauspie-
ler durch seine besondere Maske von allen anderen Schauspielern abhebt 
und dadurch gut identifizierbar ist, unterscheidet sich auch jede Person 
im Alltag durch ihre besondere Mimik, Gestik und zahlreiche andere 
Eigenschaften von allen anderen Personen. Der Ausdruck ‚Person‘ be-
zeichnet also nicht einfach eine allgemeine Natur oder Essenz, sondern 
immer dieses oder jenes Individuum. Zweitens ist eine Person auch etwas 
Aktives, das in seinen Tätigkeiten Unterscheidungen trifft. Denn genau 
wie ein Schauspieler spricht und in seiner Artikulation Laute unterschei-
det, ist auch eine Person außerhalb des Theaters ein aktives Lebewesen, 

21  Vgl. zur Entstehung dieser Etymologie Fuhrmann 1989, 269, und die immer noch 
aufschlussreiche sprachgeschichtliche Studie von Rheinfelder 1928.

22  Vgl. Boethius, Opuscula Theologica V.3 (ed. Moreschini, 215).
23  Stephanus Langton, De persona (ed. Bieniak, 96): „Persone enim laruate siue thea

trales discrete sunt et discernentes, discrete siue distincte per laruas, discernentes per 
diuersas uocum modulationes et per alia. Similiter homines discreti sunt et discernentes: 
discreti suis singularibus proprietatibus, discernentes quia sunt rationales.“

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   13 17.11.2019   11:53:40



Einleitung14

das in seinen rationalen Tätigkeiten Unterscheidungen trifft. Am wich-
tigsten sind dabei die Unterscheidungen hinsichtlich möglicher Hand-
lungen. Eine Person erfasst mehrere Optionen, wählt eine aus und bringt 
dann eine konkrete Handlung hervor.

Indem Langton diese beiden Parallelen zieht, macht er auf zwei der 
drei genannten Dimensionen – nämlich auf die metaphysische und die 
handlungstheoretische – aufmerksam, wirft aber gleichzeitig eine Reihe 
von Problemen auf. Zum einen stellen sich Fragen hinsichtlich der meta-
physischen Dimension. Was genau macht eine Person zu einem Indivi-
duum? Worin unterscheidet sie sich von anderen Individuen? Und was 
verbindet trotz ihrer Individualität alle Personen? Zum anderen tauchen 
auch Fragen zur handlungstheoretischen Dimension auf. Wie können 
Personen Handlungsoptionen voneinander unterscheiden? Und wie kön-
nen sie sich dann für eine bestimmte Handlung entscheiden? Langton 
bietet zwar keine Antwort auf diese Fragen, es ist aber nicht erstaunlich, 
dass spätere Autoren sie in den Mittelpunkt gerückt haben, denn sobald 
man die Parallele zwischen Personen auf der Bühne und vor der Bühne 
ernst nimmt, muss man erklären, was jede von ihnen zu einem unter-
scheidenden Individuum macht.

Dazu kommt noch ein weiterer Punkt. Wenn man von einer Person 
spricht, verweist man auf einen Menschen, der in bestimmter Weise cha-
rakterisiert wird. So verweist man im Theater auf einen Schauspieler, der 
aufgrund seiner Maske als diese oder jene Figur charakterisiert wird, und 
außerhalb des Theaters spricht man von jemandem, der aufgrund seiner 
rationalen Tätigkeit als dieser oder jener Akteur charakterisiert wird. 
Der Ausdruck ‚Person‘ bezeichnet also nicht einen Gegenstand neben 
oder zusätzlich zu einem Menschen, sondern einen Menschen in einer 
bestimmten Hinsicht. Kurz gesagt: Er bezeichnet einen Menschen x qua 
F. Auch dies ist im Hinblick auf die Debatten im 13. und 14. Jahrhundert 
von Bedeutung. In diesen Debatten ging es nicht darum, Personen als 
besondere Gegenstände neben Menschen einzuführen. Das Ziel bestand 
vielmehr darin, Menschen in einer bestimmten Hinsicht zu charakteri-
sieren. Oder modern ausgedrückt: Es ging um die intensionale Differenz 
zwischen ‚Mensch‘ und ‚Person‘. Es sollte genauer bestimmt werden, in 
welcher Hinsicht man auf einen Menschen Bezug nimmt, wenn man ihn 
als eine Person bezeichnet, und welche besondere Eigenschaft dann rele-
vant ist. Daher sprachen viele Autoren in der Personendebatte häufig ein-
fach von einem Menschen, zielten dabei aber immer auf eine bestimmte 
Eigenschaft (z. B. die Handlungsfähigkeit) ab.

Ein zweiter Ausgangspunkt für die mittelalterlichen Debatten findet 
sich bei Boethius. Er war mit der traditionellen Auffassung, die aus dem 

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   14 17.11.2019   11:53:40



§ 2  Ausgangspunkte für die mittelalterlichen Debatten 15

Kontext des Theaters stammte, vertraut, hielt sie aber für unzureichend, 
da sie göttliche Personen nicht berücksichtigt und auch nicht spezifiziert, 
welche besondere Eigenschaft eine Person auszeichnet. Daher setzte er 
neu an und bestimmte eine Person, wie bereits erwähnt, als „eine indi-
viduelle Substanz mit einer rationalen Natur“.24 Diese Bestimmung war 
zweifellos der wichtigste Referenzpunkt für die meisten späteren Auto-
ren.25 Boethius führte sie natürlich in einem theologischen Kontext ein, 
wo es hauptsächlich darum ging, trinitarische und christologische Pro-
bleme zu lösen. Es ist aber leicht ersichtlich, dass sie sich auch außerhalb 
dieses Kontexts anwenden lässt. Sie ist ja nicht auf göttliche Personen 
eingeschränkt und erwähnt auch keine besondere Eigenschaft, die sich 
ausschließlich bei solchen Personen findet. Ganz im Gegenteil: Sie ist so 
weit gefasst, dass sie sich auf Gott, auf Menschen und auch auf Engel 
anwenden lässt. Für sie alle gilt, dass sie Personen sind, insofern sie (i) 
Individuen und nicht etwa allgemeine Arten oder Gattungen sind und 
(ii) eine rationale und nicht eine andere Natur haben.26

Wenn man die boethianische Bestimmung oder gar Definition auf 
Menschen anwendet, muss man natürlich die beiden Elemente erläutern. 
Man muss dann erstens ausbuchstabieren, um was für Individuen es sich 
hier handelt. Welche besonderen Bestandteile weisen sie auf? Wie bilden 
diese Bestandteile zusammen eine individuelle Einheit? Wie bilden sie 
sogar eine Einheit, die eine Substanz darstellt und somit Trägerin für 
Akzidenzien ist? Zweitens muss man auch darlegen, was hier unter der 
rationalen Natur zu verstehen ist. Was zeichnet diese Natur aus? Wo-
rin unterscheidet sie sich von anderen Naturen? Und welche besonderen 
Aktivitäten ermöglicht sie? Diese Fragen wurden von den Autoren, die 
sich an Boethius anschlossen, aufgenommen und genau untersucht. So 
eröffnete etwa Thomas von Aquin die ganze Personendebatte, indem er 
sogleich die beiden Elemente der boethianischen Definition in den Blick 
nahm und fragte, was denn unter „individueller Substanz“ und „rationa-
ler Natur“ zu verstehen sei.27 Die Fragen zur Substanz stellten natürlich 
die metaphysische Dimension einer Person in den Mittelpunkt. Es galt 
dann zu analysieren, woraus sich die individuelle Substanz konstituiert. 
Unter dem Einfluss der aristotelischen Metaphysik wurde diese Analy-
se spätestens seit der Mitte des 13. Jahrhunderts immer mit Verweis auf 

24  Er sprach sogar von einer Definition; vgl. Opuscula Theologica V.3 (ed. Moreschi-
ni, 214).

25  Dies verdeutlicht Schlapkohl 1999 in ihrer Rezeptionsgeschichte. Vgl. auch den 
begriffsgeschichtlichen Überblick von Wald 1996.

26  Vgl. zu diesem weiten Anwendungsbereich prägnant Marenbon 2003, 70–76.
27  Vgl. STh I, q. 29, art. 1; De potentia, q. 9, art. 2.

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   15 17.11.2019   11:53:40



Einleitung16

Form und Materie, die beiden Konstitutionsprinzipien für eine Substanz, 
geführt. Es wurde gefragt, welche Form (oder gar Formen) und welche 
Materie hier relevant sind und wie die beiden sowohl zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt als auch über die Zeit hinweg eine Einheit bilden. Fragen 
zur rationalen Natur hingegen führten sehr schnell zu einer Präzisierung 
der psychologischen und der handlungstheoretischen Dimension. Für 
die rationale Natur wurden nämlich zwei charakteristische Merkmale 
genannt: Sie ermöglicht einen Selbstbezug und eine eigenständige Wahl 
von Handlungen. Auch dies zeigt sich exemplarisch bei Thomas, der die 
rationale Natur (bzw. den Intellekt und den Willen als die Manifestati-
onen dieser Natur) mit Verweis auf diese beiden Arten von Aktivitäten 
charakterisierte.28

Natürlich bedeutet dies nicht, dass sich die mittelalterlichen Kommen-
tatoren ausschließlich auf Fragen konzentrierten, die eine menschliche 
Person betreffen. Sie waren sich sehr wohl bewusst, dass Boethius sei-
ne Definition im Hinblick auf göttliche Personen eingeführt hatte, und 
wendeten sie selbst auch darauf an. Es ging ihnen also nicht um eine 
vollständige anthropologische Umdeutung, aber auch nicht – wie in der 
neueren Forschung gelegentlich angenommen wird – um eine Eingren-
zung auf theologische Kontexte.29 Sie wollten im Gegenteil zeigen, dass 
der besondere Reiz der boethianischen Definition gerade darin liegt, 
dass sie auf göttliche und auf menschliche Personen angewendet werden 
kann und dass man zu einem besseren Verständnis einer menschlichen 
Person gelangt, wenn man die Gemeinsamkeiten und Differenzen mit 
einer göttlichen Person beachtet. Zudem wollten sie zeigen, dass bei einer 
Anwendung auf menschliche Personen ein bestimmter Aspekt entschei-
dend ist, nämlich die rationale Natur. Es ging ihnen also einmal mehr 
um das, was bereits als die intensionale Differenz bezeichnet worden ist: 
Personen sind nicht Gegenstände neben oder zusätzlich zu Menschen, 
sondern Menschen, die im Hinblick auf ihre Rationalität betrachtet wer-
den.30 Francisco Suárez, der am Ende des 16. Jahrhunderts auf eine lange 

28  So betont er in Expositio libri Posteriorum I, cap. 1 (Leonina I*/2, 3): „… hoc enim 
est proprium intellectiue partis ut in se ipsam reflectatur, nam intellectus intelligit se 
ipsum et similiter ratio de suo actu ratiocinari potest.“ Und im Prolog zu STh I-II hält 
er programmatisch fest, eine menschliche Person sei ein Ebenbild Gottes und daher ein 
Wesen, das als „intellectuale et arbitrio liberum et per se potestativum“ bestimmt werden 
müsse. Thomas stellt also explizit einen Bezug zwischen Rationalität, Reflexivität und 
Handlungsfähigkeit her.

29  So etwa in der neuesten Überblicksdarstellung von Williams (im Druck).
30  Was unter der Rationalität genau zu verstehen ist, war freilich umstritten. Wäh-

rend einige Autoren den Intellekt als die genuin rationale Fähigkeit in den Vordergrund 

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   16 17.11.2019   11:53:41



§ 2  Ausgangspunkte für die mittelalterlichen Debatten 17

Debatte zurückblickte, brachte dies auf den Punkt, indem er die boethi-
anische Definition paraphrasierte und festhielt: „Eine Person ist dasselbe 
wie eine erste Substanz oder etwas Zugrundeliegendes und legt nur den 
Aspekt im Hinblick auf die intellektuelle oder rationale Natur fest.“31 
Wer erläutern will, was eine Person ist, muss sich daher auf diesen beson-
deren Aspekt konzentrieren und untersuchen, worin sich die rationale 
Natur manifestiert. Es sind aber immer konkrete Menschen, in denen sie 
sich manifestiert. Folglich müssen auch konkrete Menschen in den Blick 
genommen werden.

Einen dritten Ausgangspunkt für die Debatten im 13. und 14. Jahrhun-
dert stellten die Diskussionen dar, die bereits vor der umfangreichen Aris- 
toteles-Rezeption stattfanden und sich teilweise aus einer Boethius-Exe-
gese ergaben. Sie führten zu einer neuen Definition der Person. Die wohl 
einflussreichste ist jene, die Richard von Sankt Viktor im 12. Jahrhun-
dert formulierte. Er bestimmte eine Person als „eine nicht mitteilbare 
Existenz mit einer rationalen Natur“.32 Natürlich handelt es sich hier im 
Vergleich zur boethianischen Definition nicht um eine vollkommen neue 
Definition, denn das zweite Element (die rationale Natur) bleibt erhalten. 
Eine wichtige Korrektur nimmt Richard aber im Hinblick auf das erste 
Element vor. Er spricht nicht mehr von einer individuellen Substanz. Wa-
rum? Für Richard sind mindestens zwei Gründe ausschlaggebend. Ers
tens ist eine Substanz aus seiner Sicht immer etwas, was Akzidenzien 
zugrunde liegt. Wenn alle Personen, auch göttliche, Substanzen sind, 
müssen folglich auch göttliche Personen Träger von Akzidenzien sein. 
Dies widerspricht aber der Grundannahme, dass Gott eine einfache Enti-
tät ist, also keine Zusammensetzung aus einer Substanz und Akziden-
zien. Der zweite Grund betrifft ebenfalls ein metaphysisches Problem, 
jedoch im Hinblick auf die Qualifizierung der Substanz. Wenn jede indi-
viduelle Substanz, die über eine rationale Natur verfügt, eine Person ist, 
dann muss auch eine menschliche Seele eine Person sein. Sie ist ja etwas 
Individuelles (im Gegensatz zu einer allgemeinen Art oder Gattung) und 

stellten, betonten andere den Willen. So hielt etwa Olivi fest, man würde Personen auf 
„intellektuelle Tiere“ (bestiae intellectuales) reduzieren, wenn man sie nur im Hinblick 
auf ihren Intellekt betrachtete; vgl. In II Sent., q. 57 (Bd. II, 338). In den Kapiteln III und 
V soll daher näher untersucht werden, welche Funktion dem Willen für das Reflektieren 
und Handeln zugeschrieben wurde. 

31  Suárez, Disputationes metaphysicae XXXIV, sectio 1, n. 13 (Opera 26, 351–352): 
„… persona idem est quod prima substantia vel suppositum, solumque determinat illam 
rationem ad naturam intellectualem seu rationalem.“

32  De trinitate IV.22.24 (ed. Ribaillier, 188): „Persona est rationalis naturae incom-
municabilis existentia.“

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   17 17.11.2019   11:53:41



Einleitung18

etwas Rationales (im Gegensatz zu einer vegetativen oder sinnlichen See-
le). Für Richard ist es jedoch entscheidend, dass eine Seele nur ein Teil 
einer Person ist, nicht aber selbst schon eine Person. Daher betont er, dass 
es sich bei einer Person um eine Existenz handelt, d. h. um etwas, was an 
sich existiert und daher eine vollständige Entität ist. Und diese Entität 
muss so beschaffen sein, dass sie nicht mitteilbar ist, d. h. nicht auf eine 
andere Entität übertragbar oder in sie integrierbar. Damit scheidet eine 
reine Seele als Person aus.

Besonders das zweite Problem erwies sich für die späteren Debatten 
als folgenreich. Bereits im frühen 13. Jahrhundert betonten Stephanus 
Langton, Hugo von Saint-Cher, Wilhelm von Auxerre und andere Philo-
sophen, dass eine menschliche Seele keine Person ist.33 Nur eine Einheit 
aus Körper und Seele ist eine Person, weil nur sie eine vollständige, in 
nichts anderes integrierbare Entität ist. Besondere Bedeutung gewann 
diese These in den Debatten über den Tod und die Wiederauferste-
hung des Körpers. Alle christlichen Autoren waren sich einig, dass die 
menschliche Seele weiterexistiert, wenn der Körper zugrunde geht, und 
dass sie im Jenseits wieder mit dem neu hergestellten Körper vereinigt 
wird. Wenn aber nur eine Einheit aus Körper und Seele eine Person ist, 
gibt es nur vor dem Tod und nach der Wiederauferstehung eine Person. 
Was existiert dann in der Zeit dazwischen: gar keine Person, eine redu-
zierte Person oder eine Teilperson? Diese Frage war nicht nur von theolo-
gischer, sondern auch von philosophischer Bedeutung, denn sie stellte das 
Problem der diachronen Identität in den Mittelpunkt. Kann eine Person 
nach der Wiederauferstehung des Körpers noch dieselbe sein wie vor dem 
Tod, wenn sie dazwischen nicht mehr (oder nicht mehr ganz) existiert? 
Kann sie eine lückenhafte Existenz haben? In Kapitel II soll dieses Pro-
blem eingehend untersucht werden, bereits hier lässt sich aber festhal-
ten, dass die theologische Debatte über Wiederauferstehung gleichsam 
ein Sprungbrett bildete, um genau jenes Problem zu behandeln, das auch 
heute noch als ein Kernproblem in der Personendebatte betrachtet wird. 
Wie kann eine Person über die Zeit hinweg dieselbe Person bleiben? Muss 
sie immer alle Teile bewahren oder können einige Teile vorübergehend 
entfernt werden? Welche Teile können dann entfernt werden und welche 
nicht? Diese Probleme betreffen natürlich den besonderen Status einer 
menschlichen Person, weil nur sie sich aus Teilen zusammensetzt. Nur 
für sie – nicht für eine göttliche Person – stellt sich die Frage, ob und wie 
einige Teile auch entfernt und später restituiert werden können.

Schließlich gab es noch einen vierten Ausgangspunkt für die Debatten 

33  Vgl. einen Überblick in Bieniak 2010, 47–90, und De l’Assomption 2014, 86–103.

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   18 17.11.2019   11:53:41



§ 2  Ausgangspunkte für die mittelalterlichen Debatten 19

im 13. und 14. Jahrhundert. Eine Gruppe von Magistern, die von Alexan-
der von Hales zitiert wurde, formulierte noch eine weitere Definition, die 
folgendermaßen lautet: „Eine Person ist eine Hypostase, die sich durch 
eine die Würde betreffende Eigenschaft auszeichnet.“34 Auf den ersten 
Blick scheint sie keine Neuerung zu bieten. Unter einer Hypostase ist 
hier nämlich eine Substanz zu verstehen, und die besondere Eigenschaft 
ist nichts anderes als die Rationalität. Es liegt also scheinbar nur eine 
Umformulierung der boethianischen Definition vor. Trotzdem erwies 
sich diese Definition als folgenreich. Sie betonte nämlich, dass eine Per-
son eine besondere Würde besitzt, die ihr nicht einfach von außen zuge-
schrieben wird (z. B. durch soziale Anerkennung), sondern die sie von 
innen hat: durch ihre rationale Natur. Die Würde kommt vor allem im 
Handeln zum Ausdruck, denn eine Person kann selbst Entscheidungen 
fällen und selbst Handlungen hervorbringen; sie wird nicht einfach 
von anderen auf Handlungen festgelegt. Sie ist also ein selbstbestimm-
tes Handlungssubjekt. Dadurch steht sie, bildlich gesprochen, in einem 
moralischen Raum. In diesem Raum kann sie für ihr Handeln bewer-
tet, auch gelobt oder bestraft werden. Daher hielt Alexander von Hales 
fest, eine Person sei „ein moralisches Ding, weil es die Eigenschaft der 
Würde benennt“, und Philipp der Kanzler betonte: „Das Sein einer Per-
son ist moralisch und betrifft die Würde.“35 Diese enge Verbindung von 
Würde und moralischem Status wurde auch von späteren Autoren (z. B. 
Bonaventura und Richard von Mediavilla) hergestellt.36 Sie alle betonten, 
dass eine Person aufgrund der rationalen Natur selbstbestimmt handelt 
und dadurch eine Würde aufweist, die sie von einem Tier unterscheidet. 
Genau diese Würde verleiht ihr einen moralischen Status, aber natürlich 
auch eine moralische Verantwortung: Sie kann für ihr selbstbestimmtes 
Handeln zur Rechenschaft gezogen werden.

Damit stellten die mittelalterlichen Autoren die handlungstheore-
tische Dimension in den Vordergrund und spannten einen Bogen von der 
theoretischen zur praktischen Philosophie. Wenn eine Person nämlich 
moralisch bewertet werden kann, muss zunächst bestimmt werden, nach 
welchen moralischen Prinzipien sie beurteilt werden kann. Es muss aber 

34  Alexander von Hales, Glossa in I Sent., dist, 23, n. 9 (Bd. I, 226): „Persona est hy-
postasis distincta proprietate ad dignitatem pertinente.“ Zum Einfluss dieser Definition 
vgl. Kible 1989, 284.

35  Alexander von Hales, Glossa in III Sent., dist. 6 (E), n. 38 (Bd. III, 87): „Persona 
res moris est, quia dicit proprietatem dignitatis.“ Philipp der Kanzler, Quaestiones de 
incarnatione, q. 2, n. 30, ediert in Principe 1975, 177: „… esse personae est morale et 
respicit dignitatem.“ 

36  Einen Überblick bietet Kobusch 1997, 23–54.

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   19 17.11.2019   11:53:41



Einleitung20

auch geprüft werden, unter welchen Bedingungen sie überhaupt bewertet 
werden kann. Ist eine Person in jeder Situation ein selbstbestimmtes 
Handlungssubjekt? Unterliegt sie nicht auch inneren und äußeren Zwän-
gen, die eigene Entscheidungen unmöglich machen. Wie weit kann sie 
sich solchen Zwängen widersetzen? Und wie weit ist sie ihnen genauso 
ausgeliefert wie ein Tier? Genau diese Fragen rückten durch den Verweis 
auf die Würde und das „moralische Sein“ in den Mittelpunkt und wurden 
im 13. und 14. Jahrhundert ausführlich diskutiert. Sie sollen in den Ka-
piteln V und VI näher geprüft werden. Schon hier lässt sich aber festhal-
ten, dass die mittelalterlichen Autoren weit über eine rein metaphysische 
Betrachtungsweise hinausgingen. Schon lange vor Locke waren sie sich 
bewusst, dass eine Person immer auch ein Handlungssubjekt ist, das von 
anderen (und natürlich auch von sich selbst) moralisch bewertet werden 
kann. Oder in Lockes Worten ausgedrückt: Sie waren sich bewusst, dass 
der Begriff der Person ein forensischer Begriff ist, der Akteure in einem 
moralischen Raum bezeichnet.37

Wie die vier genannten Ausgangspunkte zeigen, waren die mittelalter-
lichen Debatten von Anfang an äußerst vielschichtig und berücksichtigten 
die metaphysische, die psychologische und die handlungstheoretische 
Dimension einer Person. Einzig und allein aufgrund der vier genannten 
Definitionen war natürlich noch nicht klar, worin diese Dimensionen be-
stehen und wie sie genau zusammenhängen. Die Debatten dienten dazu, 
hier Klarheit zu schaffen und deutlich zu machen, warum eine Person 
eine individuelle Substanz ist, die reflektiert und selbstbestimmt handelt, 
aber auch warum sie über die Zeit hinweg eine Identität bewahrt. In den 
folgenden Kapiteln soll untersucht werden, welche Erklärungsmodelle 
die scholastischen Autoren entwickelten, um genau diese systematischen 
Probleme zu lösen.

§ 3  Methodische Vorbemerkungen

Die Analysen in diesem Buch setzen in der Mitte des 13. Jahrhunderts 
an und konzentrieren sich auf Debatten, die vornehmlich in Paris und 
Oxford zwischen 1256 (Beginn der Lehrtätigkeit Thomas von Aquins in 
Paris) und 1324 (Ende der Lehrtätigkeit Wilhelm von Ockhams in Ox-
ford) geführt wurden. Damit wird natürlich nur ein kleiner Ausschnitt 
aus einer umfangreichen und langen scholastischen Diskussion berück-
sichtigt. Das Ziel dieses Buches besteht aber nicht darin, eine vollständige 

37  Vgl. Essay II.xxvii.26 (ed. Nidditch, 346).

3.revision_Phil_Abh_Perler.indd   20 17.11.2019   11:53:41




