
Birnbacher | Schopenhauer





Dieter Birnbacher
Schopenhauer
Eine Einführung

Reclam



2., erweiterte und bibliografisch ergänzte Auflage

Reclams Universal-Bibliothek Nr. 19696
2009, 2020 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,  
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Kösel GmbH & Co. KG,  
Am Buchweg 1, 87452 Altusried-Krugzell
Printed in Germany 2020
Reclam, Universal-Bibliothek und  
Reclams Universal-Bibliothek sind eingetragene Marken  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-019696-0

Auch als E-Book erhältlich

www.reclam.de



� Inhalt  5

Inhalt

Schopenhauer – ein Denker des Übergangs  7
Schopenhauer – ein Denker der Gegensätze  21
Anthropologie des Willens: die sekundäre Rolle der 

Vernunft  33
»Wille« als allgemeine Dynamik  56
Schopenhauer als Analytiker I: der Satz vom Grund  72
Schopenhauer als Analytiker II: Freiheitstheorie  86
Schopenhauer als Analytiker III: Sprachkritik  103
Leiden und Erlösung vom Leiden  117
Mitleidsethik  154

Kommentierte Bibliografie  175
Schlüsselbegriffe  182
Zeittafel  183





� Schopenhauer – ein Denker des Übergangs  7

Schopenhauer – ein Denker des Übergangs

Arthur Schopenhauer (1788–1860) ist ein Denker des Über-
gangs, bei ihm vermischt sich Altes mit radikal Neuem. 
Auf der einen Seite steht sein Denken in der Tradition der 
neuzeitlichen Metaphysik und insbesondere der Transzen-
dentalmetaphysik Kants. Auf der anderen Seite macht sich 
in seiner Philosophie ein gänzlich neuer Typ philosophi-
schen Denkens geltend, für den sich die Bezeichnung 
»existenz-philosophisch« eingebürgert hat. Der Beginn 
dieser Existenzphilosophie wird in den Darstellungen zur 
Geschichte der Philosophie auf einen Philosophen zurück-
geführt, der zu der auf Schopenhauer folgenden Generation 
gehört: auf Sören Kierkegaard.

Schopenhauer sah sich selbst zeitlebens als der Nach
folger Kants, der dessen philosophisches Vermächtnis am 
reinsten fortführte, unverfälschter jedenfalls als die deut-
schen Idealisten Fichte, Schelling und Hegel, die für sich 
dasselbe beanspruchten. Schopenhauer war in vielerlei 
Hinsicht ein außerordentlich loyaler Kantianer. Er wahrte 
seinem Vorbild nicht nur dadurch die Treue, dass er das 
Ideal des Selbstdenkens für sich für ebenso verbindlich 
hielt, wie es Kant getan hatte, sondern auch dadurch, dass 
er – aus heutiger Sicht gelegentlich bemerkenswert unkri-
tisch  – zentrale Lehrstücke der kantischen Philosophie 
übernahm. So übernimmt er in der Metaphysik Kants The-
se, dass die in Raum und Zeit ausgedehnte Welt bloße Er-
scheinung, »Vorstellung« ist und als Objekt der Wahrneh-
mung ihrer Existenz und Beschaffenheit nach unauflöslich 
von der Existenz und dem Erkenntnisapparat des Subjekts 
abhängt. Die raumzeitliche Erscheinungswelt hat nur inso-



8  Schopenhauer – ein Denker des Übergangs

weit Bestand, als sie von einem Subjekt wahrgenommen 
wird: kein Objekt ohne Subjekt. Von Kant übernimmt er 
zugleich die dazu komplementäre These, dass sich das Sub-
jekt als solches nur denken kann, wenn diesem eine als un-
abhängig gedachte Erscheinungswelt gegenübersteht. Das 
Subjekt weiß von sich nur, indem es sich von der Welt der 
Erscheinungen absetzt: kein Subjekt ohne Objekt. Und wie 
für Kant ist auch für Schopenhauer das Subjekt  – parado-
xerweise, da ja die Existenz der Erscheinungswelt von ihm 
abhängen soll – insubstanziell. Das Subjekt, von dessen Er-
kenntnisvermögen Existenz und Struktur der Erschei-
nungswelt abhängen sollen, ist keine substanzielle Seele 
oder ein wie immer gearteter individueller Geist, der das 
Ende der Erscheinungswelt im Tod überdauern könnte, 
sondern ein ontologisches Nichts, ein Konstrukt unseres 
Denkens, dazu bestimmt, uns unsere jeweils persönliche 
Perspektive auf die Welt verständlich zu machen.

In der Erkenntnistheorie übernimmt Schopenhauer 
Kants Auffassung, dass die Zustände der Erscheinungswelt 
notwendig kausal miteinander verknüpft sind. Das Kausal-
prinzip, nach dem sich für jede Veränderung in der Welt 
eine zeitlich vorhergehende Ursache finden lässt, die sie 
unausweichlich macht, gilt für Schopenhauer ebenso lü-
ckenlos wie für Kant, und beide stimmen darin überein, 
dass die Geltung dieses Prinzips strikt auf die raumzeitliche 
Erscheinungswelt beschränkt ist. Es gilt für die Phänomene 
der Natur sowie für die Phänomene des Seelenlebens, aber 
nicht für das, was sich möglicherweise als durch die Erfah-
rung unerreichbares »Ding an sich« hinter beiden verbirgt.

In der Ethik übernimmt Schopenhauer die kantische 
Auffassung, dass für den moralischen Wert einer Hand-



� Schopenhauer – ein Denker des Übergangs  9

lung ausschließlich die der Handlung zugrunde liegenden 
Motive entscheidend sind, nicht der von einer Handlung 
exemplifizierte Handlungstyp oder die Handlungsfolgen. 
In der Ästhetik variiert er Kants Lehre vom »interesselosen 
Wohlgefallen«, das weder auf Besitz noch auf Triebbefrie-
digung zielt.

Seinem Vorbild Kant folgt Schopenhauer vor allem aber 
auch in der Art und Weise, in der er seine Philosophie ins-
gesamt anlegt, nämlich als ein umfassendes philosophi-
sches System, das aus einem einzigen zentralen Gedanken 
heraus entwickelt ist und diesen in alle Unterdisziplinen 
der Philosophie hinein entfaltet und ausdifferenziert. 
Schopenhauer möchte  – nicht anders als seine erklärten 
Gegner, die deutschen Idealisten  – das Ganze der Erfah-
rung in einen übergreifenden Sinnzusammenhang einord-
nen und die Vielfalt der Weltstrukturen mit wenigen 
grundlegenden Kategorien erfassen. Der Maßstab, an dem 
sich dieses Denken ausrichtet, ist derselbe, den auch andere 
Systemdenker für sich reklamiert haben: größtmögliche 
Einheit, Geschlossenheit und Vollständigkeit. Dazu passt, 
dass sich Schopenhauer in seinen gelegentlichen Refle
xionen über den historischen Standort seiner Philosophie 
ganz selbstverständlich in die Traditionslinie der großen 
Systematiker Platon, Aristoteles, Descartes, Spinoza und 
Kant einordnet.

Aber auf der anderen Seite meldet sich in Schopenhauers 
Philosophie etwas gänzlich Neues zu Wort: eine Form von 
Philosophie, die in nahezu allem mit dem Systemdenken 
Kants und seiner unmittelbaren Nachfolger scharf kontras-
tiert. Diese Form der Philosophie ist hochgradig subjektiv, 
individuell, existenziell. In ihr versucht sich ein Individu-



10  Schopenhauer – ein Denker des Übergangs

um in philosophischen Begriffen über seine höchstpersön-
liche Existenz klarzuwerden, sich mit seiner individuellen 
Erfahrung der Welt auseinanderzusetzen und seiner urei-
gensten Betroffenheit von den Zumutungen der Welt (vor 
allem seiner unausweichlichen Endlichkeit) Ausdruck zu 
geben. Schopenhauer philosophiert nicht nur als Systema-
tiker, sondern auch existenziell. Das zeigt sich unter ande-
rem darin, dass sein Denken – ähnlich wie das von Kierke-
gaard und Nietzsche, die in dieser Hinsicht seine unmittel-
barsten Nachfolger sind  – in unübersehbarer Weise von 
seiner Persönlichkeit und seiner persönlichen Lebenserfah-
rung geprägt ist. Schopenhauers Philosophie gibt nicht nur 
seinen Gedanken Ausdruck, sondern auch seinen inners-
ten Gefühlen, teils bewusst und absichtlich, teils unfrei-
willig. Kaum ein anderer Philosoph begegnet dem Leser so 
unmittelbar als Mensch, und nicht nur als Lehrer oder Ge-
lehrter, wie Schopenhauer. Nicht ohne Grund wählte 
Nietzsche für die dritte seiner Unzeitgemäßen Betrachtun­
gen den Titel »Schopenhauer als Erzieher« und nicht etwa 
»Schopenhauer als Lehrer«. Schopenhauer spricht den Le-
ser direkt an, unverstellt und ohne sich hinter einer Maske 
zu verstecken. Er behält »nichts auf dem Herzen«. Der Le-
ser wird, ob er will oder nicht, hineingezogen in eine unge-
wöhnlich freie, aber auch ungewöhnlich von Nöten, Ängs-
ten, Einsamkeit und Depressionen belastete Existenz. Das 
ließe sich mit vielen Textstellen illustrieren. Aufschluss-
reich ist etwa die folgende, in der Schopenhauer zu erklä-
ren versucht, warum er sich stets um einen leichten und 
eingängigen Schreibstil bemüht, wobei er die Einsamkeit, 
in die er sich durch seine stolze Distanzierung von den 
Mitmenschen begeben hat, nicht verleugnen kann:



� Schopenhauer – ein Denker des Übergangs  11

»Der schöne und gedankenreiche Geist [wird] sich im-
mer auf die natürlichste, unumwundenste, einfachste 
Weise ausdrücken, bestrebt, wenn es irgend möglich ist, 
seine Gedanken Andern mitzutheilen, um dadurch die 
Einsamkeit, die er in einer Welt wie dieser empfinden 
muß, sich zu erleichtern.« (I, 291)

Fern davon, sich in die dünne Luft der Abstraktion oder in 
die olympische Gelassenheit einer kontemplativen Ge-
samtsicht der Welt zu begeben, ist dieses Denken expressiv 
und durchaus auch aggressiv. Es springt den Leser an, ähn-
lich wie Schopenhauer auf einigen der von ihm überliefer-
ten Fotografien den Betrachter anspringen zu wollen 
scheint. Dieses Denken richtet sich nicht nur an den Kopf, 
sondern auch an das Herz, an das fremde wie das eigene. Es 
sucht für sich selbst wie für den Leser nach der intellektuell 
und emotional befriedigenden Lösung der aufgeworfenen 
Probleme. Es will nicht nur belehren, es will vielmehr, wie 
Schopenhauer ausdrücklich festgehalten hat (IX, 15), auch 
erschüttern, und es greift dazu auf Ausdrucksmittel zu-
rück, wie sie sich ansonsten nur in der Literatur finden: auf 
suggestive Bilder, lapidare Sentenzen, paradoxe Zuspit-
zungen und auch auf beißenden Spott. An vielen Stellen 
bedient sich Schopenhauer ganz bewusst der Mittel der ka-
rikaturhaften Übertreibung, nicht zuletzt, um seine Leser 
durch die Konfrontation mit seinem Leiden aus ihrer intel-
lektuellen und emotionalen Lethargie wachzurütteln (ähn-
lich wie später Nietzsche seine Leser durch die Konfronta-
tion mit seinen körperlichen Schmerzzuständen wachrüt-
telt). So kommt es gelegentlich zu scheinbar verstiegenen 
und absurden Zuspitzungen wie der gegen den »Optimis-



12  Schopenhauer – ein Denker des Übergangs

ten« Leibniz gerichteten Behauptung, die Welt sei nicht 
nur schlecht, sie sei die schlechteste aller möglichen, eine 
schlechtere könne nicht einmal gedacht werden. (IV, 684)

Zwei verschiedenen und sogar gegensätzlichen Model-
len des Philosophierens zu folgen, ist eine riskante Angele-
genheit; und wie riskant sie ist, zeigt sich in den zahlrei-
chen und zu Recht gerügten Spannungen, Widersprüchen 
und Unstimmigkeiten dieses Denkens. Schopenhauers 
methodische Ambivalenz zeigt sich auch in seiner Meta-
philosophie, also in seinem philosophischen Nachdenken 
über das Philosophieren selbst. In seinen Reflexionen über 
sein eigenes Vorgehen hat er seine Methodenideale mehr-
fach ausdrücklich benannt, ohne sie allerdings so, wie es 
der Sache nach erforderlich gewesen wäre, voneinander zu 
unterscheiden. Als Systemdenker versucht Schopenhauer 
im Gefolge Kants dem Modell einer sich als Wissenschaft 
verstehenden Philosophie zu folgen und die Metaphysik 
fern aller bloßen Spekulation auf dieselbe feste Grundlage 
zu stellen, auf der die theoretischen Wissenschaften ste-
hen: einerseits auf unbezweifelbare und mit der bloßen 
Vernunft einsehbare Prinzipien a priori, andererseits auf 
die Methode der Induktion. Die Prinzipien a priori sollen 
sich entweder aus der Logik oder – als transzendentale Be-
dingungen – aus der Möglichkeit der Erfahrung überhaupt 
ergeben. Die Induktion hingegen soll sich auf dieselben Er-
fahrungstatsachen stützen, auf die sich auch die Wissen-
schaften berufen. Der Philosophie wird die Aufgabe zuge-
wiesen, die Welt in ähnlicher Weise zu erklären, wie es die 
theoretischen Naturwissenschaften tun. Obwohl die in 
den jeweiligen Erklärungen herangezogenen Theorien und 
Hypothesen ihrem Gehalt nach ein gutes Stück über die Er-



� Schopenhauer – ein Denker des Übergangs  13

fahrungswelt hinausreichen und Entitäten und Gesetzmä-
ßigkeiten postulieren, die der Erfahrung unzugänglich 
sind, sollen diese doch in der Erfahrung verankert und an-
hand der Erfahrung indirekt überprüfbar sein. Schopen-
hauer nimmt mit dieser Funktionsbestimmung der Philo-
sophie im Kern das Modell der »Vermutungsmetaphysik« 
vorweg, das erst im späteren 19. Jahrhundert zur Entfaltung 
kommen sollte und seit Oswald Külpe als »induktive Meta-
physik« bekannt ist. Wie bei den Philosophen, die auf diese 
Weise zu Nachfolgern Schopenhauers wurden (unter ih-
nen Gustav Theodor Fechner, Eduard von Hartmann, 
Alfred North Whitehead und Karl Popper), ist das indukti-
ve Modell bereits bei Schopenhauer von der Idee geleitet, 
damit in der Philosophie ähnliche Fortschritte zu machen 
wie bei den Naturwissenschaften und die Metaphysik von 
der Beliebigkeit zu befreien, die sie in Schopenhauers Au-
gen bei den spekulativen Konstruktionen der Metaphysiker 
unter seinen Zeitgenossen angenommen hat. Außerdem 
versprach sich Schopenhauer von diesem Modell eine radi-
kalere Loslösung der Philosophie von Religion und Theolo-
gie, als sie Kant und die Nachkantianer gewagt hatten.

Wie sieht das von Schopenhauer entwickelte Modell ei-
ner induktiven Metaphysik im Einzelnen aus? Zunächst 
soll die Philosophie dadurch, dass sie eine induktive Grund-
lage erhält, keineswegs auf bloße Beschreibung verpflichtet 
werden. Sie soll weiterhin Theorien und Hypothesen ent-
wickeln, die über den Bereich des Erfahrbaren hinausgehen 
und ins Transzendente vorstoßen. Aber diese Grenzüber-
schreitung soll stets nur so weit gehen, dass die Theorien 
und Hypothesen durch die Gegebenheiten der Erfahrungs-
welt, auch wenn diese nicht unmittelbar als Prüfinstanzen 


