Birnbacher | Schopenhauer






Dieter Birnbacher
Schopenhauer

Eine Einfithrung

Reclam



2., erweiterte und bibliografisch erginzte Auflage

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr.19696
2009, 2020 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,
Siemensstraf3e 32, 71254 Ditzingen

Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Késel GmbH & Co. KG,

Am Buchweg 1, 87452 Altusried-Krugzell

Printed in Germany 2020

RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und
RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-019696-0

Auch als E-Book erhiltlich

www.reclam.de



Inhalt

Schopenhauer - ein Denker des Ubergangs 7

Schopenhauer - ein Denker der Gegensitze 21

Anthropologie des Willens: die sekundire Rolle der
Vernunft 33

»Wille« als allgemeine Dynamik 56

Schopenhauer als Analytiker 1: der Satz vom Grund 72

Schopenhauer als Analytiker 11: Freiheitstheorie 86

Schopenhauer als Analytiker 111: Sprachkritik 103

Leiden und Erlésung vom Leiden 117

Mitleidsethik 154

Kommentierte Bibliografie 175

Schliisselbegriffe 182
Zeittafel 183

Inhalt






Schopenhauer — ein Denker des Ubergangs

Arthur Schopenhauer (1788-1860) ist ein Denker des Uber-
gangs, bei ihm vermischt sich Altes mit radikal Neuem.
Auf der einen Seite steht sein Denken in der Tradition der
neuzeitlichen Metaphysik und insbesondere der Transzen-
dentalmetaphysik Kants. Auf der anderen Seite macht sich
in seiner Philosophie ein ginzlich neuer Typ philosophi-
schen Denkens geltend, fiir den sich die Bezeichnung
rexistenz-philosophisch« eingebiirgert hat. Der Beginn
dieser Existenzphilosophie wird in den Darstellungen zur
Geschichte der Philosophie auf einen Philosophen zurtick-
gefiihrt, der zu der auf Schopenhauer folgenden Generation
gehort: auf Soren Kierkegaard.

Schopenhauer sah sich selbst zeitlebens als der Nach-
folger Kants, der dessen philosophisches Vermichtnis am
reinsten fortfiihrte, unverfalschter jedenfalls als die deut-
schen Idealisten Fichte, Schelling und Hegel, die fiir sich
dasselbe beanspruchten. Schopenhauer war in vielerlei
Hinsicht ein auf3erordentlich loyaler Kantianer. Er wahrte
seinem Vorbild nicht nur dadurch die Treue, dass er das
Ideal des Selbstdenkens fiir sich fiir ebenso verbindlich
hielt, wie es Kant getan hatte, sondern auch dadurch, dass
er — aus heutiger Sicht gelegentlich bemerkenswert unkri-
tisch — zentrale Lehrstiicke der kantischen Philosophie
tibernahm. So iibernimmt er in der Metaphysik Kants The-
se, dass die in Raum und Zeit ausgedehnte Welt blof3e Er-
scheinung, »Vorstellung« ist und als Objekt der Wahrneh-
mung ihrer Existenz und Beschaffenheit nach unauflgslich
von der Existenz und dem Erkenntnisapparat des Subjekts
abhingt. Die raumzeitliche Erscheinungswelt hat nur inso-

Schopenhauer - ein Denker des Ubergangs 7



weit Bestand, als sie von einem Subjekt wahrgenommen
wird: kein Objekt ohne Subjekt. Von Kant tibernimmt er
zugleich die dazu komplementire These, dass sich das Sub-
jekt als solches nur denken kann, wenn diesem eine als un-
abhingig gedachte Erscheinungswelt gegeniibersteht. Das
Subjekt weifs von sich nur, indem es sich von der Welt der
Erscheinungen absetzt: kein Subjekt ohne Objekt. Und wie
fir Kant ist auch fir Schopenhauer das Subjekt — parado-
xerweise, da ja die Existenz der Erscheinungswelt von ihm
abhingen soll — insubstanziell. Das Subjekt, von dessen Er-
kenntnisvermégen Existenz und Struktur der Erschei-
nungswelt abhingen sollen, ist keine substanzielle Seele
oder ein wie immer gearteter individueller Geist, der das
Ende der Erscheinungswelt im Tod iiberdauern konnte,
sondern ein ontologisches Nichts, ein Konstrukt unseres
Denkens, dazu bestimmt, uns unsere jeweils personliche
Perspektive auf die Welt verstindlich zu machen.

In der Erkenntnistheorie {ibernimmt Schopenhauer
Kants Auffassung, dass die Zustinde der Erscheinungswelt
notwendig kausal miteinander verkniipft sind. Das Kausal-
prinzip, nach dem sich fiir jede Verdnderung in der Welt
eine zeitlich vorhergehende Ursache finden lasst, die sie
unausweichlich macht, gilt fiir Schopenhauer ebenso li-
ckenlos wie fiir Kant, und beide stimmen darin tiberein,
dass die Geltung dieses Prinzips strikt auf die raumzeitliche
Erscheinungswelt beschrinkt ist. Es gilt fiir die Phanomene
der Natur sowie fiir die Phanomene des Seelenlebens, aber
nicht fir das, was sich méglicherweise als durch die Erfah-
rung unerreichbares »Ding an sich« hinter beiden verbirgt.

In der Ethik iibernimmt Schopenhauer die kantische
Auffassung, dass fiir den moralischen Wert einer Hand-

8 Schopenhauer - ein Denker des Ubergangs



lung ausschlieflich die der Handlung zugrunde liegenden
Motive entscheidend sind, nicht der von einer Handlung
exemplifizierte Handlungstyp oder die Handlungsfolgen.
In der Asthetik variiert er Kants Lehre vom »interesselosen
Wohlgefallen«, das weder auf Besitz noch auf Triebbefrie-
digung zielt.

Seinem Vorbild Kant folgt Schopenhauer vor allem aber
auch in der Art und Weise, in der er seine Philosophie ins-
gesamt anlegt, namlich als ein umfassendes philosophi-
sches System, das aus einem einzigen zentralen Gedanken
heraus entwickelt ist und diesen in alle Unterdisziplinen
der Philosophie hinein entfaltet und ausdifferenziert.
Schopenhauer mochte — nicht anders als seine erklarten
Gegner, die deutschen Idealisten — das Ganze der Erfah-
rung in einen iibergreifenden Sinnzusammenhang einord-
nen und die Vielfalt der Weltstrukturen mit wenigen
grundlegenden Kategorien erfassen. Der Maf3stab, an dem
sich dieses Denken ausrichtet, ist derselbe, den auch andere
Systemdenker fiir sich reklamiert haben: gréfstmogliche
Einheit, Geschlossenheit und Vollstindigkeit. Dazu passt,
dass sich Schopenhauer in seinen gelegentlichen Refle-
xionen iber den historischen Standort seiner Philosophie
ganz selbstverstindlich in die Traditionslinie der grof3en
Systematiker Platon, Aristoteles, Descartes, Spinoza und
Kant einordnet.

Aber auf der anderen Seite meldet sich in Schopenhauers
Philosophie etwas ginzlich Neues zu Wort: eine Form von
Philosophie, die in nahezu allem mit dem Systemdenken
Kants und seiner unmittelbaren Nachfolger scharf kontras-
tiert. Diese Form der Philosophie ist hochgradig subjektiv,
individuell, existenziell. In ihr versucht sich ein Individu-

Schopenhauer - ein Denker des Ubergangs 9



um in philosophischen Begriffen tiber seine hochstperson-
liche Existenz klarzuwerden, sich mit seiner individuellen
Erfahrung der Welt auseinanderzusetzen und seiner urei-
gensten Betroffenheit von den Zumutungen der Welt (vor
allem seiner unausweichlichen Endlichkeit) Ausdruck zu
geben. Schopenhauer philosophiert nicht nur als Systema-
tiker, sondern auch existenziell. Das zeigt sich unter ande-
rem darin, dass sein Denken — dhnlich wie das von Kierke-
gaard und Nietzsche, die in dieser Hinsicht seine unmittel-
barsten Nachfolger sind — in uniibersehbarer Weise von
seiner Personlichkeit und seiner personlichen Lebenserfah-
rung gepragt ist. Schopenhauers Philosophie gibt nicht nur
seinen Gedanken Ausdruck, sondern auch seinen inners-
ten Gefiihlen, teils bewusst und absichtlich, teils unfrei-
willig. Kaum ein anderer Philosoph begegnet dem Leser so
unmittelbar als Mensch, und nicht nur als Lehrer oder Ge-
lehrter, wie Schopenhauer. Nicht ohne Grund wihlte
Nietzsche fiir die dritte seiner Unzeitgemdfen Betrachtun-
gen den Titel »Schopenhauer als Erzieher« und nicht etwa
»Schopenhauer als Lehrer«. Schopenhauer spricht den Le-
ser direkt an, unverstellt und ohne sich hinter einer Maske
zu verstecken. Er behilt nnichts auf dem Herzen«. Der Le-
ser wird, ob er will oder nicht, hineingezogen in eine unge-
wohnlich freie, aber auch ungewohnlich von Néten, Angs-
ten, Einsamkeit und Depressionen belastete Existenz. Das
lief3e sich mit vielen Textstellen illustrieren. Aufschluss-
reich ist etwa die folgende, in der Schopenhauer zu erkli-
ren versucht, warum er sich stets um einen leichten und
eingingigen Schreibstil bemiiht, wobei er die Einsamkeit,
in die er sich durch seine stolze Distanzierung von den
Mitmenschen begeben hat, nicht verleugnen kann:

10 Schopenhauer - ein Denker des Ubergangs



»Der schone und gedankenreiche Geist [wird] sich im-
mer auf die natiirlichste, unumwundenste, einfachste
Weise ausdriicken, bestrebt, wenn es irgend moglich ist,
seine Gedanken Andern mitzutheilen, um dadurch die
Einsamkeit, die er in einer Welt wie dieser empfinden
mufs, sich zu erleichtern.« (1, 291)

Fern davon, sich in die diinne Luft der Abstraktion oder in
die olympische Gelassenheit einer kontemplativen Ge-
samtsicht der Welt zu begeben, ist dieses Denken expressiv
und durchaus auch aggressiv. Es springt den Leser an, dhn-
lich wie Schopenhauer auf einigen der von ihm tberliefer-
ten Fotografien den Betrachter anspringen zu wollen
scheint. Dieses Denken richtet sich nicht nur an den Kopf,
sondern auch an das Herz, an das fremde wie das eigene. Es
sucht fiir sich selbst wie fiir den Leser nach der intellektuell
und emotional befriedigenden Lésung der aufgeworfenen
Probleme. Es will nicht nur belehren, es will vielmehr, wie
Schopenhauer ausdriicklich festgehalten hat (1%, 15), auch
erschiittern, und es greift dazu auf Ausdrucksmittel zu-
riick, wie sie sich ansonsten nur in der Literatur finden: auf
suggestive Bilder, lapidare Sentenzen, paradoxe Zuspit-
zungen und auch auf beifSenden Spott. An vielen Stellen
bedient sich Schopenhauer ganz bewusst der Mittel der ka-
rikaturhaften Ubertreibung, nicht zuletzt, um seine Leser
durch die Konfrontation mit seinem Leiden aus ihrer intel-
lektuellen und emotionalen Lethargie wachzuritteln (dhn-
lich wie spiter Nietzsche seine Leser durch die Konfronta-
tion mit seinen korperlichen Schmerzzustinden wachriit-
telt). So kommt es gelegentlich zu scheinbar verstiegenen
und absurden Zuspitzungen wie der gegen den »Optimis-

Schopenhauer - ein Denker des Ubergangs 11



ten« Leibniz gerichteten Behauptung, die Welt sei nicht
nur schlecht, sie sei die schlechteste aller moglichen, eine
schlechtere konne nicht einmal gedacht werden. (1v, 684)
Zwei verschiedenen und sogar gegensitzlichen Model-
len des Philosophierens zu folgen, ist eine riskante Angele-
genheit; und wie riskant sie ist, zeigt sich in den zahlrei-
chen und zu Recht gertigten Spannungen, Widerspriichen
und Unstimmigkeiten dieses Denkens. Schopenhauers
methodische Ambivalenz zeigt sich auch in seiner Meta-
philosophie, also in seinem philosophischen Nachdenken
tiber das Philosophieren selbst. In seinen Reflexionen iiber
sein eigenes Vorgehen hat er seine Methodenideale mehr-
fach ausdriicklich benannt, ohne sie allerdings so, wie es
der Sache nach erforderlich gewesen wire, voneinander zu
unterscheiden. Als Systemdenker versucht Schopenhauer
im Gefolge Kants dem Modell einer sich als Wissenschaft
verstehenden Philosophie zu folgen und die Metaphysik
fern aller blof3en Spekulation auf dieselbe feste Grundlage
zu stellen, auf der die theoretischen Wissenschaften ste-
hen: einerseits auf unbezweifelbare und mit der blof3en
Vernunft einsehbare Prinzipien a priori, andererseits auf
die Methode der Induktion. Die Prinzipien a priori sollen
sich entweder aus der Logik oder - als transzendentale Be-
dingungen — aus der Moglichkeit der Erfahrung iiberhaupt
ergeben. Die Induktion hingegen soll sich auf dieselben Er-
fahrungstatsachen stiitzen, auf die sich auch die Wissen-
schaften berufen. Der Philosophie wird die Aufgabe zuge-
wiesen, die Welt in ihnlicher Weise zu erkliren, wie es die
theoretischen Naturwissenschaften tun. Obwohl die in
den jeweiligen Erklirungen herangezogenen Theorien und
Hypothesen ihrem Gehalt nach ein gutes Stiick {iber die Er-

12 Schopenhauer - ein Denker des Ubergangs



fahrungswelt hinausreichen und Entititen und Gesetzma-
Rigkeiten postulieren, die der Erfahrung unzuginglich
sind, sollen diese doch in der Erfahrung verankert und an-
hand der Erfahrung indirekt iiberpriifbar sein. Schopen-
hauer nimmt mit dieser Funktionsbestimmung der Philo-
sophie im Kern das Modell der »Vermutungsmetaphysik«
vorweg, das erstim spiteren 19. Jahrhundert zur Entfaltung
kommen sollte und seit Oswald Kiilpe als »induktive Meta-
physik« bekannt ist. Wie bei den Philosophen, die auf diese
Weise zu Nachfolgern Schopenhauers wurden (unter ih-
nen Gustav Theodor Fechner, Eduard von Hartmann,
Alfred North Whitehead und Karl Popper), ist das indukti-
ve Modell bereits bei Schopenhauer von der Idee geleitet,
damit in der Philosophie dhnliche Fortschritte zu machen
wie bei den Naturwissenschaften und die Metaphysik von
der Beliebigkeit zu befreien, die sie in Schopenhauers Au-
gen bei den spekulativen Konstruktionen der Metaphysiker
unter seinen Zeitgenossen angenommen hat. Auflerdem
versprach sich Schopenhauer von diesem Modell eine radi-
kalere Loslosung der Philosophie von Religion und Theolo-
gie, als sie Kant und die Nachkantianer gewagt hatten.

Wie sieht das von Schopenhauer entwickelte Modell ei-
ner induktiven Metaphysik im Einzelnen aus? Zunichst
soll die Philosophie dadurch, dass sie eine induktive Grund-
lage erhilt, keineswegs auf blofSe Beschreibung verpflichtet
werden. Sie soll weiterhin Theorien und Hypothesen ent-
wickeln, die iiber den Bereich des Erfahrbaren hinausgehen
und ins Transzendente vorstofSen. Aber diese Grenziiber-
schreitung soll stets nur so weit gehen, dass die Theorien
und Hypothesen durch die Gegebenheiten der Erfahrungs-
welt, auch wenn diese nicht unmittelbar als Priifinstanzen

Schopenhauer - ein Denker des Ubergangs 13



