
Cover



Mystische Texte 
Taschenbuchreihe Band 2

Mystik, verstanden als Weg zur Erfahrung und Erkennt-
nis Gottes und der transzendenten Wirklichkeit  im Sin-
ne einer vollständigen Bewusstwerdung, ist letztlich  die 
Essenz und Grundlage aller Weisheit und der Kern 
sämtlicher Religionen.

Mystiker streben die unmittelbare Erkenntnis der 
Wirklichkeit an, eine Erkenntnis, die nicht durch äußere 
Objekte oder Dogmen verfälscht wird. Sie wurden oft 
verkürzt als Wahrsager, Hellsichtige, Visionäre oder gar 
als weltabgewandte Träumer bezeichnet.

Jedoch sollen „wahre Mystikerinnen und Mystiker“ nach 
Sicht des Religionsgelehrten und Sufi-Mystikers Hazrat 
Inayat Khan „inspirierte Künstler, wunderbare Wissen-
schaftlerinnen oder einflussreiche Politiker sein. Sie 
sollten genauso qualifiziert im Geschäftsleben, in der 
Industrie, im sozialen und politischen Leben sein wie 
materiell ausgerichtete Menschen.“

Gerade in unserer heutigen Zeit, wo eine Besinnung auf 
den Urgrund unseres Menschseins nötiger scheint denn 
je, wollen wir mit der Reihe „Mystische Texte“ Impulse 
geben für eine tiefere und umfassendere Sichtweise 
auf das Leben. Jenseits religiöser Dogmen geben sie 
einen kleinen „Vorgeschmack“ auf weitere tiefgründige 
Weisheitsschriften des Verlags.



Hazrat Inayat Khan

GEBET
Atem der Seele



Titel der englischen Originalausgabe: 
„Prayer“ aus „Unity of Religious Ideals“
Band IX der Gesamtausgabe
„The Sufi Massage of Hazrat Inayat Khan“
Barrie & Rockliff, London, 1963

Hazrat Inayat Khan
Gebet – Atem der Seele
Mystische Texte Band 2
Auswahl der Gebete: 
Karima Sen Gupta; Der Inayati Orden; Sufi Ruhaniat
Übersetzung: Wolfgang Meuthen und Karima Sen Gupta
Weibliche Gestalten im Gebet Salawat: Ischtar Marita Dvořák
Redaktion: Uta Maria Baur
Umschlag: Martina Berge, www.martinaberge.de
Satz: Josef Ries
Ornamentmuster Umschlag: AdobeStock (303661813)
5. überarb. Ausgabe 2020

Verlag Heilbronn
Polling
Verkehrsnummer 14894
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de

ISBN: 978-3-936246-42-1
Alle Rechte vorbehalten, © Verlag Heilbronn
Gedruckt in Tschechien



Inhalt

Einführung				    7  

Aspekte des Gebets	 11  

Formen des Gebets		  19

Stufen des Gebets			   29

Gebet der Verherrlichung 
Gottes in der Natur	 45

Gebet der Philosophinnen 
und Mystiker		  51

Epilog				    55

Gebete				    57

Worterklärungen			   100

Anhang: 
Weibliche Gestalten im Gebet Salawat	 101

Hazrat Inayat Khan			   108

Links | Kontakte			  110

Bücher Verlag Heilbronn	 		  111



6

Gebet ist die Ausdehnung
des begrenzten Wesens
ins Unbegrenzte,
die Annäherung der Seele an Gott.
Neil Douglas-Klotz (Saadi)



7

Einführung

Beten ist das Atmen der Seele und das Gespräch des 
Menschen mit Gott. Es ist die geheimnisvollste und 
intimste Verbindung mit dem Schöpfer des Univer-
sums. Wir Menschen sprechen Gott aus der Herzens-
nähe mit DU an und sagen ihm alles, was uns 
bedrückt, bewegt und beglückt. Wir können unser 
Gebet improvisieren oder uralte, geheiligte Gebetsri-
tuale benutzen, die seit hundert Generationen gebetet 
werden, und die seit alters her Gültigkeit haben. Wir 
können ein Gebet hinaus schreien, es singen, flüstern 
oder nur in Gedanken bewegen. Wir können es mit 
Bewegung, Tanz und Musik begleiten. Frühe Christen 
erhoben die Arme zum Gebet, Katholiken und Ortho-
doxe bekreuzigen sich, Protestanten falten die Hände, 
Muslime knien gegen Mekka und neigen sich zur 
Erde, Hindus legen die zusammengelegten Hände an 
die Stirn. Immer ist es die Haltung der Hingabe, des 
Grußes, der Ehrfurcht.

Auf jedem mystischen Weg steht das Gebet mit sei-
nen verschiedenen Aspekten im Mittelpunkt der spi-
rituellen Entwicklung. Mystiker und Sufis sehen die 
Wahrheit in allen ihren Formen. Wenn sie gebeten 
werden, in einer christlichen Kirche zu beten, so sind 
sie dazu bereit. Wenn jemand sie in die Synagoge mit-
nehmen möchte, um dort auf jüdische Art zu beten, 
würden sie mitkommen; unter Muslimen würden sie 
Nimaz verrichten, wie es die Muslime tun. Im Hin-
dutempel sehen sie denselben Gott anstelle des Idols, 
und auch der Tempel Buddhas inspiriert sie. Doch ihr 



8

wahrer Tempel wird immer in ihrem Herzen sein, in 
dem ihr göttlicher Geliebter lebt. 

Mystiker betrachten Gott nicht als von sich 
getrennt. Gott ist nicht nur im ‚Himmel‘. Er ist über-
all. Sie sehen Gott im Sichtbaren wie im Unsichtba-
ren; sie erkennen ihn im Inneren wie im Äußeren. 
Darum gibt es nach ihrer Ansicht keinen Namen, in 
dem nicht Gottes Name aufleuchtet, und keine Form, 
die nicht Gott in sich birgt. 

Der indische Mystiker und Religionsgelehrte Hazrat 
Inayat Khan, auf den die Gebete und Texte in diesem 
Buch zurückgehen, war der erste, der die Sufi-Lehren 
in die westliche Welt brachte. Seit seiner Zeit im Wes-
ten betonte Inayat Khan die Einheit der religiösen Ide-
ale, die Botschaft von Liebe, Harmonie und Schönheit. 
Seine Lehren passte er der westlichen Kultur und 
Lebensweise an und prägte so den Universalen Sufis-
mus. Seinen Schülerinnen und Schülern gab er die 
Gebete in englischer Sprache, auch wenn er in Indien 
mit arabischen Sufi-Gebeten aufgewachsen war.

Wie für Mystiker und Mystikerinnen aller Zeiten 
und Länder war auch für Hazrat Inayat Khan das 
Gebet, – die Zwiesprache mit Gott – von größter 
Bedeutung. Aus der Tiefe seines Herzens schöpfte er 
Gebete. Diese begleiten uns einerseits im täglichen 
Leben, lassen aber vor allem etwas vom Geheimnis 
der echten Gotteserfahrung, der „unio mystica“, in 
unserem Innern erahnen.. 

Im vorliegenden Buch werden Aspekte, Formen und 
Stufen des Gebets dargestellt, vom Beginn der Ver-
ständigung mit Gott bis hin zur Kommunion in der 
Gegenwart Gottes. Inayat Khan lehrte, dass unsere 



9

Gebetserfahrung sich gemäß unserer Gotteserkennt-
nis ständig ändert und entwickelt. 

Die enthaltenen Gebete in englischer Original-
sprache und in der deutschen Übersetzung können 
– vor allem in der Originalsprache gesprochen – den 
Geist und Segen (Baraka) von Inayat Khan vermitteln. 
Jedes Wort eines Gebets ist dabei ein lebendiges Wort, 
wenn es aus einem lebendigen Herzen gebetet wird. 

Es sind interreligiöse Gebete für die verschiedens-
ten Situationen im Leben.

Eine Triade stellen dabei die Gebete Saum, Salat 
und Khatum dar. Inayat Khan setzte sie mit der Drei-
heit der Hindus (Trimurti) in Bezug. Brahma – die 
Schöpfung, Vishnu – der Erhalter, und Shiva – der 
Beender. Mit anderen Worten: Saum verdeutlicht das 
grundsätzliche Wesen der göttlichen Botschaft. Salat 
zeigt die Kommunikation mit Gott in Gestalt der ver-
schiedenen Meister, Heiligen und Propheten der 
jeweiligen Religionen – die Wahrheit in allen ihren 
Wesen und Formen. Kathum vergegenwärtigt schließ-
lich die Erfüllung der Botschaft. Die drei Gebete sind 
als 3 Stationen zu betrachten und waren für Morgens, 
Mittags und Abends gedacht.

In dieser Neuauflage verwendeten wir, wo es möglich 
war, eine gendergerechte Sprache. Das Wort Gott  hin-
gegen haben wir mit der grammatisch üblichen 
männlichen Form bezeichnet. Der Lesbarkeit wegen 
hoffen wir auf Verständnis für unsere Entscheidung. 

Dieses Buch ist allen gewidmet, die durch das Gebet 
eine Verbindung und eine Beziehung zu Gott suchen, 
aufbauen oder vertiefen möchten. 



Wer Gott anbetet
und den Menschen verachtet,
ist eitel.

Hazrat Inayat Khan

Gayan – Vadan – Nirtan



ASPEKTE DES GEBETS



12

Aspekte des Gebets

Es gibt verschiedene Aspekte des Gebets. Der erste ist: 
Gott Dank zu sagen für die unzähligen Wohltaten, die 
uns Tag und Nacht und in jedem Augenblick unseres 
Lebens erwiesen werden. Meist sind wir uns ihrer gar 
nicht bewusst.

Eine zweite Form des Gebets besteht darin, dass 
Menschen ihre Fehler vor dem grenzenlos vollkom-
menen Wesen ausbreiten und um göttliche Verge-
bung bitten. Auf diese Weise werden sie sich ihrer 
Begrenztheit bewusst und sie werden sich vor Gott 
dann demütig fühlen. Wenn Menschen sich vor Gott 
demütigen, verlieren sie nichts von ihrer Würde. Gott 
allein hat das Recht, vollständige Demut zu verlangen.

Demut hat noch eine andere Seite: obwohl sie die 
Menschen in ihrer Selbstgefälligkeit kränkt, kann sie 
eine Freude hervorrufen, die stolze Menschen nie-
mals erfahren können. Gerade die Demut hat einen 
besonderen Einfluss auf unsere Gefühle; es ist so, als 
ob die Tore des göttlichen Heiligtums im Herzen des 
Menschen weit geöffnet würden. Wer einen Freund 
um Vergebung bittet, kann eine Freude empfinden, 
die dem Freund vorenthalten bleibt. Nicht der Stolz, 
sondern die Demut macht in einer besonderen Weise 
froh; das sollte nie vergessen werden. Von einem 
Fürsten von Udhaipur wird folgende Geschichte 
erzählt: als er den Tod seiner Mutter betrauerte, war er 
lange Zeit vom Schmerz völlig überwältigt. Seine 
Minister und seine Freunde versuchten ihn durch den 



13

Hinweis auf sein glückliches Leben, seine Macht und 
seinen Einfluss zu trösten, aber er entgegnete: „Ihr 
habt recht. Aber eins betrübt mich dennoch sehr: Alle 
Menschen müssen sich vor mir verbeugen, jeder 
muss mir Platz machen, mich grüßen, mir gehor-
chen. Früher aber gab es auch für mich einen Men-
schen, vor dem ich mich demütig verneigen konnte, 
wenn ich in meinen Palast kam. Es war meine Mutter, 
vor der ich mich verneigen konnte, und ich kann euch 
nicht beschreiben, wie froh es mich jedes Mal machte.»

Die verschiedenen Gewohnheiten und Traditionen 
der einzelnen Völker haben dazu geführt, dass es viele 
verschiedene äußere Formen der Demutsbezeugung 
gibt. Wir finden alle nur denkbaren Verhaltensweisen, 
in denen Menschen ihren Respekt vor Eltern, vor Leh-
rern und vor Meistern zum Ausdruck bringen. Aber 
bei sorgfältiger Prüfung und Erforschung des Lebens 
zeigt es sich, dass es letztlich Gott allein ist, dem alle 
diese Formen der Ehrerbietung erwiesen werden. Alle 
Religionen haben den verschiedenen Völkern je nach 
ihrem Bedürfnis genau diese Lehre verkündet.

Die dritte Weise zu beten besteht darin, mit Gott 
über unsere Schwierigkeiten und Nöte zu sprechen 
und um das zu bitten, was wir brauchen oder wün-
schen. Wem sonst außer Gott können wir so viel Ver-
trauen entgegen bringen? Natürlich haben wir 
Verwandte und Freunde, die uns lieben und die uns 
helfen möchten. Aber auch sie sind nur Menschen, 
die denselben Schwierigkeiten und Begrenzungen 
ausgesetzt sind. Von Menschen kann nur bis zu 
einem gewissen Grad Hilfe kommen, und je mehr wir 
die menschliche Natur erforschen, desto mehr neigen 
wir dazu, unsere Sorgen, Probleme und Leiden nur 



14

noch Gott vorzutragen. 
Der vierte Aspekt des Betens entspricht dem Ruf 

der Liebenden nach dem Geliebten. Zweifellos ist dies 
eine höhere Form des Gebets. Um so beten zu kön-
nen, müssen wir die gewöhnlichen Ebenen des 
menschlichen Lebens transzendieren. Es ist schon 
nicht einfach für uns Menschen, jemanden zu lieben, 
den wir mit unseren Augen sehen; noch viel schwerer 
ist es, Gott zu lieben, den wir noch nie erblickt haben. 
Unseren Mitmenschen lieben, das ist gut vorstellbar. 
Es ist jedoch nicht jedermanns Sache, seine Liebe auf 
das Formlose, auf das Gottesideal zu richten und sich 
in dieser Schule der Liebe weiter zu entfalten. Aber in 
dieser Liebe gibt es keine Enttäuschung, und nur die 
Gottesliebe kann die tiefe Sehnsucht der menschli-
chen Seele stillen. Alle anderen Formen der Liebe 
sind letztlich nur Stufen, die zu dieser Liebe zu Gott 
führen sollen. 

Wie können wir aber diese Liebe jemandem erklä-
ren, der sie niemals erfahren hat? Gott ist das voll-
kommene Ideal, dessen Liebe die vollkommene Liebe. 
Da ist die Liebe zum Lebensgefährten, zu den Eltern, 
zu den Freunden, zu den Kindern, – in der Liebe zu 
Gott finden wir das alles vereint, und deshalb führt sie 
zur vollkommenen Freude. Die Gottesliebe ist leben-
dig und endet nie; denn sie ist die Liebe zur wahren 
Geliebten. 

Der fünfte Aspekt des Betens ist die wachsende 
Annäherung an Gott durch immer tiefere Einsichten. 
Das ist auch die wahre Bedeutung des englischen 
Wortes ‚at-onement‘, was eine vollständige Vereini-
gung ausdrückt. Es ist eigentlich nichts, was wir hinzu 
lernen müssten; weil es zu unserer Natur gehört, dass 



15

unsere Seele sich zu Gott hingezogen fühlt, so wie in 
der Elektrizität der negative Pol vom positiven angezo-
gen wird. Das heißt aber auch, dass das Glücklichsein 
von uns Menschen letztlich von unserer Nähe zu Gott 
abhängt. Auch diese Lehre wurde in der Form des 
Gebets gegeben.

Diese fünf Aspekte des Gebets bilden die Grundlage 
für alle Formen der religiösen Verehrung. Die Religi-
onen aller Zeiten und Völker haben das Gebet als 
wesentlichen Bestandteil der religiösen Praxis gelehrt. 
Der Mensch in seiner kindlichen Natur hat immer 
wieder mit seinen Mitmenschen gestritten, wenn 
diese nicht genauso beteten wie er. Man hat sich an 
die äußere Form des Gebets gehalten und diese dazu 
benutzt, die eigene Eitelkeit zu befriedigen. Aus 
Empörung über diese Zustände haben deshalb viele 
das Beten überhaupt aufgegeben. Viele Menschen 
haben heutzutage den Zugang zum Gebet verloren. 
Aber es aufzugeben, ist keine wirklich befriedigende 
Lösung; denn es gibt keinen echten Ersatz für das 
Gebet.

Die schwierigen Verhältnisse in unserer Zeit las-
sen sich auf das Fehlen einer religiösen Orientierung 
zurückführen. Der Verstand von uns Menschen 
bekämpft die Religion, aber unsere Seele verlangt 
nach ihr. Es lässt sich beweisen, dass die meisten Krie-
ge in der Geschichte auf sich widerstreitende religiöse 
Positionen zurückgeführt werden können. Während 
im Osten sich niemand zu sagen traut, nicht an Gott 
zu glauben, sind im Westen viele darauf stolz, dass sie 
meinen, auf den Glauben an Gott verzichten zu kön-
nen. Sie sagen, dass der Ursprung des Lebens in einer 



16

einzigen Kraft oder in vielen Kräften liege. Es ist aber 
eine Tragödie für die Menschen, wenn sie sich ihres 
Gottes berauben, weil es kein anderes Mittel gibt, um 
zu einem höheren Bewusstsein aufzusteigen.

Kritisch denkende Menschen werden nun aber fra-
gen: „Wenn Gott im Innern des Menschen zu finden 
ist, dann sind ihr doch alle unsere Sorgen und Proble-
me, alle Gefühle, alle Einstellungen ihr gegenüber 
und alle unsere Fehltritte schon bekannt. Warum soll-
ten wir all das noch im Gebet aussprechen?» Genauso 
könnten wir auch sagen: „Warum muss ich es jeman-
dem auch noch äußerlich zeigen, dass ich ihn liebe?» 
Etwas zum Ausdruck zu bringen, gehört zur Natur 
des Lebens! Wenn Menschen mit allen Teilen ihres 
Geistes und Körpers auszudrücken versuchen, was 
sie fühlen, denken und anstreben, dann wird eine 
kraftvolle Wirkung erzeugt. Die Wirkung des Gebets 
wird noch stärker, wenn mehrere Menschen zusam-
men kommen, um miteinander zu beten. Die segens-
reichen Wirkungen des Gebets, die Einzelne erfahren 
können, werden um ein Vielfaches größer, wenn sie 
mit einigen Menschen gleicher Denkweise im 
gemeinsamen Gebet vereint sind. Auch psycholo-
gisch lässt sich dieser Effekt verstehen. Die Welt ist 
wie eine riesige Kuppel, von der jedes gesprochene 
Wort zurück geworfen wird und ein weiteres Echo 
auslöst. In dem Echo, das aus der Kuppel zurück hallt, 
kommt Gottes Antwort zu uns.

Auf die Frage, ob Gott überhaupt Zeit hat, auf 
unsere Gebete zu hören, antworten Mystiker, dass der 
Mensch selbst das Instrument ist, durch das Gott ein 
Gebet hört. Im Osten wird das Haupt des Menschen 
die Kuppel Gottes genannt. Damit ist gemeint, dass 


