
Cover



Mystik, verstanden als Weg zur Erfahrung und Erkennt-
nis Gottes und der transzendenten Wirklichkeit  im Sin-
ne einer vollständigen Bewusstwerdung, ist letztlich  die 
Essenz und Grundlage aller Weisheit und der Kern 
sämtlicher Religionen.

Mystiker streben die unmittelbare Erkenntnis der 
Wirklichkeit an, eine Erkenntnis, die nicht durch äußere 
Objekte oder Dogmen verfälscht wird. Sie wurden oft 
verkürzt als Wahrsager, Hellsichtige, Visionäre oder gar 
als weltabgewandte Träumer bezeichnet.

Jedoch sollen „wahre Mystikerinnen und Mystiker“ nach 
Sicht des Religionsgelehrten und Sufi-Mystikers Hazrat 
Inayat Khan „inspirierte Künstler, wunderbare Wissen-
schaftlerinnen oder einflussreiche Politiker sein. Sie 
sollten genauso qualifiziert im Geschäftsleben, in der 
Industrie, im sozialen und politischen Leben sein wie 
materiell ausgerichtete Menschen.“

Gerade in unserer heutigen Zeit, wo eine Besinnung auf 
den Urgrund unseres Menschseins nötiger scheint denn 
je, wollen wir mit der Reihe „Mystische Texte“ Impulse 
geben für eine tiefere und umfassendere Sichtweise 
auf das Leben. Jenseits religiöser Dogmen geben sie 
einen kleinen „Vorgeschmack“ auf weitere tiefgründige 
Weisheitsschriften des Verlags.

Mystische Texte 
Taschenbuchreihe Band 1



Hazrat Inayat Khan

Das innere Leben
Den Sinn des Lebens verwirklichen



Titel der englischen Originalausgabe: 
 „The Sufi Message of Hazrat Inayat Khan“
Centennial Edition Volume 1: „The Inner Life“
Buchteile: „The Inner Life“ und „The Purpose of Life“ 
© Published by Sulūk Press an imprint of 
Omega Publications Inc., 2016

Hazrat Inayat Khan
Das innere Leben – Den Sinn des Lebens verwirklichen
Mystische Texte Band 1
Übersetzung: Ischtar Marita Dvořák
Lektorat: Uta Maria Baur
Umschlag: Martina Berge, www.martinaberge.de
Satz: Josef Ries
Ornamentmuster Umschlag: AdobeStock (303661813)
2. überarb. Ausgabe 2020

Verlag Heilbronn
Polling
Verkehrsnummer 14894
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de

ISBN: 978-3-936246-43-8
Alle Rechte vorbehalten, © Verlag Heilbronn
Gedruckt in Tschechien



Inhalt

Das innere Leben  	 6
Die Vorbereitung auf die Reise 	 8
Das Ziel der Reise 	 15
Die Erfüllung der Pflichten im menschlichen Leben 	 21
Die Verwirklichung des inneren Lebens 	 28
Die Freiheit im Handeln 	 35
Das Gesetz des inneren Lebens 	 40
Das Ziel des inneren Lebens 	 45
Wie gelangt man zum inneren Leben? 	 52
Die Engelseele 	 61
Fünf verschiedene Arten spiritueller Seelen 	 68

Der Sinn des Lebens 	 76
Das innere Ziel 	 78
Leben		  85
Wissen 	 94
Macht 	 104
Glück 	 111
Frieden 	 116
Pflicht 	 121
Erfolg 	 129
Schönheit 	 138
Vollkommenheit	  148
Wege zur Erfüllung	  156
Erfüllung durch Selbsterkenntnis 	 164
Den Sinn des Lebens erfüllen 	 171

Hazrat Inayat Khan			   180



„Das innere Leben“ wurde aus einer Reihe von Vorträgen 
zusammengestellt, die Hazrat Inayat Khan in der Zeit 
vom 1.-12. September 1922 in Katwijk, den Niederlanden, 
gehalten hat. Publiziert wurden die Vorträge in weitestge-
hend authentischer Fassung in The Complete Works of 
Pir-o-Murshid Hazrat Inayat Khan: Original Texts: Lectures 
on Sufism, 1922 II: September-December (New Lebanon 
NY:  Nekbakht Foundation/Omega Publications, 1996)

Das innere Leben bezieht sich auf die innere Entwicklung 
und Reise der menschlichen Seele. Hazrat Inayat Khan 
schreibt: “Die genaue Bedeutung des inneren Lebens 
besteht darin, dass wir nicht nur in unserem Körper leben, 
sondern auch in unserem Herzen und unserer Seele.” 
Wie können wir uns auf die Reise ins eigene Innere vor-
bereiten? Wohin geht die Reise? Welche Wege führen uns 
zur Entdeckung des Geheimnisses in der Tiefe unseres 
Wesens?



DAS
INNERE LEBEN



8

Die Vorbereitung auf die Reise

Das innere Leben ist eine Reise, und bevor man sich 
auf die Reise begibt, ist es notwendig, gewisse Vorbe-
reitungen zu treffen. Ist man nicht angemessen vor-
bereitet, besteht das Risiko, umkehren zu müssen, 
bevor man am Ziel angekommen ist. Wer auf Reisen 
geht und etwas vollbringen will, muss wissen, was 
man auf dem Wege braucht und was man mitnehmen 
muss, damit die Reise angenehm wird und man tat-
sächlich erreicht, was man anstrebt. Die Reise durch 
das innere Leben ist so lang wie die Entfernung zwi-
schen Leben und Tod. Es ist die längste Reise, die wir 
im Laufe unseres Lebens unternehmen, und wir müs-
sen alles gut vorbereitet haben, damit wir nicht zur 
Umkehr gezwungen werden, nachdem wir schon 
eine Strecke zurückgelegt haben.

Als erstes ist es wichtig, dafür Sorge zu tragen, 
dass wir keine Schulden hinterlassen. Jeder Mensch 
muss gewisse Schulden im Leben abzahlen: an die 
Mutter oder den Vater, den Bruder oder die Schwester, 
den Ehemann oder die Ehefrau, an Freunde, die eige-
nen Kinder, das eigene Volk oder die Menschheit. 
Haben wir zu Beginn der Reise unsere Schulden nicht 
beglichen, bleiben wir innerlich mit Stricken gebun-
den, die uns zurückhalten. Das Leben in der Welt ist 
ein fairer Handel. Wir müssen es nur recht verstehen 
und wissen, wie viele Seelen es auf dieser Welt gibt, 
mit denen wir auf irgendeine Weise verbunden oder 
verwandt sind. Hinzu kommen die Menschen, die wir 
Tag für Tag neu kennenlernen. Ihnen allen sind wir 
etwas schuldig, und wenn wir unsere Schulden nicht 



9

einlösen, dann müssen wir sie später mit Zinsen 
zurückzahlen. Es gibt eine innere Gerechtigkeit, die 
über die weltliche Gerechtigkeit hinausreicht. Der 
Grund, weswegen Menschen das innere Gesetz der 
Gerechtigkeit nicht befolgen, liegt darin, dass sie zu 
jener Zeit noch wie betrunken und mit geschlossenen 
Augen durch die Welt gehen und das Gesetz des 
Lebens nicht erkennen. Aber diese Trunkenheit ver-
geht – der Tag wird kommen, da werden die Augen 
einer jeden Seele sich öffnen, und es ist bedauerlich, 
wenn uns die Augen zu spät aufgehen. Besser ist es, 
die Augen zu öffnen, solange der Geldbeutel voll ist. 
Öffnen wir die Augen erst, wenn der Geldbeutel leer 
ist, dann wird es sehr schwierig. 

Einigen Menschen schulden wir Rücksicht, ande-
ren Respekt, Dienstleistungen, Toleranz, Vergebung 
oder Hilfe. Auf irgendeine Art gibt es in jeder mensch-
lichen Beziehung und in jedem Zusammenhang 
etwas zu bezahlen. Und bevor wir die Reise antreten, 
müssen wir sicher sein, dass wir unsere Schulden 
beglichen haben, und zwar in vollem Umfang und 
ohne einen Rest übrig zu lassen. Vor Beginn der Reise 
ist es notwendig, die Gewissheit zu haben, dass wir 
unsere Pflicht erfüllt haben: die Pflicht gegenüber 
den Menschen in unserem Umfeld und die Pflicht 
gegenüber Gott, wobei wir, wenn wir unsere Pflicht 
gegenüber unserem Nächsten als heilige Aufgabe 
betrachten, zugleich unsere Pflicht gegenüber Gott 
erfüllen.

Als nächstes müssen wir vor Antritt unserer Reise 
bedenken, ob wir alles gelernt haben, was wir von die-
ser Welt lernen wollten. Gibt es irgendetwas, das wir 
noch nicht gelernt haben, so müssen wir es nachho-



10

len. Denn wenn man denkt: „Ich mache mich auf den 
Weg, obgleich ich noch den Wunsch habe, mehr zu 
lernen“, wird man sein Ziel nicht erreichen. Der ver-
bliebene Wunsch, etwas zu lernen, wird uns zurück-
ziehen. Alles Verlangen, aller Ehrgeiz, alles Streben, 
das wir im Leben haben, muss befriedigt werden. 
Und nicht nur das – zu Beginn der Reise dürfen wir 
nichts mehr bereuen und nachher nichts bedauern. 
Wenn noch Reue oder ein schlechtes Gewissen über 
irgendetwas in uns ist, müssen wir vor dem Aufbruch 
zur Reise damit aufräumen. Kein Groll gegen irgend-
wen und keine Klagen darüber, dass jemand uns 
Schaden zugefügt hat, dürfen mehr in uns sein, denn 
wenn wir all diese weltlichen Dinge mitnehmen, wür-
den sie uns auf dem spirituellen Weg zur Last werden. 
Die Reise ist schwer genug, und sie wird noch schwe-
rer, wenn wir eine Last mitschleppen. Wer sich Miss-
mut, Unzufriedenheit und Unbehagen aufbürdet, hat 
auf dem Weg schwer daran zu tragen. Der Weg führt 
in die Freiheit, und wir müssen uns befreien, wenn 
wir diesen Weg der Freiheit betreten wollen. Keine 
Anhaftungen dürfen uns zurückhalten, keine Lust auf 
Annehmlichkeiten darf uns zurücklocken. 

Neben diesen Vorkehrungen benötigen wir auch 
ein Fahrzeug für die Reise. Dieses Fahrzeug hat zwei 
Räder, und das bedeutet, dass ein Gleichgewicht in 
allen Dingen bestehen muss. Menschen, die einseitig 
ausgerichtet sind, wie groß ihr Wissen und ihre Hell-
sichtigkeit oder Hellhörigkeit auch sein mögen, sto-
ßen auf Grenzen und kommen nicht weit, denn ein 
Wagen braucht zwei Räder zum Fahren. Es muss ein 
Gleichgewicht bestehen, und zwar zwischen Kopf 
und Herz, Kraft und Weisheit, Aktivität und Ruhe. 



11

Dieses Gleichgewicht hilft uns, die Anstrengungen 
der Reise zu ertragen, und erlaubt uns, auf dem Weg 
voranzuschreiten. Es macht den Weg leichter. Wir 
dürfen keinen Moment lang denken, dass diejenigen, 
denen das Gleichgewicht fehlt, jemals wirklich auf 
der inneren Reise weiterkommen, auch wenn sie 
äußerlich besonders spirituell veranlagt erscheinen. 
Nur diejenigen, die im Gleichgewicht sind, können 
das äußere Leben ebenso intensiv wie das innere 
erfahren, haben Freude sowohl am Denken wie am 
Fühlen und genießen die Ruhe ebenso wie die Aktion. 
Was das Leben ausmacht ist Rhythmus, und Rhyth-
mus führt zu Ausgewogenheit.

Für unsere Reise brauchen wir weiterhin einen 
gewissen Vorrat an Münzen, die wir unterwegs ausge-
ben können. Und was sind diese Münzen? Wohlbe-
dachte Worte und Taten. Für die Reise müssen wir 
uns auch mit Essen und Getränken versorgen; dieser 
Proviant ist Leben und Licht. Und weiter benötigen 
wir Kleidung, die uns gegen Sturm und Regen, Hitze 
und Kälte schützt. Diese Kleidung ist das Gelübde der 
Geheimhaltung, der Hang zur Schweigsamkeit. Beim 
Aufbruch zu dieser Reise müssen wir den anderen 
Lebewohl sagen, und dieser Abschied ist ein liebevol-
les Sich-Loslösen. Und wir müssen etwas vor Reisean-
tritt bei unseren Freunden zurücklassen, nämlich 
glückliche Erinnerungen an die Vergangenheit.

Liebe Freundinnen und Freunde, wir sind alle auf 
der Reise; das Leben selbst ist eine Reise. Niemand 
hier ist sesshaft, wir bewegen uns alle vorwärts; des-
halb ist es nicht wahr zu sagen, wir gäben unser sess-
haftes Leben auf, wenn wir eine spirituelle Reise 
machen. Niemand lebt an einem festen Ort; alle sind 



12

ohne ständigen Wohnsitz, alle sind auf der Wande-
rung. Der Unterschied ist nur, dass man auf der spiri-
tuellen Reise einen anderen Weg einschlägt, einen 
leichteren, besseren und angenehmeren Weg. Dieje-
nigen, die diesen Weg nicht einschlagen, kommen 
auch ans Ziel. Der Unterschied liegt im Weg. Der eine 
Weg ist einfacher, ebener, besser; der andere Weg ist 
voller Schwierigkeiten. Und da die Schwierigkeiten 
im Leben ohnehin kein Ende nehmen – von dem Zeit-
punkt an, als wir unsere Augen auf dieser Welt geöff-
net haben –, können wir doch lieber den ebenen Weg 
wählen, um an dem Ziel anzukommen, das alle See-
len einst erreichen werden.

Mit „innerem Leben“ ist ein Leben gemeint, das 
auf Vollkommenheit ausgerichtet ist, auch „die Voll-
kommenheit von Liebe, Harmonie und Schönheit“ 
genannt. Im orthodoxen Sprachgebrauch wird es als 
„Leben auf Gott hin“ bezeichnet.

Das innere Leben steht nicht notwendigerweise im 
Gegensatz zum weltlichen Leben, aber das innere 
Leben ist reicher und voller. Weltliches Leben bedeu-
tet Begrenztheit, inneres Leben dagegen Vollständig-
keit. Die Asketen schlagen eine Richtung ein, die dem 
weltlichen Leben entgegensteht. Sie tun das, um die 
Fähigkeit auszubilden, in die Tiefe des Lebens zu 
loten. Aber wenn man nur in eine einzige Richtung 
geht, wird das Leben nicht vollständig. Inneres Leben 
bedeutet somit die Fülle des Lebens.

Kurz gesagt, das innere Leben besteht aus zwei 
Dingen: in Weisheit aktiv sein und in passivem Geist 
ruhen. Wenn man diese zwei gegensätzlichen Tätig-
keiten ausführen und ein Gleichgewicht zwischen 
beiden wahren kann, erreicht man die Fülle des 



13

Lebens. Ein Mensch, der das innere Leben lebt, ist so 
unschuldig wie ein Kind, sogar noch unschuldiger, 
und zugleich weiser als viele kluge Leute zusammen-
genommen. Das zeigt sich als Entwicklung in zwei 
gegensätzliche Richtungen. Die Einfalt Jesu ist seit 
alters her bekannt. In jeder Regung, in jeder Hand-
lung erwies er sich als ein Kind. Alle großen Heiligen 
und Weisen – die Großen, die die Menschheit befreit 
haben – waren so unschuldig wie Kinder und zugleich 
weiser, viel weiser als die im weltlichen Sinne Weisen. 
Woher kommt das? Was verleiht ihnen dieses innere 
Gleichgewicht? Ruhe in der Passivität. Wenn sie vor 
Gott stehen, ist ihr Herz wie ein leerer Kelch. Wenn 
sie vor Gott stehen, um zu lernen, dann verlernen sie 
zugleich alles, was die Welt sie gelehrt hat. Wenn sie 
vor Gott stehen, dann lassen sie alle Gedanken an ihr 
Ego, ihr Selbst, ihr Leben los. In diesem Augenblick 
denken sie nicht an sich selbst und haben keinen 
Wunsch, der zu erfüllen wäre, keinen Antrieb, irgend-
etwas zu erreichen oder ihre eigene Person zum Aus-
druck zu bringen. Sie sind wie ein leerer Kelch und 
wünschen sich einzig, dass sie ihr falsches Selbst ver-
lieren und Gott ihr Wesen ganz erfüllen möge. 

Solche flüchtigen Erfahrungen eines ruhigen 
Augenblicks, den sie mit Gott verbrachten, helfen 
ihnen dann im täglichen Leben. Im Alltag zeigen sie 
Unschuld, aber keine Unwissenheit; sie wissen um 
die Dinge und wissen wiederum nichts. Sie bemer-
ken, wenn jemand lügt, aber klagen sie diese Person 
deswegen an? Sagen sie etwa: „Du lügst“? Nein, sie 
sind darüber erhaben. Sie kennen die Spiele dieser 
Welt und betrachten sie alle mit Gleichmut. Sie erhe-
ben sich über die weltlichen Dinge und lassen sich 



14

nicht von ihnen beeindrucken. Sie nehmen die Men-
schen, wie sie sind. Manch einer hält sie vielleicht für 
unwissend und lebensfern, weil sie Dinge, die für sie 
keine Bedeutung haben, nicht wichtig nehmen. Aber 
ihr ganzes Handeln gründet sich auf Weisheit, und 
dadurch werden sie weiser als andere. Denn nicht 
jeder Mensch auf dieser Welt handelt immer weise. 
Viele ziehen niemals in ihrem Tun Weisheit zu Rate, 
und andere suchen erst nach vollbrachter Tat Zuflucht 
bei der Weisheit, und dann ist es sehr oft zu spät. Alle 
Menschen aber, die das innere Leben leben, lenken 
ihr Tun mit Weisheit. Zu jedem Zeitpunkt wird jede 
Handlung, jeder Gedanke, jedes Wort zuerst gründ-
lich überdacht, sorgfältig abgewogen, eingeschätzt 
und analysiert, bevor sie geäußert oder ausgeführt 
werden. So handeln sie auf Erden in allem mit Weis-
heit. Vor Gott aber stehen sie in Einfalt; das weltliche 
Wissen nehmen sie nicht mit.

Menschen machen oft Fehler, ob sie nun den einen 
oder anderen Weg einschlagen, und dann geraten sie 
aus dem Gleichgewicht und schaffen es nicht, mit der 
Vollkommenheit in Berührung zu kommen. Einige 
wählen zum Beispiel auf der Wanderung zu Gott den 
Weg der Aktivität, wollen aber gleichzeitig den Weg 
der Weisheit gehen. Oder sie wollen auf dem Pfad zu 
Gott auch da aktiv sein, wo Aktivität nicht gebraucht 
wird. Es ist, als würden sie gegen den Strom schwim-
men. Man begeht den größten Fehler, wenn man 
seine Weisheit da einsetzt, wo man einfältig sein 
muss. Andere wiederum sind es gewohnt, Passivität 
als Leitlinie zu wählen, um in Einfalt vor Gott stehen 
zu können. Aber sie wollen dasselbe Prinzip dann in 
allen Lebenslagen anwenden, und das wäre nicht das 
Richtige.



15

Das Ziel der Reise

Das Erste und Wichtigste im inneren Leben ist, eine 
Beziehung zu Gott herzustellen, indem wir Gott zum 
Gegenüber machen und mit ihm oder ihr eine Ver-
bindung aufnehmen, zum Beispiel als göttliches 
Wesen, das uns erschafft und erhält, richtet und ver-
gibt, das für uns ein Freund oder eine Freundin, Vater, 
Mutter, Geliebter oder Geliebte ist. In jeder dieser 
Beziehungen müssen wir Gott vor Augen haben und 
diese Verbindung bewusst wahrnehmen, sodass sie 
keine bloße Vorstellung bleibt. Denn das Erste, was 
Gläubige tun, ist, sich eine Vorstellung zu machen. 
Sie stellen sich Gott als Schöpfer vor und versuchen 
zu glauben, dass Gott die Erhalterin ist; und sie bemü-
hen sich zu denken, dass Gott ein Freund oder eine 
Freundin ist, und versuchen zu spüren, dass sie Gott 
lieben. Wird aber aus diesen Vorstellungen Wirklich-
keit, dann empfinden sie genau die gleiche Sympa-
thie, Liebe und Zuneigung für Gott, die sie hier auf 
Erden für ein geliebtes Wesen fühlen. Ohne diese Ver-
wandlung wären Frömmigkeit oder Güte nichts Rea-
les für uns Menschen, so fromm, gut oder 
rechtschaffen wir auch sein mögen.

Die Arbeit des inneren Lebens besteht darin, Gott 
zur Wirklichkeit zu machen, damit Gott keine bloße 
Vorstellung bleibt. Die Beziehung, die ein Mensch zu 
Gott aufbaut, muss sich realer anfühlen als jede ande-
re Beziehung auf der Welt. Wenn das geschieht, dann 
werden alle irdischen Verbindungen, wie nahe und 



16

lieb sie uns auch sind, weniger bindend. Wir werden 
dadurch aber nicht gefühlskalt, sondern liebevoller. 
Es sind die Gottlosen, die unter dem Eindruck der 
Selbstbezogenheit und Lieblosigkeit auf dieser Welt 
gefühlskalt werden, weil sie Teil der Umstände sind, 
in denen sie leben. Hingegen wird die Liebe derer, die 
Gott lieben und eine feste Beziehung zu Gott aufge-
baut haben, lebendiger. Sie sind nicht mehr kalt; sie 
erfüllen ihre Pflicht gegenüber denen, die ihnen auf 
Erden nahe stehen, viel besser als die Gottlosen.

Jetzt ist die Frage, wie man diese Beziehung zu 
Gott herstellt und welche Art von Beziehung ange-
strebt werden sollte. Wie soll man sich Gott vorstellen: 
als Vater, Mutter, Schöpferin, als richtendes und ver-
gebendes Wesen, als Freund oder Freundin, als 
Geliebte oder Geliebten?

Die Antwort lautet: In jeder Lebenslage müssen 
wir Gott den Platz einräumen, den der Augenblick 
erfordert. Wenn wir uns niedergeschmettert von der 
Ungerechtigkeit und Kälte der Welt fühlen und dann 
zu Gott als die vollkommene Gerechtigkeit aufsehen, 
fällt alle Erregung und Bitterkeit von uns ab, unser 
Herz beruhigt sich, und wir finden Trost in der 
Gerechtigkeit Gottes. Wir sehen Gott als gerechtes 
Wesen vor uns stehen und lernen dadurch Gerechtig-
keit. Der Sinn für Gerechtigkeit erwacht in unserem 
Herzen, und wir betrachten die Dinge in ganz ande-
rem Licht. Wenn uns auf dieser Welt der Vater oder 
die Mutter fehlt, dann können wir Vater oder Mutter 
in Gott finden. Und selbst wenn Vater und Mutter 
noch leben, dann sollten wir wissen, dass wir nur auf 
Erden mit ihnen verwandt sind. Unsere wahre ver-
wandtschaftliche Beziehung besteht zu Gott als Vater 



17

und Mutter. Unsere irdischen Eltern spiegeln nur 
einen Funken der mütterlichen und väterlichen Liebe 
wider, die Gott in Fülle und Vollkommenheit verkör-
pert. Wir erfahren dann, dass Gott uns vergeben kann, 
so wie unsere Eltern uns als Kind vergeben haben, 
wenn wir Fehler begingen. Wir fühlen, dass Güte, 
Freundlichkeit, Schutz, Unterstützung und Mitgefühl 
von allen Seiten auf uns zukommen, und wir lernen 
zu spüren, dass diese Wohltaten in Gott ihren 
Ursprung haben, dem Vater und der Mutter von 
allem. 

Wenn wir uns Gott als Wesen vorstellen, das uns 
vergibt, dann finden wir in dieser Welt nicht nur 
strenge Gerechtigkeit, sondern auch Liebe, Gnade 
und Mitgefühl. Durch diese Art von Vergebung erken-
nen wir, dass Gott nicht wie weltliche Richter Diener 
des Gesetzes, sondern Herr über das Gesetz ist. Gott 
richtet, wenn Gott richten will, und wenn Gott verge-
ben will, dann vergibt Gott. Gott hat die Macht zu rich-
ten und zu vergeben. Gott richtet, weil Gott die 
göttlichen Augen nicht vor allem, was wir tun, ver-
schließt. Gott weiß, wägt und misst und gibt uns 
Menschen, was uns zukommt. Und Gott vergibt, weil 
jenseits und über der Macht der göttlichen Gerechtig-
keit die große Macht der Liebe und des Mitgefühls 
steht. Diese Macht ist Gottes innerstes Wesen, Gottes 
eigene Natur, deshalb ist sie mehr und größer und 
wirksamer als Gottes Macht der Gerechtigkeit. Auch 
wir als menschliche Wesen auf der Erde vermeiden 
es, über andere zu richten, sofern ein Funken von 
Güte und Freundlichkeit in unserem Herzen ist. Wir 
ziehen es vor zu vergeben. Vergebung macht uns nor-
malerweise glücklicher, als wenn wir Rache nehmen, 



18

es sei denn, wir befinden uns auf einem ganz anderen 
Weg.

Menschen, die Gott als Freund oder Freundin 
erkennen, sind niemals einsam auf dieser Welt, weder 
im Diesseits noch im Jenseits. Immer ist ein Freund 
oder eine Freundin da, ein Freund in der Menge, eine 
Freundin im Alleinsein. Ob sie im Schlaf die Außen-
welt vergessen haben oder ob sie wach sind und alles 
ganz bewusst wahrnehmen, immer ist der Freund 
oder die Freundin anwesend in ihren Gedanken, ihrer 
Fantasie, in ihrem Herzen und ihrer Seele. Und eine 
Person, die Gott zu ihrem oder ihrer Geliebten macht, 
was braucht sie mehr? Ihr Herz erwacht für all die 
Schönheit, die innere wie die äußere. Ihr gefällt alles. 
Ein jedes Ding entfaltet sich und wird schön in ihren 
Augen, denn Gott durchdringt alles und ist gegenwär-
tig in allen Namen und Formen. Auf diese Weise ist 
das geliebte göttliche Gegenüber immer anwesend. 
Was für ein Glück erfährt der Mensch, wenn der oder 
die Geliebte nie fern ist, besteht doch die ganze Tragö-
die des Lebens in der Abwesenheit des geliebten 
Wesens. Diejenigen, für die Gott nie abwesend ist, 
sehen das geliebte göttliche Wesen mit geschlossenen 
Augen im Innern, mit offenen Augen im Äußeren. 
Sie nehmen es mit allen Sinnen wahr, ihre Augen 
schauen den Geliebten, ihre Ohren hören die Stimme 
der Geliebten.

Eine Person, der Gott auf diese Weise zur Wirk-
lichkeit wird, lebt sozusagen in der Gegenwart Gottes. 
Für sie sind die verschiedenen Formen und Arten des 
Glaubens, die verschiedenen Bekenntnisse und Reli-
gionsgemeinschaften nicht mehr wichtig. Für sie ist 
Gott alles in allem und überall. Ob sie in die christli-



19

che Kirche geht oder in die Synagoge, in den buddhis-
tischen Tempel oder zum hinduistischen Schrein 
oder in die Moschee der Muslime, überall begegnet 
ihr Gott. In der Wildnis, im Wald, in der Menge, über-
all sieht sie Gott.

Das zeigt uns, dass es im inneren Leben nicht 
darum geht, die Augen zu schließen und nach innen 
zu schauen. Das innere Leben bedeutet, nach außen 
und nach innen zu schauen und seinen Glauben 
überall zu finden. Aber Gott kann erst dann zum 
geliebten Wesen werden, wenn die Liebesfähigkeit 
hinreichend erwacht ist. Diejenigen, die ihren Feind 
hassen und ihren Freund lieben, können Gott nicht 
ihren Geliebten oder ihre Geliebte nennen, denn sie 
kennen Gott nicht. Wenn die Liebe voll aufgeblüht ist, 
bringt man Freunden Wohlwollen, Feinden Verge-
bung und Fremden Sympathie entgegen. Die zu ihrer 
Fülle aufgeblühte Liebe kommt in all ihren verschie-
denen Formen zum Ausdruck, und nur die Fülle der 
Liebe verdient es, Gott dargebracht zu werden. Das ist 
der Zeitpunkt, an dem wir in Gott unseren Geliebten 
oder unsere Geliebte, unser Ideal erkennen; und 
dadurch, auch wenn wir uns schon über die engen 
Grenzen von weltlicher Zuneigung erhoben haben, 
lernen wir unsere Freunde und Freundinnen erst 
wirklich zu lieben. Wer Gott liebt, weiß, was Liebe ist, 
nachdem er oder sie zu der Stufe aufgestiegen ist, wo 
sich die Fülle der Liebe entfaltet. 

Die ganze Bilderwelt in der Sufi-Literatur der gro-
ßen persischen Dichter wie Rumi, Hafis und Jami 
schildert die Beziehung zwischen dem Menschen als 
Liebendem und Gott als Geliebtem. Wenn wir diese 
Poesie lesen und verstehen und die Liebe in uns 



20

gereift ist, dann gewinnen wir Einblick in die Bilder 
und Symbole, die von den Mystikern und Mystikerin-
nen verwendet wurden, und wir erkennen, auf welche 
Note ihr Herz gestimmt war. Es ist nicht leicht, im 
Herzen die Liebe zu Gott zu entfalten, denn üblicher-
weise können wir nicht lieben, ohne den Gegenstand 
unserer Liebe zu sehen oder zu begreifen. Gott muss 
irgendwie greifbar werden, damit wir Gott lieben kön-
nen. Aber wenn wir es geschafft haben, Gott zu lie-
ben, dann haben wir tatsächlich die Reise auf dem 
inneren Pfad angetreten.



DER
SINN DES LEBENS


