MYSTISCHE TEXTE

HAZRAT INAYAT KHAN

VERLAG

HEILBRONN



Mystische Texte
Taschenbuchreihe Band 1

Mystik, verstanden als Weg zur Erfahrung und Erkennt-
nis Gottes und der transzendenten Wirklichkeit im Sin-
ne einer vollstindigen Bewusstwerdung, ist letztlich die
Essenz und Grundlage aller Weisheit und der Kern
simtlicher Religionen.

Mystiker streben die unmittelbare Erkenntnis der
Wirklichkeit an, eine Erkenntnis, die nicht durch dufiere
Objekte oder Dogmen verfilscht wird. Sie wurden oft
verkiirzt als Wahrsager, Hellsichtige, Visionire oder gar
als weltabgewandte Traumer bezeichnet.

Jedoch sollen ,wahre Mystikerinnen und Mystiker“ nach
Sicht des Religionsgelehrten und Sufi-Mystikers Hazrat
Inayat Khan ,inspirierte Kinstler, wunderbare Wissen-
schaftlerinnen oder einflussreiche Politiker sein. Sie
sollten genauso qualifiziert im Geschiftsleben, in der
Industrie, im sozialen und politischen Leben sein wie
materiell ausgerichtete Menschen.“

Gerade in unserer heutigen Zeit, wo eine Besinnung auf
den Urgrund unseres Menschseins nétiger scheint denn
je, wollen wir mit der Reihe ,Mystische Texte“ Impulse
geben flir eine tiefere und umfassendere Sichtweise
auf das Leben. Jenseits religiéser Dogmen geben sie
einen kleinen ,Vorgeschmack® auf weitere tiefgriindige
Weisheitsschriften des Verlags.



Hazrat Inayat Khan

DAS INNERE LEBEN

Den Sinn des Lebens verwirklichen

il

VERLAG

HEILBRONN
~———



Titel der englischen Originalausgabe:

»The Sufi Message of Hazrat Inayat Khan“
Centennial Edition Volume 1: ,The Inner Life“
Buchteile: ,The Inner Life“ und ,The Purpose of Life“
© Published by Sulak Press an imprint of

Omega Publications Inc., 2016

Hazrat Inayat Khan

Das innere Leben — Den Sinn des Lebens verwirklichen
Mystische Texte Band 1

Ubersetzung: Ischtar Marita Dvordk

Lektorat: Uta Maria Baur

Umschlag: Martina Berge, www.martinaberge.de

Satz: Josef Ries

Ornamentmuster Umschlag: AdobeStock (303661813)
2. iiberarb. Ausgabe 2020

Verlag Heilbronn

Polling

Verkehrsnummer 14894
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de

ISBN: 978-3-936246-43-8
Alle Rechte vorbehalten, © Verlag Heilbronn
Gedruckt in Tschechien

®
MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

Ew.fsc,urg FSC® C005833




Inhalt

DAS INNERE LEBEN 6
Die Vorbereitung auf die Reise 8
Das Ziel der Reise 15
Die Erfiillung der Pflichten im menschlichen Leben 21
Die Verwirklichung des inneren Lebens 28
Die Freiheit im Handeln 35
Das Gesetz des inneren Lebens 40
Das Ziel des inneren Lebens 45
Wie gelangt man zum inneren Leben? 52
Die Engelseele 61
Fiinf verschiedene Arten spiritueller Seelen 68

DER SINN DES LEBENS 76
Das innere Ziel 78
Leben 85
Wissen 94
Macht 104
Glick 111
Frieden 116
Pflicht 121
Erfolg 129
Schonheit 138
Vollkommenbheit 148
Wege zur Erfiillung 156
Erfullung durch Selbsterkenntnis 164
Den Sinn des Lebens erfiillen 171

Hazrat Inayat Khan 180



»Das innere Leben“ wurde aus einer Reihe von Vortrigen
zusammengestellt, die Hazrat Inayat Khan in der Zeit
vom 1.-12. September 1922 in Katwijk, den Niederlanden,
gehalten hat. Publiziert wurden die Vortriage in weitestge-
hend authentischer Fassung in The Complete Works of
Pir-o-Murshid Hazrat Inayat Khan: Original Texts: Lectures
on Sufism, 1922 |I: September-December (New Lebanon
NY: Nekbakht Foundation/Omega Publications, 1996)

Das innere Leben bezieht sich auf die innere Entwicklung
und Reise der menschlichen Seele. Hazrat Inayat Khan
schreibt: “Die genaue Bedeutung des inneren Lebens
besteht darin, dass wir nicht nur in unserem Kérper leben,
sondern auch in unserem Herzen und unserer Seele.”
Wie kénnen wir uns auf die Reise ins eigene Innere vor-
bereiten? Wohin geht die Reise? Welche Wege fuhren uns
zur Entdeckung des Geheimnisses in der Tiefe unseres
Wesens?



DAS
INNERE LEBEN

~)



Die Vorbereitung auf die Reise

Das innere Leben ist eine Reise, und bevor man sich
auf die Reise begibt, ist es notwendig, gewisse Vorbe-
reitungen zu treffen. Ist man nicht angemessen vor-
bereitet, besteht das Risiko, umkehren zu miissen,
bevor man am Ziel angekommen ist. Wer auf Reisen
geht und etwas vollbringen will, muss wissen, was
man auf dem Wege braucht und was man mitnehmen
muss, damit die Reise angenehm wird und man tat-
siachlich erreicht, was man anstrebt. Die Reise durch
das innere Leben ist so lang wie die Entfernung zwi-
schen Leben und Tod. Es ist die lingste Reise, die wir
im Laufe unseres Lebens unternehmen, und wir miis-
sen alles gut vorbereitet haben, damit wir nicht zur
Umbkehr gezwungen werden, nachdem wir schon
eine Strecke zuriickgelegt haben.

Als erstes ist es wichtig, dafiir Sorge zu tragen,
dass wir keine Schulden hinterlassen. Jeder Mensch
muss gewisse Schulden im Leben abzahlen: an die
Mutter oder den Vater, den Bruder oder die Schwester,
den Ehemann oder die Ehefrau, an Freunde, die eige-
nen Kinder, das eigene Volk oder die Menschheit.
Haben wir zu Beginn der Reise unsere Schulden nicht
beglichen, bleiben wir innerlich mit Stricken gebun-
den, die uns zuriickhalten. Das Leben in der Welt ist
ein fairer Handel. Wir miissen es nur recht verstehen
und wissen, wie viele Seelen es auf dieser Welt gibt,
mit denen wir auf irgendeine Weise verbunden oder
verwandt sind. Hinzu kommen die Menschen, die wir
Tag fiir Tag neu kennenlernen. Thnen allen sind wir
etwas schuldig, und wenn wir unsere Schulden nicht



einlosen, dann miissen wir sie spiter mit Zinsen
zurtickzahlen. Es gibt eine innere Gerechtigkeit, die
uber die weltliche Gerechtigkeit hinausreicht. Der
Grund, weswegen Menschen das innere Gesetz der
Gerechtigkeit nicht befolgen, liegt darin, dass sie zu
jener Zeit noch wie betrunken und mit geschlossenen
Augen durch die Welt gehen und das Gesetz des
Lebens nicht erkennen. Aber diese Trunkenheit ver-
geht — der Tag wird kommen, da werden die Augen
einer jeden Seele sich 6ffnen, und es ist bedauerlich,
wenn uns die Augen zu spit aufgehen. Besser ist es,
die Augen zu 6ffnen, solange der Geldbeutel voll ist.
Offnen wir die Augen erst, wenn der Geldbeutel leer
ist, dann wird es sehr schwierig.

Einigen Menschen schulden wir Riicksicht, ande-
ren Respekt, Dienstleistungen, Toleranz, Vergebung
oder Hilfe. Aufirgendeine Art gibt es in jeder mensch-
lichen Beziehung und in jedem Zusammenhang
etwas zu bezahlen. Und bevor wir die Reise antreten,
miissen wir sicher sein, dass wir unsere Schulden
beglichen haben, und zwar in vollem Umfang und
ohne einen Rest {ibrig zu lassen. Vor Beginn der Reise
ist es notwendig, die Gewissheit zu haben, dass wir
unsere Pflicht erfiillt haben: die Pflicht gegeniiber
den Menschen in unserem Umfeld und die Pflicht
gegeniiber Gott, wobei wir, wenn wir unsere Pflicht
gegeniiber unserem Nichsten als heilige Aufgabe
betrachten, zugleich unsere Pflicht gegeniiber Gott
erfiillen.

Als nichstes miissen wir vor Antritt unserer Reise
bedenken, ob wir alles gelernt haben, was wir von die-
ser Welt lernen wollten. Gibt es irgendetwas, das wir
noch nicht gelernt haben, so miissen wir es nachho-



len. Denn wenn man denkt: , Ich mache mich auf den
Weg, obgleich ich noch den Wunsch habe, mehr zu
lernen®, wird man sein Ziel nicht erreichen. Der ver-
bliebene Wunsch, etwas zu lernen, wird uns zuriick-
ziehen. Alles Verlangen, aller Ehrgeiz, alles Streben,
das wir im Leben haben, muss befriedigt werden.
Und nicht nur das — zu Beginn der Reise diirfen wir
nichts mehr bereuen und nachher nichts bedauern.
Wenn noch Reue oder ein schlechtes Gewissen iiber
irgendetwas in uns ist, miissen wir vor dem Aufbruch
zur Reise damit aufrdumen. Kein Groll gegen irgend-
wen und keine Klagen dariiber, dass jemand uns
Schaden zugefiigt hat, diirfen mehr in uns sein, denn
wenn wir all diese weltlichen Dinge mitnehmen, wiir-
den sie uns auf dem spirituellen Weg zur Last werden.
Die Reise ist schwer genug, und sie wird noch schwe-
rer, wenn wir eine Last mitschleppen. Wer sich Miss-
mut, Unzufriedenheit und Unbehagen aufbiirdet, hat
auf dem Weg schwer daran zu tragen. Der Weg fiihrt
in die Freiheit, und wir miissen uns befreien, wenn
wir diesen Weg der Freiheit betreten wollen. Keine
Anhaftungen diirfen uns zuriickhalten, keine Lust auf
Annehmlichkeiten darf uns zuriicklocken.

Neben diesen Vorkehrungen benétigen wir auch
ein Fahrzeug fiir die Reise. Dieses Fahrzeug hat zwei
Rider, und das bedeutet, dass ein Gleichgewicht in
allen Dingen bestehen muss. Menschen, die einseitig
ausgerichtet sind, wie grofl ihr Wissen und ihre Hell-
sichtigkeit oder Hellhorigkeit auch sein mégen, sto-
Ren auf Grenzen und kommen nicht weit, denn ein
Wagen braucht zwei Rider zum Fahren. Es muss ein
Gleichgewicht bestehen, und zwar zwischen Kopf
und Herz, Kraft und Weisheit, Aktivitit und Ruhe.

10



Dieses Gleichgewicht hilft uns, die Anstrengungen
der Reise zu ertragen, und erlaubt uns, auf dem Weg
voranzuschreiten. Es macht den Weg leichter. Wir
durfen keinen Moment lang denken, dass diejenigen,
denen das Gleichgewicht fehlt, jemals wirklich auf
der inneren Reise weiterkommen, auch wenn sie
duflerlich besonders spirituell veranlagt erscheinen.
Nur diejenigen, die im Gleichgewicht sind, konnen
das duflere Leben ebenso intensiv wie das innere
erfahren, haben Freude sowohl am Denken wie am
Fithlen und geniefden die Ruhe ebenso wie die Aktion.
Was das Leben ausmacht ist Rhythmus, und Rhyth-
mus fiihrt zu Ausgewogenheit.

Fiir unsere Reise brauchen wir weiterhin einen
gewissen Vorrat an Miinzen, die wir unterwegs ausge-
ben konnen. Und was sind diese Miinzen? Wohlbe-
dachte Worte und Taten. Fiir die Reise miissen wir
uns auch mit Essen und Getranken versorgen; dieser
Proviant ist Leben und Licht. Und weiter benétigen
wir Kleidung, die uns gegen Sturm und Regen, Hitze
und Kilte schiitzt. Diese Kleidung ist das Geliibde der
Geheimhaltung, der Hang zur Schweigsambkeit. Beim
Aufbruch zu dieser Reise miissen wir den anderen
Lebewohl sagen, und dieser Abschied ist ein liebevol-
les Sich-Losldsen. Und wir miissen etwas vor Reisean-
tritt bei unseren Freunden zuriicklassen, nimlich
gliickliche Erinnerungen an die Vergangenheit.

Liebe Freundinnen und Freunde, wir sind alle auf
der Reise; das Leben selbst ist eine Reise. Niemand
hier ist sesshaft, wir bewegen uns alle vorwirts; des-
halb ist es nicht wahr zu sagen, wir gdben unser sess-
haftes Leben auf, wenn wir eine spirituelle Reise
machen. Niemand lebt an einem festen Ort; alle sind

11



ohne stindigen Wohnsitz, alle sind auf der Wande-
rung. Der Unterschied ist nur, dass man auf der spiri-
tuellen Reise einen anderen Weg einschligt, einen
leichteren, besseren und angenehmeren Weg. Dieje-
nigen, die diesen Weg nicht einschlagen, kommen
auch ans Ziel. Der Unterschied liegt im Weg. Der eine
Weg ist einfacher, ebener, besser; der andere Weg ist
voller Schwierigkeiten. Und da die Schwierigkeiten
im Leben ohnehin kein Ende nehmen — von dem Zeit-
punkt an, als wir unsere Augen auf dieser Welt geoft-
net haben —, kénnen wir doch lieber den ebenen Weg
wihlen, um an dem Ziel anzukommen, das alle See-
len einst erreichen werden.

Mit ,innerem Leben“ ist ein Leben gemeint, das
auf Vollkommenheit ausgerichtet ist, auch ,die Voll-
kommenheit von Liebe, Harmonie und Schonheit®
genannt. Im orthodoxen Sprachgebrauch wird es als
,Leben auf Gott hin“ bezeichnet.

Das innere Leben steht nicht notwendigerweise im
Gegensatz zum weltlichen Leben, aber das innere
Leben ist reicher und voller. Weltliches Leben bedeu-
tet Begrenztheit, inneres Leben dagegen Vollstindig-
keit. Die Asketen schlagen eine Richtung ein, die dem
weltlichen Leben entgegensteht. Sie tun das, um die
Fahigkeit auszubilden, in die Tiefe des Lebens zu
loten. Aber wenn man nur in eine einzige Richtung
geht, wird das Leben nicht vollstindig. Inneres Leben
bedeutet somit die Fiille des Lebens.

Kurz gesagt, das innere Leben besteht aus zwei
Dingen: in Weisheit aktiv sein und in passivem Geist
ruhen. Wenn man diese zwei gegensitzlichen Tatig-
keiten ausfithren und ein Gleichgewicht zwischen
beiden wahren kann, erreicht man die Fiille des

12



Lebens. Ein Mensch, der das innere Leben lebt, ist so
unschuldig wie ein Kind, sogar noch unschuldiger,
und zugleich weiser als viele kluge Leute zusammen-
genommen. Das zeigt sich als Entwicklung in zwei
gegensitzliche Richtungen. Die Einfalt Jesu ist seit
alters her bekannt. In jeder Regung, in jeder Hand-
lung erwies er sich als ein Kind. Alle grofen Heiligen
und Weisen — die Groflen, die die Menschheit befreit
haben — waren so unschuldig wie Kinder und zugleich
weiser, viel weiser als die im weltlichen Sinne Weisen.
Woher kommt das? Was verleiht ihnen dieses innere
Gleichgewicht? Ruhe in der Passivitit. Wenn sie vor
Gott stehen, ist ihr Herz wie ein leerer Kelch. Wenn
sie vor Gott stehen, um zu lernen, dann verlernen sie
zugleich alles, was die Welt sie gelehrt hat. Wenn sie
vor Gott stehen, dann lassen sie alle Gedanken an ihr
Ego, ihr Selbst, ihr Leben los. In diesem Augenblick
denken sie nicht an sich selbst und haben keinen
Wunsch, der zu erfiillen wire, keinen Antrieb, irgend-
etwas zu erreichen oder ihre eigene Person zum Aus-
druck zu bringen. Sie sind wie ein leerer Kelch und
wiinschen sich einzig, dass sie ihr falsches Selbst ver-
lieren und Gott ihr Wesen ganz erfiillen moge.
Solche fliichtigen Erfahrungen eines ruhigen
Augenblicks, den sie mit Gott verbrachten, helfen
ihnen dann im tiglichen Leben. Im Alltag zeigen sie
Unschuld, aber keine Unwissenheit; sie wissen um
die Dinge und wissen wiederum nichts. Sie bemer-
ken, wenn jemand liigt, aber klagen sie diese Person
deswegen an? Sagen sie etwa: ,Du liigst“? Nein, sie
sind dariiber erhaben. Sie kennen die Spiele dieser
Welt und betrachten sie alle mit Gleichmut. Sie erhe-
ben sich iiber die weltlichen Dinge und lassen sich

13



nicht von ihnen beeindrucken. Sie nehmen die Men-
schen, wie sie sind. Manch einer hilt sie vielleicht fir
unwissend und lebensfern, weil sie Dinge, die fiir sie
keine Bedeutung haben, nicht wichtig nehmen. Aber
ihr ganzes Handeln griindet sich auf Weisheit, und
dadurch werden sie weiser als andere. Denn nicht
jeder Mensch auf dieser Welt handelt immer weise.
Viele ziehen niemals in ihrem Tun Weisheit zu Rate,
und andere suchen erst nach vollbrachter Tat Zuflucht
bei der Weisheit, und dann ist es sehr oft zu spit. Alle
Menschen aber, die das innere Leben leben, lenken
ihr Tun mit Weisheit. Zu jedem Zeitpunkt wird jede
Handlung, jeder Gedanke, jedes Wort zuerst griind-
lich tberdacht, sorgfiltig abgewogen, eingeschitzt
und analysiert, bevor sie geiuflert oder ausgefiithrt
werden. So handeln sie auf Erden in allem mit Weis-
heit. Vor Gott aber stehen sie in Einfalt; das weltliche
Wissen nehmen sie nicht mit.

Menschen machen oft Fehler, ob sie nun den einen
oder anderen Weg einschlagen, und dann geraten sie
aus dem Gleichgewicht und schaffen es nicht, mit der
Vollkommenbheit in Berithrung zu kommen. Einige
wahlen zum Beispiel auf der Wanderung zu Gott den
Weg der Aktivitit, wollen aber gleichzeitig den Weg
der Weisheit gehen. Oder sie wollen auf dem Pfad zu
Gott auch da aktiv sein, wo Aktivitit nicht gebraucht
wird. Es ist, als wiirden sie gegen den Strom schwim-
men. Man begeht den grofiten Fehler, wenn man
seine Weisheit da einsetzt, wo man einfiltig sein
muss. Andere wiederum sind es gewohnt, Passivitit
als Leitlinie zu wihlen, um in Einfalt vor Gott stehen
zu konnen. Aber sie wollen dasselbe Prinzip dann in
allen Lebenslagen anwenden, und das wére nicht das
Richtige.

14



Das Ziel der Reise

Das Erste und Wichtigste im inneren Leben ist, eine
Beziehung zu Gott herzustellen, indem wir Gott zum
Gegeniiber machen und mit ihm oder ihr eine Ver-
bindung aufnehmen, zum Beispiel als gottliches
Wesen, das uns erschafft und erhilt, richtet und ver-
gibt, das fiir uns ein Freund oder eine Freundin, Vater,
Mutter, Geliebter oder Geliebte ist. In jeder dieser
Beziehungen miissen wir Gott vor Augen haben und
diese Verbindung bewusst wahrnehmen, sodass sie
keine blofle Vorstellung bleibt. Denn das Erste, was
Glaubige tun, ist, sich eine Vorstellung zu machen.
Sie stellen sich Gott als Schopfer vor und versuchen
zu glauben, dass Gott die Erhalterin ist; und sie bemii-
hen sich zu denken, dass Gott ein Freund oder eine
Freundin ist, und versuchen zu spiiren, dass sie Gott
lieben. Wird aber aus diesen Vorstellungen Wirklich-
keit, dann empfinden sie genau die gleiche Sympa-
thie, Liebe und Zuneigung fiir Gott, die sie hier auf
Erden fiir ein geliebtes Wesen fiithlen. Ohne diese Ver-
wandlung wiren Frommigkeit oder Giite nichts Rea-
les fiir uns Menschen, so fromm, gut oder
rechtschaffen wir auch sein mogen.

Die Arbeit des inneren Lebens besteht darin, Gott
zur Wirklichkeit zu machen, damit Gott keine blof3e
Vorstellung bleibt. Die Beziehung, die ein Mensch zu
Gott aufbaut, muss sich realer anfiihlen als jede ande-
re Beziehung auf der Welt. Wenn das geschieht, dann
werden alle irdischen Verbindungen, wie nahe und

15



lieb sie uns auch sind, weniger bindend. Wir werden
dadurch aber nicht gefiihlskalt, sondern liebevoller.
Es sind die Gottlosen, die unter dem Eindruck der
Selbstbezogenheit und Lieblosigkeit auf dieser Welt
getiihlskalt werden, weil sie Teil der Umstinde sind,
in denen sie leben. Hingegen wird die Liebe derer, die
Gott lieben und eine feste Beziehung zu Gott aufge-
baut haben, lebendiger. Sie sind nicht mehr kalt; sie
erfillen ihre Pflicht gegentiber denen, die ihnen auf
Erden nahe stehen, viel besser als die Gottlosen.

Jetzt ist die Frage, wie man diese Beziehung zu
Gott herstellt und welche Art von Beziehung ange-
strebt werden sollte. Wie soll man sich Gott vorstellen:
als Vater, Mutter, Schopferin, als richtendes und ver-
gebendes Wesen, als Freund oder Freundin, als
Geliebte oder Geliebten?

Die Antwort lautet: In jeder Lebenslage miissen
wir Gott den Platz einrdumen, den der Augenblick
erfordert. Wenn wir uns niedergeschmettert von der
Ungerechtigkeit und Kilte der Welt fithlen und dann
zu Gott als die vollkommene Gerechtigkeit aufsehen,
fallt alle Erregung und Bitterkeit von uns ab, unser
Herz beruhigt sich, und wir finden Trost in der
Gerechtigkeit Gottes. Wir sehen Gott als gerechtes
Wesen vor uns stehen und lernen dadurch Gerechtig-
keit. Der Sinn fiir Gerechtigkeit erwacht in unserem
Herzen, und wir betrachten die Dinge in ganz ande-
rem Licht. Wenn uns auf dieser Welt der Vater oder
die Mutter fehlt, dann konnen wir Vater oder Mutter
in Gott finden. Und selbst wenn Vater und Mutter
noch leben, dann sollten wir wissen, dass wir nur auf
Erden mit ihnen verwandt sind. Unsere wahre ver-
wandtschaftliche Beziehung besteht zu Gott als Vater

16



und Mutter. Unsere irdischen Eltern spiegeln nur
einen Funken der miitterlichen und viterlichen Liebe
wider, die Gott in Fiille und Vollkommenbheit verkor-
pert. Wir erfahren dann, dass Gott uns vergeben kann,
so wie unsere Eltern uns als Kind vergeben haben,
wenn wir Fehler begingen. Wir fiihlen, dass Giite,
Freundlichkeit, Schutz, Unterstiitzung und Mitgefiihl
von allen Seiten auf uns zukommen, und wir lernen
zu splren, dass diese Wohltaten in Gott ihren
Ursprung haben, dem Vater und der Mutter von
allem.

Wenn wir uns Gott als Wesen vorstellen, das uns
vergibt, dann finden wir in dieser Welt nicht nur
strenge Gerechtigkeit, sondern auch Liebe, Gnade
und Mitgefiihl. Durch diese Art von Vergebung erken-
nen wir, dass Gott nicht wie weltliche Richter Diener
des Gesetzes, sondern Herr iiber das Gesetz ist. Gott
richtet, wenn Gott richten will, und wenn Gott verge-
ben will, dann vergibt Gott. Gott hat die Macht zu rich-
ten und zu vergeben. Gott richtet, weil Gott die
gottlichen Augen nicht vor allem, was wir tun, ver-
schlielt. Gott weify, wigt und misst und gibt uns
Menschen, was uns zukommt. Und Gott vergibt, weil
jenseits und iiber der Macht der géttlichen Gerechtig-
keit die grofle Macht der Liebe und des Mitgefiihls
steht. Diese Macht ist Gottes innerstes Wesen, Gottes
eigene Natur, deshalb ist sie mehr und gréfer und
wirksamer als Gottes Macht der Gerechtigkeit. Auch
wir als menschliche Wesen auf der Erde vermeiden
es, iiber andere zu richten, sofern ein Funken von
Giite und Freundlichkeit in unserem Herzen ist. Wir
ziehen es vor zu vergeben. Vergebung macht uns nor-
malerweise gliicklicher, als wenn wir Rache nehmen,

17



es sei denn, wir befinden uns auf einem ganz anderen
Weg.

Menschen, die Gott als Freund oder Freundin
erkennen, sind niemals einsam auf dieser Welt, weder
im Diesseits noch im Jenseits. Immer ist ein Freund
oder eine Freundin da, ein Freund in der Menge, eine
Freundin im Alleinsein. Ob sie im Schlaf die Auflen-
welt vergessen haben oder ob sie wach sind und alles
ganz bewusst wahrnehmen, immer ist der Freund
oder die Freundin anwesend in ihren Gedanken, ihrer
Fantasie, in ihrem Herzen und ihrer Seele. Und eine
Person, die Gott zu ihrem oder ihrer Geliebten macht,
was braucht sie mehr? Thr Herz erwacht fiir all die
Schonbheit, die innere wie die duflere. Thr gefillt alles.
Ein jedes Ding entfaltet sich und wird schon in ihren
Augen, denn Gott durchdringt alles und ist gegenwir-
tig in allen Namen und Formen. Auf diese Weise ist
das geliebte gottliche Gegentiber immer anwesend.
Was fiir ein Gliick erfihrt der Mensch, wenn der oder
die Geliebte nie fern ist, besteht doch die ganze Tragé-
die des Lebens in der Abwesenheit des geliebten
Wesens. Diejenigen, fiir die Gott nie abwesend ist,
sehen das geliebte gottliche Wesen mit geschlossenen
Augen im Innern, mit offenen Augen im Auferen.
Sie nehmen es mit allen Sinnen wahr, ihre Augen
schauen den Geliebten, ihre Ohren horen die Stimme
der Geliebten.

Eine Person, der Gott auf diese Weise zur Wirk-
lichkeit wird, lebt sozusagen in der Gegenwart Gottes.
Fiir sie sind die verschiedenen Formen und Arten des
Glaubens, die verschiedenen Bekenntnisse und Reli-
gionsgemeinschaften nicht mehr wichtig. Fiir sie ist
Gott alles in allem und iiberall. OD sie in die christli-

18



che Kirche geht oder in die Synagoge, in den buddhis-
tischen Tempel oder zum hinduistischen Schrein
oder in die Moschee der Muslime, tiberall begegnet
ihr Gott. In der Wildnis, im Wald, in der Menge, iiber-
all sieht sie Gott.

Das zeigt uns, dass es im inneren Leben nicht
darum geht, die Augen zu schliefen und nach innen
zu schauen. Das innere Leben bedeutet, nach auflen
und nach innen zu schauen und seinen Glauben
uberall zu finden. Aber Gott kann erst dann zum
geliebten Wesen werden, wenn die Liebesfihigkeit
hinreichend erwacht ist. Diejenigen, die ihren Feind
hassen und ihren Freund lieben, kénnen Gott nicht
ihren Geliebten oder ihre Geliebte nennen, denn sie
kennen Gott nicht. Wenn die Liebe voll aufgebliiht ist,
bringt man Freunden Wohlwollen, Feinden Verge-
bung und Fremden Sympathie entgegen. Die zu ihrer
Fiille aufgebliihte Liebe kommt in all ihren verschie-
denen Formen zum Ausdruck, und nur die Fiille der
Liebe verdient es, Gott dargebracht zu werden. Das ist
der Zeitpunkt, an dem wir in Gott unseren Geliebten
oder unsere Geliebte, unser Ideal erkennen; und
dadurch, auch wenn wir uns schon {iiber die engen
Grenzen von weltlicher Zuneigung erhoben haben,
lernen wir unsere Freunde und Freundinnen erst
wirklich zu lieben. Wer Gott liebt, weif, was Liebe ist,
nachdem er oder sie zu der Stufe aufgestiegen ist, wo
sich die Fiille der Liebe entfaltet.

Die ganze Bilderwelt in der Sufi-Literatur der gro-
Ren persischen Dichter wie Rumi, Hafis und Jami
schildert die Beziehung zwischen dem Menschen als
Liebendem und Gott als Geliebtem. Wenn wir diese
Poesie lesen und verstehen und die Liebe in uns

19



gereift ist, dann gewinnen wir Einblick in die Bilder
und Symbole, die von den Mystikern und Mystikerin-
nen verwendet wurden, und wir erkennen, auf welche
Note ihr Herz gestimmt war. Es ist nicht leicht, im
Herzen die Liebe zu Gott zu entfalten, denn tiblicher-
weise konnen wir nicht lieben, ohne den Gegenstand
unserer Liebe zu sehen oder zu begreifen. Gott muss
irgendwie greifbar werden, damit wir Gott lieben kon-
nen. Aber wenn wir es geschafft haben, Gott zu lie-
ben, dann haben wir tatsichlich die Reise auf dem
inneren Pfad angetreten.

20



DER
SINN DES LEBENS

~)



