




RAINER MAUSFELD

Warum schweigen 
die Lämmer? 
Wie Elitendemokratie 
und Neoliberalismus 
unsere Gesellschaft  
und unsere  
Lebensgrundlagen 
zerstören



4

7
Einleitung

23
Warum schweigen die Lämmer?	
Wie sich schwerste Kriegsverbrechen und  
Verletzungen moralischer Normen  
für die Bevölkerung unsichtbar machen lassen

57
Die Angst der Machteliten vor dem Volk 
Demokratiemanagement  
durch Soft-Power-Techniken

115
Die neoliberale Indoktrination 	
Gespräch mit Jens Wernicke 

 137
 »Wer das Land besitzt, der soll es auch regieren« 	
Repräsentative Demokratie als Mittel der Demokratievermeidung
 

153
Massenmediale Indoktrination
Gespräch mit Jens Wernicke

INHALT



 

173
Wie sich die »verwirrte Herde« auf Kurs halten lässt 	
Die Einschränkung des öffentlichen Debattenraumes  
und die Ächtung von Dissens

235
Phantom-Mitte – Kartellparteien – Bundestagswahl
Kommentar

241
Rassismus, Kapitalismus und die Wertegemeinschaft  
der »Herrenmenschen« 	 
Gespräch mit Marko Junghänel

249
Demokratie und weiße Folter 	
Wie die Psychologie dazu beitrug, Folter unsichtbar zu machen

281
Ein Nachwort,  
das auch als Vorwort gelesen werden kann

295
Literaturangaben
Namensverzeichnis

INHALT





Einleitung

7



8

Demokratie und Freiheit. Zwei Wörter, die mit unerhörten gesellschaftli-
chen Versprechen aufgeladen sind und gewaltige Veränderungsenergien zu 
deren Einlösung freisetzen können. Kaum mehr als ein Schatten ist heute 
von den mit ihnen ursprünglich verbundenen Hoffnungen geblieben. Was 
ist passiert? Wohl nie zuvor sind zwei Wörter, an die so leidenschaftliche 
Hoffnungen geknüpft sind, in gesellschaftlich so folgenschwerer Weise 
ihrer ursprünglichen Bedeutung entleert, verfälscht, missbraucht und 
gegen diejenigen gewandt worden, deren Denken und Handeln sie beseelen. 
Demokratie bedeutet heute in Wirklichkeit eine Wahloligarchie ökonomi-
scher und politischer Eliten, bei der zentrale Bereiche der Gesellschaft, 
insbesondere die Wirtschaft, grundsätzlich jeder demokratischen Kontrolle 
und Rechenschaftspflicht entzogen sind; damit liegen zugleich weite Teile 
der gesellschaftlichen Organisation unseres eigenen Lebens außerhalb der 
demokratischen Sphäre. Und Freiheit bedeutet heute vor allem die Freiheit 
der ökonomisch Mächtigen. Mit dieser orwellschen Umdeutung kommt 
diesen beiden Wörtern nun ein besonderer Platz im endlosen Falschwör-
terbuch der Geschichte zu. Mit zwei Wortvergiftungen werden unsere 
zivilisatorischen Hoffnungen auf eine menschenwürdigere Gesellschaft 
und auf eine Einhegung von Gewaltverhältnissen verwirrt, getrübt, zersetzt 
und nahezu aus dem kollektiven Gedächtnis getilgt. Durch den Verlust 
der mit diesen beiden Begriffen verbundenen zivilisatorischen Träume 
fällt es uns heute schwer, eine attraktive menschenwürdige Alternative 
zu den herrschenden Machtverhältnissen politisch zu artikulieren, oder 
schlimmer noch, überhaupt zu denken. 

Wenn wir uns mit diesen Entwicklungen auseinandersetzen wollen, sind 
wir mit einem grundlegenden, jedoch nicht immer bewussten Spannungs-
feld konfrontiert, dem wir nicht entgehen können. Wenn wir durch die 
Brille unserer eigenen Interessen auf die gesellschaftliche Realität blicken, 
werden wir ein anderes Bild erhalten und andere Schlussfolgerungen 
daraus ziehen, als wenn wir versuchen, eine universalisierbare, gleichsam 
überpersönliche Perspektive einzunehmen, die von dem Bemühen um eine 
aktive Mitgestaltung unseres Gemeinwesens geleitet ist und sich im Sinne 
der Aufklärung an Prinzipien der Freiheit, Gleichheit und des Gemeinsinns 
orientiert. Über dieses Spannungsfeld müssen wir uns, auch wenn es letzt-
lich wohl unauflöslich ist, im Klaren sein, wenn wir uns über unterschied-
liche Perspektiven auf die gesellschaftliche Realität austauschen wollen. 
Es lohnt daher, zunächst einen Blick auf diese Perspektivengebundenheit 

EINLEITUNG



9

unserer gesellschaftlichen Weltsicht zu werfen, weil sich in den folgenden 
Beiträgen vieles möglicherweise nur schwer mit unseren persönlichen 
gesellschaftlichen Erfahrungen in Einklang bringen lässt.

Wie wir die Welt erleben, wird zwangsläufig davon bestimmt, wie wir 
in ihr situiert sind und aus welcher Perspektive wir auf sie blicken. Dies 
gilt auch und in besonderem Maße für die gesellschaftliche Welt. Wie wir 
gesellschaftliche Verhältnisse beurteilen, hängt von der Perspektive ab, 
also von dem Ort – geographisch, historisch, sozial oder geistig –, von dem 
aus wir die Welt betrachten. Die Spannbreite möglicher Perspektiven auf 
die gesellschaftliche Welt ist nahezu unbeschränkt groß.

Nun teilen wir zumindest den historischen Ort und in relevanten Aspekten 
auch weitgehend den geographischen Ort; zudem sorgen unsere Sozi-
alisationsinstanzen dafür, dass wir auch geistige Perspektiven auf die 
gesellschaftliche Welt teilen. Dies reduziert die Spannbreite möglicher 
Perspektiven und stiftet Gemeinsamkeiten in unseren Perspektiven auf die 
gesellschaftliche Welt. Mit sehr grobem Strich ließe sich unser Bild einer 
mehr oder weniger geteilten gesellschaftlichen Realität vielleicht so zeich-
nen: Unsere eigene Lebenswirklichkeit wird dadurch bestimmt, dass wir in 
einer Zeit leben, deren zivilisatorische Qualitäten weit herausragen in einer 
langen und gewaltreichen Zivilisationsgeschichte. Der Ort, von dem aus wir 
die Welt betrachten, ist ein Ort, an dem es seit mehr als 70 Jahren weder 
Krieg noch Hungersnot gibt. Ein Ort, der den meisten einen Lebensstan-
dard ermöglicht, der sehr viel höher ist als der ihrer Eltern und Großeltern. 
Ein Ort, dessen soziale Ordnung durch einen demokratischen Rechtsstaat 
bestimmt ist, der also Meinungsfreiheit, Schutz der Bürgerrechte und 
Achtung der Menschenrechte sichert und der unserem gesellschaftlichen 
Leben Stabilität und Sicherheit verleiht. Aus einer solchen Perspektive 
gibt es, bei rechtem Lichte betrachtet, eigentlich Grund genug, mit der 
Entwicklung unserer Gesellschaft und mit dem, was wir erreicht haben, 
zufrieden zu sein. Auch aus größerer historischer Perspektive stehen die 
Dinge für uns eigentlich sehr vorteilhaft. Das kapitalistische Wirtschafts-
system hat breite Bevölkerungsschichten von Hunger und Elend befreit. 
Allein in den vergangenen 150 Jahren haben industrielle Revolutionen, die 
Mechanisierung und Industrialisierung der Landwirtschaft, die technischen 
Möglichkeiten der Massentierhaltung und die Fortschritte der Biotech-
nologie, die Globalisierung von Agrar- und Lebensmittelindustrie, die 
Fortschritte der Medizin, der Pharmatechnologie und der medizinischen 

EINLEITUNG



10

EINLEITUNG Versorgung die allgemeine Lebenserwartung und Lebensqualität in zuvor 
nicht gekanntem Maße steigen lassen. All diese Errungenschaften haben 
einen Massenwohlstand und eine Teilhabe am technischen Fortschritt 
in allen Lebensbereichen, sei es Ernährung, Kommunikation, Mobilität 
oder Gesundheit, ermöglicht, wovon frühere Generationen nur träumen 
konnten. Durch die Möglichkeiten, die Massenkonsum und eine unseren 
privaten Alltag durchdringende Unterhaltungsindustrie bieten, ist es 
zudem weitgehend gelungen, entfremdete Arbeit erträglicher zu machen 
und soziale Unruhen einzudämmen. Ebenso vorteilhaft haben sich die 
Dinge auf der internationalen Ebene der Beziehungen zwischen den 
Staaten entwickelt. Kurz nach dem Zweiten Weltkrieg wurden die Vereinten 
Nationen (UNO) gegründet, um den Frieden in der Welt dauerhaft zu 
sichern. Dieses Ziel fand seinen Ausdruck in der Charta der Vereinten 
Nationen und dem darin niedergelegten allgemeinen Gewaltverbot, das 
jedem Staat einen Angriffskrieg verbietet. Der Internationale Gerichtshof in 
Den Haag entstand als Hauptrechtsprechungsorgan der UNO. Völkerrecht 
und internationales Recht wurden zur Sicherung von Frieden, Demokratie 
und Menschenrechten weiterentwickelt. Zivilisationsgeschichtlich haben 
wir also viel erreicht und eigentlich Grund genug, die zivilisatorischen 
Errungenschaften unserer westlichen Wertegemeinschaft zu feiern. Von 
allen gesellschaftlichen Organisationsformen, die sich bislang in größerem 
Maßstab und in stabiler Weise haben realisieren lassen, hat sich aus unserer 
Perspektive die Verbindung von Kapitalismus und Demokratie trotz aller 
Probleme anscheinend in besonderer Weise bewährt. Natürlich wissen wir, 
dass wir ungeachtet aller Fortschritte auch weiterhin in allen Bereichen 
mit einer überwältigenden Fülle schwerwiegender Probleme konfrontiert 
sind. Doch angesichts der Tatsache, dass der Mensch nun einmal, in Kants 
Worten, aus krummem Holze gemacht ist und nichts ganz Gerades daraus 
gezimmert werden kann, und angesichts der Tatsache, dass auch die Kom-
plexitäten und Sachzwänge der Welt keine perfekten Lösungen erwarten 
lassen, sind wir weitgehend zuversichtlich, dass technischer Fortschritt 
und eine verbesserte Effizienz in der Organisation der Gesellschaft und in 
der Ausgestaltung von Handelsmärkten die uns heute bedrohlich erschei-
nenden Probleme werden bewältigen lassen.

Offensichtlich leben wir also an bevorzugten Orten und in Zeiten, 
die man, in großen geschichtlichen Maßstäben gemessen, wohl nur als 
besonders glücklich bezeichnen kann. Nun werden indes nicht alle bereit 
sein, in diesen Chor der Selbstbeglückwünschung einzustimmen. Einige, 



11

vermutlich die überwiegende Mehrheit der auf diesem Planeten lebenden 
Menschen, würden, wenn denn überhaupt ein Interesse bestünde, sie zu 
hören, sicherlich zu Protokoll geben, dass mit diesem »Wir« nicht sie 
gemeint sein könnten. Das »Wir«, das einer solchen geteilten Perspektive 
zugrunde liegt, ist es daher wert, genauer betrachtet zu werden.

Aus einer breiteren historischen Perspektive, ebenso wie aus einer an 
globalen Maßstäben orientierten Perspektive, können wir uns zu den 
Gewinnern und Nutznießern der gegenwärtigen Weltordnung zählen. 
Nun neigen zu allen Zeiten die Sieger, die Gewinner und die Nutznießer 
der jeweiligen gesellschaftlichen Ordnung dazu, nicht nur diese Ordnung 
gutzuheißen, sondern die Welt insgesamt als im Großen und Ganzen 
wohlgeordnet anzusehen und den jeweiligen Verlierern selbst die Schuld 
für ihre Situation zu geben. Auch neigen sie dazu, die Zukunft einer Gesell-
schaftsordnung, deren Nutznießer sie sind, eher optimistisch zu sehen. Aus 
der Perspektive der Verlierer und Opfer einer gesellschaftlichen Ordnung 
sehen die Dinge jedoch ganz anders aus als aus der Perspektive, aus der 
»Wir« die Dinge betrachten. Ein anderer geographischer oder sozialer 
Ort, oft nur ein paar Straßenzüge oder aber einen Kontinent entfernt, 
eine andere Zeit, nur wenige Jahre oder eine künftige Generation entfernt, 
genügen, um ein grundlegend anderes Bild zu sehen. 

In der Tat haben wir Krieg und Terror, Unterdrückung und offene Gewalt, 
Hunger, ökologische Verwüstungen durch Raubbau und Ausplünde-
rungen von Ressourcen, Sklaverei und Folter weitgehend aus unseren 
Lebensbereichen ferngehalten. Wenn wir jedoch darüber nachdenken, 
worauf unsere eigenen Lebensformen wesentlich basieren, müssen wir 
uns bewusst werden und anerkennen, dass sie wesentlich darauf beruhen, 
aus diesen unhaltbaren Verhältnissen einen Nutzen zu ziehen. Wir haben 
diese Verhältnisse nicht beseitigt, sondern sie lediglich an andere Orte 
der Welt outgesourct. Sie tauchen in unserem Bewusstsein kaum mehr 
auf. Sie sind moralisch kaum mehr sichtbar und wir fühlen uns für sie im 
Grunde nicht verantwortlich.

Es gibt sichtlich einen großen Spielraum für unterschiedliche Perspek-
tiven auf gesellschaftliche Verhältnisse. Der Blickpunkt, von dem aus wir 
auf die gesellschaftlichen Realitäten blicken, bestimmt, wie wir Fakten 
auswählen und gewichten und welche Schlussfolgerungen wir aus ihnen 
ziehen. In jedem Fall genießen wir das Privileg, in der Beurteilung unserer 
eigenen Situation und in der Beurteilung des größeren Zusammenhangs, in 

EINLEITUNG



12

EINLEITUNG den wir eingebettet sind, einen großen gedanklichen Spielraum zu haben. 
Wie immer man auch die Dinge betrachten mag: »Wir« sind die Gewinner 
und Nutznießer gegenwärtiger Wirtschafts- und Machtverhältnisse.

Welche Perspektiven aber bleiben den Verlierern und Opfern gesell-
schaftlicher Ordnungen? Bereits das Opfersein ist eine angstmachende 
und angsterfüllte Einengung von Perspektiven. Den Verhungernden, den 
Gefolterten und denjenigen, deren physisches und psychisches Leben 
bedroht ist, bleibt kaum mehr als der Erlebens- und Denkraum eines 
Opferseins. Und es sind gerade die Opfer, die nicht mit dem »Wir« gemeint 
sind, das so nachdrücklich die Vorteile der gegenwärtigen Macht- und 
Wirtschaftsordnung zu schildern weiß. 

Zu dem »Wir« würden sich nicht zählen können oder nicht zählen wollen: 

Die globalen Opfer »unserer« Wirtschaftsordnung, deren Zahl 
kaum schätzbar ist. Jean Ziegler, von 2000 bis 2008 UN-Sonder-
berichterstatter für das Recht auf Nahrung, schätzt die Zahl der 
durch unsere Wirtschaftsordnung getöteten Menschen auf mehr als 
50 Millionen, und dies pro Jahr – keine andere Gesellschaftsordnung 
in der langen Zivilisationsgeschichte tut es darin der neoliberalen 
Wirtschaftsordnung gleich. 

Die über 800 Millionen Menschen, immerhin mehr als ein Zehntel der 
Weltbevölkerung, die unter chronischer Unterernährung leiden und 
von denen Jahr für Jahr über 30 Millionen, fast 100.000 täglich, einen 
Hungertod sterben (obwohl die Weltlandwirtschaft in ihrer heutigen 
Entwicklungsstufe, dem Welternährungsbericht der Food and Agricul-
ture Organization der UNO zufolge, problemlos 12 Milliarden Menschen, 
fast das Doppelte der gegenwärtigen Weltbevölkerung, ernähren könnte). 

Die mehr als eine Milliarde Menschen, die am Rande des Existenz-
minimums leben. 

Die mehr als zwölf Millionen Menschen in Deutschland, die von 
Armut bedroht und damit von einer normalen sozialen und kulturel-
len Teilhabe ausgeschlossen sind. Ein Fünftel aller Kinder wachsen 
dauerhaft in einer Art vererbter Armut auf. Nicht anders sieht es 
in anderen sogenannten Industrieländern oder Rechtsstaaten aus.



13

Die ungezählte Zahl derjenigen, die nichts mehr zählen: Hunderte 
von Millionen »Überflüssige« und »Überschuss-Menschen«, die 
nicht als Konsument oder für eine Akkumulation verwertbar sind 
und die in zu disziplinierende Ränder der Gesellschaft entsorgt 
werden. 

Die mehr als 40 Millionen Menschen, die gegenwärtig Opfer moder-
ner Formen der Sklaverei sind. 

Die mehr als 6 Millionen Menschen, die jährlich an den Folgen der 
Umweltzerstörung sterben. 

Die zivilen Opfer der Bomben, die »wir«, also Mitglieder der westlichen 
Wertegemeinschaft, zu unserer »Selbstverteidigung« und zur »För-
derung von Demokratie und Menschenrechten« auf andere Staaten 
abwerfen. Allein im Jahr 2016, dem letzten der Obama-Präsidentschaft, 
wurden auf sieben islamische Länder insgesamt 26.171 Bomben abge-
worfen ( jede einzelne Bombe ist in der THOR-Datenbasis des US Air 
Force Research Institute mit Ort und Zeit des Abwurfs registriert). 
Die Schätzungen für die durch militärische Aktionen der USA seit 
Gründung der UNO getöteten Zivilisten liegen je nach Datenbasis 
und zugrunde gelegten Kriterien zwischen 8 und 30 Millionen. Die 
Opfer »unseres« zeitlich und räumlich unbegrenzten »Kriegs gegen 
den Terror« summieren sich bislang allein im Irak, in Afghanistan 
und in Pakistan auf etwa 1,3 Millionen Todesopfer.
 
Die Leidtragenden unserer Wirtschafts- und Finanzkriege gegen 
unliebsame Regierungen, insbesondere in Form von Sanktionen. 

Die Liste derjenigen, die sich nicht zu unserem »Wir« rechnen können 
oder wollen, lässt sich nahezu endlos verlängern. All diese Opfer und 
Folgen unserer gegenwärtigen Wirtschafts- und Gewaltordnung sind in 
unseren Medien und in unserem öffentlichen Bewusstsein praktisch nicht 
präsent – und wenn überhaupt, dann als dürre Fakten. Diese mangelnde 
öffentliche Präsenz spiegelt das verbreitete Gefühl wider, dass wir ja 
schließlich für diese Folgen nicht verantwortlich seien. Denn man könne 
uns, zum einen, keine Verantwortung aufbürden für Verbrechen, die von 
unseren demokratisch gewählten Führern veranlasst worden sind. Zum 

EINLEITUNG



14

EINLEITUNG anderen seien es ja nicht nur von uns zu verantwortende Folgen, sondern 
überwiegend selbstverschuldete Folgen oder Folgen, die durch natürliche 
Gegebenheiten, Sachzwänge oder Naturgesetzlichkeiten einer komplexen 
Welt hervorgebracht worden seien. So werden die Opfer von den Tätern 
zusätzlich noch für ihr Opfersein selbst verantwortlich gemacht. Die 
Geschichte hört eben nicht auf, den Besiegten gegenüber den Siegern 
unrecht zu geben.

Von der Perspektive hängt auch eine Beurteilung der Realitäten 
unserer zivilisatorischen Errungenschaften zur Sicherung des inneren 
und äußeren Friedens ab, also der Realität der Demokratie und der Realität 
des Völkerrechts. Auch hier reicht oft schon eine kleine Änderung des 
Betrachtungsortes, um die Realitäten hinter der politischen Rhetorik und 
hinter ideologischen Vorurteilen zu erkennen. Von der Demokratie, die 
ursprünglich mit großen Hoffnungen auf eine politische Selbstbestimmung 
und auf eine Sicherung des inneren und äußeren Friedens verbunden 
war, ist in der realen Gestaltung der Gesellschaft nur eine formale Hülse 
übrig geblieben. Demokratie ist auf ein inszeniertes Spektakel periodi-
scher Wahlen reduziert worden, bei denen die Bevölkerung aus einem ihr 
vorgegebenen »Elitenspektrum« wählen kann. Wirkliche Demokratie ist 
ersetzt worden durch die Illusion von Demokratie, die freie öffentliche 
Debatte ist ersetzt worden durch Meinungs- und Empörungsmanagement, 
das Leitideal des mündigen Bürgers ist ersetzt worden durch das neolibe-
rale Leitideal des politisch apathischen Konsumenten. Von den mit den 
Begriffen Demokratie und Freiheit verbundenen Hoffnungen sind nur 
die leeren Worthülsen eines falschen Versprechens von den Mächtigen 
beibehalten worden; mit ihnen lässt sich nämlich das Bewusstsein der 
Mehrheit der Machtunterworfenen wirksam manipulieren. 

Auch das Völkerrecht hat sich heute in großen Teilen zu einem In- 
strument unverhohlener Machtpolitik entwickelt. Die selbstdeklarierte 
westliche Wertegemeinschaft pflegt wieder offen ihren geradezu religiösen 
Glauben an die Wirksamkeit von Gewalt, an die Heilsamkeit von Bomben 
und Zerstörung, von Drohnenmorden und Folter, von Unterstützung ter-
roristischer Gruppen, von wirtschaftlichen Strangulierungen und anderen 
Formen von Gewalt, die ihren Zwecken dienlich ist – eine politische Feti-
schisierung von Gewalt, deren Auswirkungen über den gesamten Globus 
zu besichtigen sind.

Kaum mehr als eine geschichtliche Erinnerung ist von den großen 
Hoffnungen übrig geblieben, die ursprünglich mit Demokratie und 



15

Völkerrecht verbunden waren, nämlich Hoffnungen auf eine zivilisato-
rische Einhegung von Macht- und Gewaltbeziehungen. Umso kraftvoller 
wird die Bevölkerung in der politischen Rhetorik mit einer Demokra-
tie- und Völkerrechtsrhetorik überzogen, mit der die ökonomisch oder 
militärisch Starken die Zustimmung oder Duldung der Bevölkerung für 
ihre tatsächliche Praxis einer Realpolitik der Gewalt zu gewinnen suchen. 
In der Realpolitik hat sich heute längst wieder das Recht des Stärkeren 
Anerkennung verschafft. Zweihundert Jahre nach der Aufklärung, auf die 
wir uns in der politischen Rhetorik so viel zugute halten, leben wir in einer 
Zeit der radikalen Gegenaufklärung. Zugleich verweisen die Mächtigen 
gerne, wenn es ihren Machtinteressen dient, auf die Aufklärung, um damit 
gegenüber denjenigen, die sie als ihre Feinde ansehen, ihre behauptete 
zivilisatorische Überlegenheit zu bekräftigen.

So hängt eben alles von der Perspektive ab. Was wir sehen, hängt von der 
Perspektive ab. Ebenso, was wir sehen wollen und, mehr noch, was wir nicht 
sehen wollen. Auch die Schlussfolgerungen, die wir aus dem, was wir sehen, 
erfahren und wissen, ziehen und zu ziehen bereit sind, hängen von der 
Perspektive ab. Nicht nur der Perspektive des geographischen und sozialen 
Ortes, an dem wir leben, und der Zeit, in der wir leben. Unser Blick auf 
die Welt hängt auch von der geistigen Brille ab, durch die wir auf die Welt 
schauen. Also von unseren eigenen Erfahrungen – direkte oder indirekte 
vermittelte –,  von unserer Sozialisation, von unseren Normen und unseren 
Vorurteilen, von unseren Ängsten und Sorgen, von den Weltbildern und 
Vorurteilen der Gruppen, denen wir uns zugehörig fühlen,  und von dem 
Bild, das wir von uns selbst und von unserer Rolle in der Welt haben. 

All dies bringt eine Pluralität sehr unterschiedlicher Perspektiven auf die 
gesellschaftlichen Verhältnisse hervor, eine Pluralität, die in einer politi-
schen Gemeinschaft mit gravierenden Spannungsfeldern einhergehen kann. 
Daher werden zur Sicherung eines inneren Friedens für ein politisches 
Handeln Prozeduren benötigt, diese Spannungsfelder zu entschärfen. 
Das Bemühen, die Pluralität unterschiedlicher und oft sogar miteinander 
unverträglicher Interessen und Perspektiven auf friedlichem Wege mit-
einander zu verbinden, ist gerade ein Kennzeichen der demokratischen 
Leitidee der Aufklärung. Das grundlegende Prinzip dabei ist, dass für diese 
Prozeduren gleiche Verfahrensrechte gelten trotz einer Ungleichheit der 
gesellschaftlichen Interessenlagen. Zudem bemüht sich die demokratische 
Leitidee der Aufklärung um Prozeduren einer Konsensfindung, die nicht 

EINLEITUNG



16

EINLEITUNG lediglich auf einer Mehrheitsregel basieren, sondern die dieser Pluralität 
Rechnung tragen. Der Austausch darüber, wie sich Partikularinteressen 
miteinander in Einklang bringen lassen, geschieht in einer Demokratie über 
den öffentlichen Debattenraum, in dem sich alle frei und gleichberechtigt 
über ihre unterschiedlichen Partikularinteressen austauschen können. 
Den zentralen Prozeduren demokratischer Konsensfindung liegt also 
wesensmäßig und konstitutiv ein egalitäres Prinzip zugrunde.

Eine Elitendemokratie verletzt ein solches egalitäres Prinzip und 
stellt einen Widerspruch in sich dar. In einer Elitendemokratie gibt es 
zwar formale demokratische Elemente, doch sind sie strukturell auf ein 
Minimum reduziert. Trotz dieses demokratischen Minimalismus sind aus 
Sicht der tatsächlichen ökonomischen und politischen Zentren der Macht 
die demokratischen Elemente zwangsläufig nicht im gewünschten Maße 
risikofrei. Um ihren Status zu sichern, sind die jeweiligen Machteliten 
darauf angewiesen, sich gegen demokratische Ansprüche abzusichern. 
Die Schwachstelle ist nun gerade der öffentliche Debattenraum, der – vor 
allem in den periodischen Wahlen – als Stabilitätsrisiko wirksam werden 
könnte. Wie lässt sich dieses auch in einer Elitendemokratie demokratische 
Risiko kontrollieren und möglichst gering halten? Wenn die verbliebenen 
demokratischen Residualelemente auch noch beseitigt würden, wäre es 
nicht mehr möglich, die zur Revolutionsvermeidung nützliche demokra-
tische Rhetorik aufrechtzuerhalten; denn der öffentliche Debattenraum 
und periodische Wahlen sind selbst für die bloße Illusion einer Demokratie 
unverzichtbar. Wenn die tatsächlichen Zentren der Macht sie also beibe-
halten wollen, benötigen sie geeignete Wege einer Stabilitätssicherung, 
durch die sich Demokratie für sie risikofrei gestalten lässt.

In den vergangenen Jahrzehnten haben die Machtausübenden großen 
Aufwand betrieben, neue Wege einer solchen Stabilitätssicherung zu ent-
wickeln, um die in einer Elitendemokratie verbliebenen demokratischen 
Residualelemente vor den Risiken demokratischer Ermächtigungen zu 
schützen. Hierzu gehören insbesondere neuartige strukturelle Formen der 
Organisation von Macht sowie psychologische Methoden der Bewusst-
seinsmanipulation. Die Wurzeln dieser Entwicklungen reichen freilich 
sehr viel weiter zurück, doch haben sich diese Entwicklungen in den 
letzten Jahrzehnten rapide beschleunigt und institutionell verfestigt. 
Der mit ihnen verbundene systematisch geplante und betriebene gesell-
schaftliche Transformationsprozess gleicht in seinen an die Wurzeln 



17

gesellschaftlicher Organisation gehenden Auswirkungen einer »Revo-
lution von oben«, also einer Revolution, die ein Projekt ökonomischer 
Eliten darstellt und der Ausweitung und Verfestigung ihrer Interessen 
dient. Der mit dieser Revolution einhergehende Transformationsprozess 
ruht wesentlich auf zwei Säulen. 

Die erste Säule dieses Transformationsprozesses besteht darin, dass 
die Organisationsformen von Macht immer abstrakter und mit geziel-
ter Diffusion gesellschaftlicher Verantwortlichkeit gestaltet werden, so 
dass Unbehagen, Empörung oder Wut der Machtunterworfenen keine 
konkreten, also politisch wirksamen Ziele mehr finden und ein Verände-
rungswille der Bevölkerung keine Adressaten mehr unter den tatsächli-
chen Entscheidungsträgern hat. Dieser Transformationsprozess besteht 
in einer schleichenden und für die Bevölkerung möglichst unsichtbaren 
Schaffung geeigneter institutioneller und konstitutioneller Strukturen, 
durch die sich Machtverhältnisse stabilisieren und Umverteilungsprozesse 
dauerhaft einem demokratischen Zugriff entziehen und damit weitge-
hend irreversibel machen lassen. Dazu müssen die historisch mühsam 
gewonnenen demokratischen Strukturen beseitigt oder so ausgehöhlt 
werden, dass sie in ihrer Wirksamkeit neutralisiert sind. Zudem muss die 
innerstaatliche und die zwischenstaatliche Rechtsentwicklung so »wei-
terentwickelt« werden, dass die Zentren ökonomischer und politischer 
Macht ihre Interessen in dem so geschaffenen Rechtsrahmen legal in 
autoritärer Weise durchsetzen können. Ein solcher Rechtsrahmen muss 
insbesondere so beschaffen sein, dass er eine Umwandlung ökonomischer 
Macht in politische Macht ermöglicht und dass er den angestrebten oder 
bereits etablierten Umverteilungsmechanismen einen rechtlichen Rahmen 
gibt, der unter den verbliebenen minimalen Möglichkeiten demokratisch 
nicht mehr aufgehoben werden kann. Die organisierte Kriminalität der 
besitzenden Klasse wird durch eine solche Verrechtlichung nicht nur lega-
lisiert, sondern auch zeitlich verfestigt und gegen mögliche demokratische 
Eingriffe abgedichtet.

Die zweite Säule besteht in der Entwicklung ausgefeilter und höchst 
wirksamer Techniken, durch die sich das Bewusstsein der Machtun-
terworfenen in geeigneter Weise manipulieren lässt. Die Machtunter-
worfenen sollen nicht einmal wissen, dass es – hinter der an der medial 
vermittelten politischen Oberfläche scheinbar demokratisch kontrol-
lierter Macht – überhaupt Zentren der Macht gibt. Das wichtigste Ziel 

EINLEITUNG



18

EINLEITUNG ist, einen gesellschaftlichen Veränderungswillen der Bevölkerung zu 
neutralisieren oder auf politisch belanglose Ziele abzulenken. Um dies 
in einer möglichst robusten und beständigen Weise zu erreichen, zielen 
Manipulationstechniken auf weit mehr als nur auf politische Meinungen. 
Sie zielen auf eine gezielte Formung aller Aspekte, die unser politisches, 
gesellschaftliches und kulturelles Leben betreffen sowie auch unsere 
individuellen Lebensformen. Sie zielen gewissermaßen auf die Schaffung 
eines »neuen Menschen«, dessen gesellschaftliches Leben in der Rolle 
des politisch apathischen Konsumenten aufgeht. In diesem Sinne sind 
sie totalitär, so dass der große Demokratietheoretiker Sheldon Wolin 
zu Recht von einem »invertierten Totalitarismus« spricht, einer neuen 
Form des Totalitarismus, der von der Bevölkerung nicht als Totalitarismus 
empfunden wird. Die Techniken hierzu wurden und werden seit etwa 
hundert Jahren mit großem Aufwand und unter wesentlicher Beteiligung 
der Sozialwissenschaften entwickelt, deren gesellschaftliche Blüte eng 
mit einer Bereitstellung von Methoden sozialer Kontrolle verbunden ist. 
Ein zentrales Element dieser Techniken zur Manipulation des Bewusst-
seins der Bevölkerung ist die Schaffung geeigneter Ideologien, die für 
die Bevölkerung als Ideologien weitgehend unsichtbar sind und damit 
einen kaum noch hinterfragbaren Rahmen bereitstellen sollen, der allen 
gesellschaftlichen Erfahrungen der Einzelnen ihren Sinnzusammenhang 
gibt. Den Kern dieser Ideologien, die in den vergangenen Jahrzehnten in 
der neoliberalen Ideologie kulminierten, bildet die Ideologie einer exper-
tokratischen »kapitalistischen Elitendemokratie«, in der kompetente und 
dem Gemeinwohl verpflichtete Eliten die Geschicke der Gemeinschaft 
in möglichst effizienter Weise lenken sollen. Weite Teile der politischen 
Philosophie und der Soziologie teilen, explizit oder implizit, die Prämissen, 
die einer solchen Ideologie zugrunde liegen. 

Beide Entwicklungen dienen dazu, Macht unidentifizierbar und damit 
gleichsam unsichtbar zu machen, um unsere natürlichen psychischen 
Abwehrmechanismen gegen eine Fremdbestimmung zu unterlaufen. Beide 
sind kennzeichnend für die modernen Formen der gegenwärtigen kapita-
listischen Elitendemokratien. Wir können nur dann erfolgversprechende 
Strategien eines Widerstandes gegen die gegenwärtige Macht- und Gewalt-
ordnung entwickeln, wenn wir diese neuartigen Organisationsformen der 
Macht hinreichend verstehen. Gleiches gilt für die Manipulationstechni-
ken, durch die sich gezielt Eigenschaften unseres Geistes für politische 
Zwecke ausnutzen lassen.



19

Alle Beiträge in diesem Band kreisen um das Thema Demokratie – 
um Strategien und Methoden einer Demokratieverhinderung, eines 
Demokratieabbaus und eines Demokratiemanagements – sowie um die 
Methoden, all diese Prozesse für die Bevölkerung möglichst unsichtbar 
zu machen. Durch diese gemeinsame Thematik gibt es in den Kapiteln 
zwangsläufig Überschneidungen. Dies hat jedoch den Vorteil, dass jedes 
Kapitel eigenständig lesbar ist und durch die Einbettung der gemeinsa-
men Kernfragen in unterschiedliche Betrachtungswinkel und Kontexte 
vielleicht zu einem besseren Verständnis dieser Kernfragen beitragen 
kann.

Die politischen Themen und Fragen, die in den Beiträgen angesprochen 
werden, sind grundlegender und zumeist recht elementarer Natur. Eine 
Auseinandersetzung mit ihnen ist für jeden an der Gestaltung unseres 
Gemeinwesens Interessierten möglich; sie bedarf keines Expertenwissens, 
auch wenn die angesprochenen Fragen gelegentlich abstrakt sind und 
ihr Verständnis eigenständiger geistiger Arbeit bedarf. Natürlich führen 
in einer hochgradig ausdifferenzierten Gesellschaft praktisch alle für 
die Gesellschaftsorganisation relevanten Fragen rasch in Bereiche, die 
nur mit Expertenwissen zu bewältigen sind. Dennoch lassen sich für 
ein politisches Entscheiden und Handeln stets grundlegende Fragen 
allgemeiner gesellschaftlicher Natur an der Basis solcher Fragen aufde-
cken, die zu debattieren und zu entscheiden wir alle durch die natürliche 
Ausstattung unseres Geistes befähigt sind. Gerade darauf basiert die 
Leitidee von Demokratie.

Das schon erwähnte innerpsychische Spannungsverhältnis zwischen der 
durch unsere Partikularinteressen bestimmten persönlichen Perspektive 
und einer im Sinne der Aufklärung universalisierbaren überpersönli-
chen Perspektive gemeinsamer sozialer und ökologischer Interessen 
und einer Sicherung des inneren und äußeren Friedens wird auch eine 
Beschäftigung mit den in diesem Buch angesprochenen Themen beglei-
ten. Wenn wir jedoch an einem demokratischen Austausch und an einer 
demokratischen Konsensfindung teilhaben wollen, müssen wir dieses 
Spannungsverhältnis aushalten und bewältigen. Zu einer solchen Leistung 
sind wir alle von Natur aus befähigt; wir müssen uns jedoch bewusst 
entschließen, von einer solchen Befähigung auch Gebrauch zu machen. 
Dann kann gerade dieses Spannungsverhältnis zu einer produktiven 
Quelle politischen Handelns werden. 

EINLEITUNG



Mehr über unsere Autoren und Bücher:
www.westendverlag.de

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese 
Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet  
über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist 
urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist  
ohne Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt 
insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und 
Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Ungekürzte Taschenbuchausgabe 
März 2021

ISBN 978-3-86489-903-4
© Westend Verlag GmbH, Frankfurt/Main 2018/19
Gestaltung: Buchgut, Berlin und Andreas Töpfer
Druck und Bindung: CPI – Clausen & Bosse, Leck
Printed in Germany





9 7 8 3 8 6 4 8 9 9 0 3 4

ISBN 978-3-86489-903-4

W W W.WESTENDVERLAG.DE
ISBN 978-3-86489-903-4
€ 15,00 [D] € 15,50 [A] 
Umschlag: Buchgut, Berlin


