Anne Cheng

GRUNDRISS
ichte des




Anne Cheng

GRUNDRISS

Meiner

Geschichte
des
chinesischen
Denkens

Aus dem Franzosischen
ubersetzt von
Ulrich Forderer



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische

Daten sind im Internet iiber <http:/portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN 978-3-7873-3973-0
ISBN eBook: 978-3-7873-4203-7

© Editions du Seuil, 1997, Histoire de la pensée chinoise

Umschlagabbildung: Ausschnitt aus dem Gemaélde »Garten der Kultur«
von Han Huéng (723-787), Sammlung des Kaiserpalasts in Peking

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2022. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch fiir
Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53, 54 URG aus-
driicklich gestatten. Gestaltung: Jens-Soren Mann. Satz: mittelstadt 21, Vogts-
burg-Burkheim. Druck und Bindung: C. H. Beck, Nordlingen. Werkdruckpapier:

alterungsbestdndig nach DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleich-

tem Zellstoff. Printed in Germany. www.meiner.de



Wer auf Zehenspitzen steht, wackelt,

Wer Riesenschritte macht, kann nicht gehen,
Wer sich ins Licht riickt, leuchtet nicht,

Wer immer Recht haben will, ist ohne Ruhm,
Wer sich selber lobt, ist ohne Verdienst,

Wer sich selber rithmt, hat keine Dauer.

(Ldozi 24)



Inhalt

Vorwort zur deutschen Ubersetzung ..............................

Vorbemerkungen des Ubersetzers ................................
Schliisselbegriffe 17 | Umschrift 19 | Hinweise zur Aussprache 19 |

Typographie 20 | Namen 20 | Abkiirzungen 20 | Interne Verweise 20 |

Zur Ubersetzung der Textausziige 20 | Danksagung 21

Hinweis .. ...
Chronologie ......... . i e
Einleitung .. ... ..
China .o e
Geschichte . ... . e e
Tradition . . ..ottt e
Denken oder Philosophie? ....... ... .. .. . .
Denken und Wirklichkeit auf gleicher Ebene ..........................
Wissen und Tat: das Ddo .. .......... ittt
Einheit und Kontinuitdt:der Hauch .............. ... ... .. .. ... ...
Wandlung . ... e

Beziehung und Mittigkeit

ERSTER TEIL
Die antiken Grundlagen des chinesischen Denkens
(2. Jahrtausend - 5. Jahrhundertv.Chr.) ...........................

1

Die archaische Kultur der Shangund der Zhou ..................
Wahrsagerische Rationalitdt ............ ... ... . . i,

Ahnenkult ........

Ritualisierung des religiosen Bewusstseins ............... ... .. .....

Vom >Herrscher oben<zum >Himmel< .......... ... . ... ... ......

Ordnung und Ritus .

Konfuzius setzt auf den Menschen .......... ... ... ... ... .......
Die konfuzianische Wende . .......... ...

Die Person Konfuzius

I5

17

22

23

25
25
26
28
30
32
34
36

37
38

41

43
45
47
48
49
32

54
54
55



Inhalt

Mit fiinfzehn beschlossich zulernen ............ ... .. ... .. ... ....
Lernen heif3t lernen, menschlichzusein ........... ... ... .......
Der Sinn fiirs Menschliche (rén) ......... ... ... .. .. . .. . . ...
»Alle Menschen zwischen den vier Meeren sind Bridder« ..............
Rituelle Geisteshaltung ....... ... it
Die heilige Aufgabedes Edlen ............ ... . ... . ... . . ...
Der Firstals Edler ... .. i
WIE TeZICTENT . . ottt it ettt e e
Die Namen berichtigen . .............. ..ttt
Der konfuzianische Weg . ...... ...
Konfuzius und die Herausbildung der kanonischen Texte ..............

3 Mozi greift die konfuzianische Lehrean ........................
Der Pazifist Mozi, ein Handwerker? .............. ... ... .. .......
Anfédnge der Argumentationim Mozi .......... ... . .. i,
Kriterium der Niitzlichkeit versus Tradition des Rituals ................
Universelle Liebe versus Sinn fiirs Menschliche ......................
GeMEINNULZ . ottt et ettt et e et ettt et
»Sich seinen Vorgesetzten fligen« . ......... ... .. . i i,
Mozis HImmel ... ... ..t e e e
Mohisten versus Konfuzianer .............. ...ttt

ZWEITER TEIL
Freier Gedankenaustausch zur Zeit der Streitenden Reiche
(4.-3. Jahrhundert v.Chr.) ... ... . .. .

4 Zhuangzilauschtaufs Dao .................ccoiiiiiiiianaa....
Das Buch und der Mensch Zhuangzi ............. ... ...,
Relativitdat der Sprache ........ .. .. . . . .
Die Paradoxades HuiShi ....... ... ... .. . i i,
Der Riesenvogelundder Frosch .......... ... . ... .. .. .. ... ...,
Esist S0, eSiStMICht SO . oo v vttt e
Wie konnen wir Wissen? .. ... ... ...ttt e
Das begriffliche Denken vergessen ..............c..oiuiiuineene.n.
Wieein Fischim Ddo . ... . e
Die Handund der Geist .......... ... .0ttt
Das Spontane als Spiegel . ........ ... ..
Traum und Wirklichkeit ....... ... ... .. o i i
Mensch oder Himmel ........... ... . . . . . i,
Derwahre Mensch ........ ... .. .
Die Grundenergie bewahren ........... ... .. ... . . . . i i,
Die hochste Loslosung .. ...ttt e

57
60

61
64
66
69
70
71
73
75
76

82
83
85
86
88
90
92
93
93



Inhalt

5 Diskurs und Logik zur Zeit der Streitenden Reiche ............... 120
Hintergriinde des Diskurses ............c.oiiiiiiiii i, 126
Die Logiker . ... e 127
Instrumentale Sprachauffassung ............ ... ... ... . . L. 129
Die Theorie der >Massennomina< . ... ........coueenennennennennnnn 130
Nominalistische Auffassung .......... ... . ... . . . i 132
Weilles Pferdistkein Pferd ......... ... ... ... . . . . . . 135
Uber die Bezeichnung der Dinge .. .............ouuuiieeneeennnnnn. 137

6 Menzius: Konfuzius’ geistigerErbe ........ ... ... ... ... ... ... 139
Der Edle und der FUirst . ......... ...t 140
Das Buch Méngzi, ein polemisches Werk ................ .. .. .. ..... 142
Die Uberzeugungskraft des >Menschlichen< ......................... 143
Begriindung der Moral ausder Natur ............ ... ... .. ... .... 147
Moralische Lebenskraft .......... ... ... . ... . . i 149
Moralische Physiologie ........... ... .. i 151
Herz/Geist . ..o e 152
Jeder Mensch kann ein Heiligerwerden ............ ... ... ... ... .... 154
Wesensnatur und Bestimmung . ......... ... .. . i i 155
Und das BOse? . ... i 156
Menschlichkeit als Verantwortung .. .............euveneunenennen.. 158
Mittigkeit und Authentizitdt ............. .. ... . . . i 159

7 Das Dao des Nichthandelns im Ldozl ........................... 164
Legende . ...ttt e 165
TOXE « ettt e e e e e e e e e e e e 166
Nichthandeln . ...... ... . ittt et 167
Die Metapher des Wassers . ........c.ouiieiitinenennnnennennann 169
Paradoxa ....... ... . 171
Das Amoralische des Natiirlichen .......... ... .. .. ... .. ... . ... 173
Der politische Wert des Nichthandelns ................ ... ......... 175
Zuriick zum Natiirlichen ........ ...t 176
Zuriick zum UTSPrung .. ...ov vttt e e 178
DaA0 ..o 180
Vom Ddo zu den Myriaden Wesen .............ouiuiininninnennn. 182
Negativer Weg oder Mystik? ......... .. ... . .. 184

8 Xunzi, Konfuzius’ realistischerErbe ............................ 187
Portrét eines Konfuzianers am Ende eines Zeitalters .................. 188
Menschund Himmel . ........ ... i 189
»Das Wesen des Menschen ist schlecht« ........ ... ... ... ... ... .. ... 193
Wesensnaturund Kultur ......... .. .. i i 195
RILEI .ottt e 198



Inhalt

10

il

Name und Wirklichkeit ........ ... .. . i i 201
Ein Panorama der Gedanken zur Zeit der Streitenden Reiche .......... 203
Legisten . ... ... 206
Legistische Anthropologie ............ .. .. ... ... 207
GESBlZ . i vttt e 211
Machtstellung ... ... e 213
Techniken ... ... ... . e 214
Das totalitaristische Dao des Hdan Feéizi . ............c.u .. 215
Das kosmologische Denken ............ ... . ... .. ... . ... ... 220
Gedanken iiber die Natur .......... ..ottt neennan.. 220
AmAnfangwardas Qi .......... .. e e 222
Yinund Yang . ... ... 223
Die finf Phasen . ....... ...ttt 226
Kosmologischer Raum und kosmologische Zeit ...................... 229
Der Lichtpalast . ... ... 232
Das Buch der Wandlungen ......... ... ... ... .. ... . . .. .. .. ... 235
Ursprung aus der Wahrsagerei ............. ... ... oo, 236
Die Kanonisierung des Buchs der Wandlungen . ..................... 237
»Ein Yin,ein Ydng:Soistdas Ddao« ....... ... .. .. . ... . . ... 240
Die Wandlungen als Figuren-Kombinatorik ......................... 243
Deutung der Wandlungen . ........ ... . . . . . . . i 246
Der »winzige ANfanga .. ... ..ot 248
Vor und nach der Gestaltwerdung . ............ .. .o, 250
Giinstige Gelegenheit ....... ... .. ... . i i 252

DRITTER TEIL
Ausgestaltung des Erbes

(3.

12

Jahrhundert v. Chr.-4. Jahrhundertn.Chr.) ..................... 255
Das holistische Weltbild der Zeit der Han-Dynastie .............. 257
Die Denkrichtung Hudnglao ........... ... . .. .. i, 259
Hudindnzi und die kosmischen Resonanzen ........................ 262
Korrelative Kosmologie versus wissenschaftliches Denken ............. 265
Der Kultder Einheit .. ... ..ot i i 267
Dong Zhongshii (etwa 195-115 v.Chr.) . ...t 268
Der Klassikerstreit . .... ... ... 271
Yang Xiong (53 v.Chr.—18 n.Chr.) ........ ... ..., 276
Wing Chong (27—etwa100n. Chr.) ...t .. 278
Die Zeit der Ostlichen Han (25-220n.Chr.) ........................ 281

10



Inhalt

13

Die geistige Erneuerung des 3. und 4. Jahrhunderts .............. 285
»Zweckfreie Plaudereien« und »Studien des Geheimnisvollen« ......... 286
WaAng Bl (226-240) .« . vttt e 288
Zwischen Undifferenziertheit und Sichtbarwerdung .................. 289
Diskurs, Bild, Sinn . ... .. e 201
Zwischen Undifferenziertheit und strukturierendem Prinzip ............ 296
GUO Xiang (EtWa 252—3T2) .+t vttt ettt e et 297
Taoistische Tradition . ........... ...ttt 301

VIERTER TEIL
Die groBe buddhistische Umwalzung

(1.-10. Jahrhundert) ........ .. .. 303
14 Die Anfange des Buddhismus in China
(1.-4. Jahrhundert) ....... ... .. .. . 305
Die indischen Urspriinge des Buddhismus ............... ... ... ..... 305
Die vier Siegel des Dharmas . ..., 308
Geschichtliche Entwicklung des Buddhismus in Indien ................ 311
Der Buddhismus im China der Han-Zeit ................ .. .. .. ..... 312
Buddhismus des Nordens und Buddhismus des Stidens ................ 315
Dhyana und Prajiid . ... .. ... uue et 316
Intellektueller Austausch im Buddhismus des Stidens .. ............... 319
Der Buddhismus unter den nichtchinesischen Dynastien des Nordens .... 322
Einige wichtige Monche des 4. Jahrhunderts: Dao’an, Huiyudn, Daoshéng .. 323
15 Das Denken in China an der Wegscheide
(5.-6. Jahrhundert) ...... ... .. .. 326
Kumarajiva und die Schule Madhyamika ................ ... ... ..... 326
Auseinandersetzungen zwischen Buddhisten, Konfuzianern und Taoisten
in den stidlichen Dynastien ............. ... i iiieinnen.. 320
Kontroverse tiber Leibund Geist . ......... ... . ... ... 332
Der Buddhismus im Norden im 5. und 6. Jahrhundert ................. 335
Xuédnzang und die Yogacara-Schule ............. ... ... . ... .. ... 337
16 Die Blitezeit der Tang-Dynastie
(7.-9. Jahrhundert) ........ .. .. . 343
Sinisierung des Buddhismus ............ .. ... . . .. 345
THANTAL .ot ettt e e e e e e 346
Die Hudydn-Schule . ....... ... . .. . i 349
Die Schuleder Reinen Erde ............ ... .. .. ... .. 352
Tantrischer Buddhismus . ......... ... .. 353
Volkstiimliche AuBerungen des Buddhismus ........................ 355

1



Inhalt

Chan ..o e
Der GeistdesChan ... .ottt i
Die Methodendes Chdn ......... ...,
Hényu (768-824) und die »Riickkehr zur Antike« ....................
Li Ao (etwa 772-836) und die »Riickkehr zur Wesensnatur« ............

FUNFTER TEIL
Das chinesische Denken nach der Integration des Buddhismus
(10.-16. Jahrhundert) ....... .. ... . .

17 Die konfuzianische Renaissance zu Beginn der Song-Zeit

(10.-11. Jahrhundert) ....... .. ... .
Die groflen Minner der Tat in der Zeit der Nordlichen Song-Dynastie

(900—TT127) ottt e
Die konfuzianische Renaissance ............ ... ... . i,
Riickkehr zum Buch der Wandlungen und zur Kosmologie .............
Shao YONE (I1012-T077) ¢ ot vttt et e et
Beschaffenheit und Funktion ........... .. ... ... .. .. .. . ..
Figurenund Zahlen ....... ... ... . i
Kenntnis des Prinzips und »umgekehrte Betrachtung« ................
Zhou DUNyi (TOT7-T073)  « e vt vttt ettt ettt
»Ohne First und doch Hochster First« ...... ... .. oo oot
»Heilig ist nichts anderes als authentisch« ............. ... .. ... ....
Die Fragedes Bosen ......... ..o,
Ist Heiligkeit erlernbar? . ........ ...,
Einheitund Vielfalt ....... ... .. . i i
Zhang Zai (1020-T078) . v vt vttt ettt e e et ettt
»Alles hdngt in ein und demselben Ddo zusammen« ..................
Oi:Leereund Fiille . ........ ... . i
Einheit der Energie, Einheit der Wesensnatur .......................
Streben nach Heiligkeit .......... ... ... . . i

18 Das Denken zur Zeit der Nordlichen Song-Dynastie

(11. Jahrhundert)

Zwischen Kulturund Prinzip ....... ... . ... o i
Die Briider St und die Briidder Chéng  ......... ... .. .. .. oo,
SuShiunddas DaoderKultur ........... ... ... ... ... .. .......
Die Briider Chéng und das »Studium des Ddo« ........... ... ... ... ..
Das/lifals Prinzip .. ... ... . e
Das Prinzip zwischen Einheit und Vielfalt ............... ... ... .. ...
»Wissen erweitern« und »die Dinge untersuchen« ....................
»Das Prinzipsehen« . ...... .. .

12



Inhalt

Ansichten zum Buch der Wandlungen . ........... ... ... .. ... ... 422
Prinzipund Energie .......... . . e 425
Prinzip und Sinn fiir Menschlichkeit ......... ... ... . .. .. .. . . ... 427
Streben nach Heiligkeit ........ .. ... .. .. . .. . i 428

19 Die groBe Zusammenschau in der Zeit der Siidlichen Song-Dynastie

(12. Jahrhundert) ........ .. .. . 430
Zhii Xi (1130-1200) und Lt Xiangshan (1139-1193) . ...........co.... 430
Vom »Studium des Weges« zu seiner »rechtmiBigen Uberlieferung« ... .. 434
Hochster First: Einheit von Prinzip und Energie ..................... 436
»Hochster First« oder »Ohne-First«? . ......... ... ... ... ... .. .... 439
Geist als Einheit von himmlischem Prinzip und menschlichen Begierden .. 441
»Dado-Geist« und »Menschen-Geist« .. ..., 445
Die Einheit des Geistes nach Lu Xiangshan ......................... 446
Beherrschungdes Geistes . ....... ...t 449
»Untersuchung der Dinge und Erweiterung der Erkenntnis« ........... 452

Stufenweises Voranschreiten und plotzliche Erleuchtung, Erkenntnis
UNd Tat .o e 455

20 Neubesinnung auf den Geist zur Zeit der Ming-Dynastie

(14.-16. Jahrhundert) ....... .. .. . 458
Das Verméchtnis der Song-Zeit vom 13. bis zum 15. Jahrhundert ........ 458
Wang Yangming (1472-1520) .« v v vt titent et ettt eeeeeeneenn 462
»Es gibt kein Prinzip auflerhalb des Geists« . ........................ 463
Die Frage des Bosen und das »angeborene moralische Wissen«  ......... 467
»Wissen und Tat sind €ins« . ...... ...ttt 470
Denker des Qi im 16.Jahrhundert .......... ... ... . .. .. ... ... .. 472
»Die drei Lehren sind gleich« . ... ... i 475
Auflehnung gegen den offiziellen Konfuzianismus und kritischer Geist ... 477
LiG Z0ngzhou (T578-T6045) .t ot vttt ettt et et e eeeean 480

Leben und Sterben der privaten Akademien gegen Ende der Ming-Dynastie 483
Erneuerungsgesellschaft und Jesuiten ................ ... .. ... .... 485

SECHSTER TEIL
Heranbildung des modernen Denkens
(17.-20. Jahrhundert) ........ ... . .. . 489

21 Kritischer Geist und empirische Ansatze zur Qing-Zeit

(17.-18. Jahrhundert) ....... .. ... ... . . 491
Hudng Zongx1 (I610-1605) . ..ottt ettt e it e eeeaene 493
GUYAanwill (1613-1682) ..ottt et 497
Wang FUzhi (1619-16002) ...\ttt ettt ettt e 500



Inhalt

Einheit von Mensch und Welt in der Lebensenergie .................. 502
Einheit des himmlischen Prinzips und der menschlichen Begierden ...... 505
Denken iiber Krifte, kraftvolles Denken ........................... 507
Der Sinn der Geschichte ............ .. ... .. i i 509
Yan YUAn (1035-T704) .« ettt ettt et e et e e et 511
Die grof3en staatlichen Buchausgaben im 18. Jahrhundert .............. 513
Textkritik der Klassiker und Riickkehr zu den »Han-Studien« . ......... 516
Dail Zhen (1724-T777)  « e et ettt e ettt et ettt ettt 518
Zuden Quellen von Menzius . ........ouiutiniiniiinn i 519
Von der Energie zum Unterscheidungsprinzip ................ ... .... 521
Gegen Pharisder und Pedanten .......... ... ... ... .. i L., 523
Kritischer Geist zu Beginn des 19. Jahrhunderts ...................... 525

22 Das chinesische Denken in der Auseinandersetzung mit dem Westen

(Ende 18. - Anfang 20. Jahrhundert) ............................ 528
Riickkehr zu den »neuen Texten« zur Zeit der Wende vom 18. zum
19.Jahrhundert ... ... ... .. e 529
»Moderne Texte« und Reformismus ............. ... .. ... ... ..... 532
»Moderne Texte« und Legismus . ............o i, 534
Erste offene Konflikte mit den ausldndischen Méchten ................ 536
Kang Yéuwéi (1858-1927) und der Hohepunkt des Neutextreformismus .. 540
Liang Qichao (1873-1929) und Tan Siténg (1865-1898) ................ 544
Der Reformgeist zwischen Universalismus und Nationalismus .......... 546
Die »Nach-1898-Zeit«: die klassische Tradition zwischen Reform und
ReVOIULION o\ttt e e e e e e 548
Zhang BInglin (1809-10935) « v v v vttt 549
Lit Sh1péi (1884-T9T0) .« ot v ti ettt e et 552
Epilog .. 555
Bibliographie ........ .. .. . . 561
Register der chinesischen Begriffe .......... ... ... .. ... ... ... 605
Register der Eigennamen ........ ... ... ... ... ... 613
Registerder Werke ...... ... ... i 623



Vorwort zur deutschen Ubersetzung

Diese deutsche Ubersetzung hat eine lange Geschichte — die Geschichte einer
bald zwanzigjdhrigen Freundschaft. Zu Beginn der 2000er Jahre, kurz nach dem
Erscheinen der ersten Auflage meiner Histoire de la pensée chinoise im Verlag
Editions du Seuil, wurde ich von einem Brief von Ulrich Forderer iiberrascht, in
dem er schrieb, dass er »zu seinem eigenen Vergniigen« begonnen habe, mein
Buch zu iibersetzen. Ich schlug ihm vor, uns in einem Pariser Café zu treffen. Dort
sah ich ihn dann zum ersten Mal mit seinem vor Geist sprithenden schelmischen
Blick. Bei dieser ersten Begegnung vergingen die Stunden beim anregenden Ge-
dankenaustausch wie im Flug und sie war der Beginn einer Freundschaft, die sich
in zahlreichen Diskussionen bei meinen Seminaren zu antiken und klassischen
chinesischen Texten im Nationalen Institut fiir orientalische Sprachen und Kultu-
ren (INALCO) vertiefte, die Ulrich regelméfig besuchte und durch seine geistrei-
chen,den Nagel immer auf den Kopf treffenden Fragen bereicherte. Hinter seinen
zerzausten Haaren lernte ich einen ewig jungen, dem duf3eren Erscheinungsbild
gegeniiber gleichgiiltigen Geist von umfassender humanistischer Bildung und un-
ersittlichem Wissensdrang schitzen. Dank seiner Ausbildung als Ubersetzer und
seiner soliden Kenntnisse des modernen und alten Chinesischen sowie der chine-
sischen und westlichen Philosophie hitte ich mir keinen besseren Ubersetzer fiir
meine Geschichte des chinesischen Denkens wiinschen konnen.

Dem Verlag Meiner, der seit mehr als hundert Jahren ein fester Begriff in
der Philosophie ist, ist es zu verdanken, dass dieses Projekt Wirklichkeit werden
konnte. Auch hier hétte ich mir nichts Besseres ertriumen konnen. Ich danke
ihm und insbesondere Marcel Simon-Gadhof fiir die kompetente und sorgfiltige
Betreuung der deutschen Ausgabe.

Die Umstinde der Ubersetzung und Herausgabe sind erwiihnenswert: Seit 2013
arbeitet Ulrich in China in der germanistischen Abteilung der Universitidt Lan-
zhou und wegen der erschwerten Reisemoglichkeiten durch die Covid-19-Pande-
mie verlief unsere Zusammenarbeit ganz iiber das Internet. Er schickte mir Kapi-
tel fiir Kapitel mit seinen immer stichhaltigen Fragen und Bemerkungen und ich
muss gestehen, dass die Lektiire meines Buchs auf Deutsch mich ziemlich beein-
druckte, wenn nicht gar einschiichterte, denn es kam mir manchmal ein bisschen
vor, als ldse ich Hegel oder Heidegger ...

Von all den Ubersetzungen meines Buchs in zahlreiche europiische und asia-
tische Sprachen ist die deutsche wohl die, bei der ich am engsten mit dem Uber-
setzer zusammengearbeitet habe, dessen Kompetenz und Genauigkeitsanspruch
mich dazu veranlasste, meinen Text zu tiberarbeiten und zu verbessern. Ulrich hat

15



Vorwort zur deutschen Ubersetzung

sich ndmlich nicht darauf beschriankt, aus dem Franzosischen zu iibersetzen, son-
dern scheute nicht die Miihe, bei allen zitierten Textausziigen auf die chinesischen
Ursprungstexte zuriickzugreifen, die er an vielen Stellen genauer und treuer wie-
dergibt, als ich es tat. Ich kann daher ohne Ubertreibung sagen, dass die deutsche
Ausgabe verlésslicher als die franzosische ist.

Auch wenn die franzosische Ausgabe bei Neuauflagen mehrmals iiberarbeitet
und erweitert wurde, so war es dennoch unmoglich, bei den bibliografischen An-
gaben mit der exponentiellen Zunahme der sinologischen Veréffentlichungen in
europdischen Sprachen in den letzten zwanzig Jahren Schritt zu halten. Wir haben
uns dennoch in dieser deutschen Ausgabe bemiiht, wenigstens einige der wich-
tigsten Neuerscheinungen deutscher Sinologen zu erwédhnen, von denen zurzeit
viele in englischsprachigen Universitdten arbeiten und wesentliche Beitrige zur
philologischen und philosophischen Erhellung der chinesischen Quellen leisten.
Ich empfinde daher sowohl Stolz als auch Demut, meine Geschichte des chinesi-
schen Denkens, die urspriinglich fiir die franzosische Leserschaft konzipiert war,
der deutschsprachigen unterbreiten zu diirfen, und moéchte dies auch als Aus-
druck meiner Ehrerweisung gegeniiber der deutschen Sinologie verstanden wis-
sen, die ebenso wie die franzosische seit der Epoche der Aufkldrung das Verstéand-
nis Chinas durch ihren besonderen européischen Blickwinkel bereichert.

Paris, September 2021 Anne Cheng



Vorbemerkungen des Ubersetzers

Die deutsche Ausgabe der Histoire de la pensée chinoise von Anne Cheng ist das
Ergebnis langjahriger Arbeit, durch welche dem philosophisch und kulturell in-
teressierten deutschen Leser nun endlich dieser meisterhafte und dringend beno-
tigte Uberblick iiber die Hauptlinien der chinesischen Ideengeschichte vorgestellt
werden kann.

Schliisselbegriffe

Der Zugang zum chinesischen Denken erfordert es, sich mit einigen Begriffen
vertraut zu machen, die seine geistigen Werkzeuge sind und ihm ihr besonderes
Geprige verleihen. Wir haben uns daher bemiiht, diese moglichst einheitlich zu
iibersetzen (und oft in Klammern an die chinesischen Bezeichnungen zu erinnern),
damit der Leser langsam intuitiv ihre Bedeutungen erfasst, fiir die es keine Eins-
zu-eins-Entsprechung in westlichen Sprachen gibt. Zu diesen Begriffen gehoren
insbesondere:

18 dao: im franzosischen Text la Voie, Dao, im Deutschen meist uniibersetzt Ddo.

#) chéng: im franzosischen Text authentique, autenticité, im Deutschen »authen-
tisch«.

1 dé: Im franzosischen Text oft mit »vertu« (von lateinisch virfus) in Anfiihrungs-
zeichen tibersetzt, um zu verdeutlichen, dass es oft nicht Tugenden im moralischen
oder moralisierenden Sinn bezeichnet, sondern das Charisma eines Herrschers
oder die natiirliche Wirksamkeit des Ddo. Im franzosischen Text finden sich auch
die Ubersetzungen puissance, puissance morale, puissance invisible oder cha-
risme. Im Deutschen mit »Tugend«, »Charisma«, »moralischer Kraft«, »unsicht-
barer Kraft«, »Macht« iibersetzt.

BT junzi:im franzosischen Text ’homme de bien, im Deutschen der »Edle«. Der
Gegensatz dazu ist der /M A, "homme de peu, der »gemeine Mensch«.

B [iir im franzosischen Text »principe«, im Deutschen: »Prinzip« (zur Umschrift
siche unten).

17



Vorbemerkungen des Ubersetzers

#& Ii: im franzosischen Text »rites«, im Deutschen »Riten«.

firming: im franzosischen Text destin, mandat, im Deutschen »Bestimmungx,
»Schicksal«, » Erlass«.

4, qi: im franzosischen Text énergie, énergie vitale, souffle, im Deutschen »Ener-
gie«, »Lebensenergie«, »Hauch«.

{~ rén: grundlegender Begriff der Moral, im Franzoésischen le sens de ’humain,im
Deutschen »der Sinn fiirs Menschliche«.

H N shéngrén, im Franzosischen »saint«, im Deutschen der »Heilige«, wobei zu
beachten ist, dass dies nicht mit dem christlichen Begriff gleichzusetzen ist.

% 11/ ] yong: Es handelt sich um eine hiufig verwendete Dichotomie; im fran-
zosischen Text meist constitution (manchmal auch substance) — fonction, mise en
ceuvre, im Deutschen meist Beschaffenheit — Funktion, Wirksamwerden, Umset-
zung u.a.

KM tiandi: im franzdsischen Text Ciel-Terre, im Deutschen »Himmel-und-Erde«.
Durch diese Schreibweise soll gezeigt werden, dass Himmel und Erde als Einheit
gesehen werden, als Erfahrungshorizont des vormodernen Menschen.

1> xin: im Franzosischen coeur, coeur-esprit, esprit, im Deutschen Herz, Herz-
Geist, Geist.

4, xing: im Franzosischen nature,im Deutschen »Wesensnatur«.

i you | % wii: Dieses Begriffspaar, wird von Anne Cheng nicht wie gebriuch-
lich mit »Sein« und »Nichts« iibersetzt, da dieser Gegensatz bei den chinesischen
Denkern nicht so radikal aufgefasst wird. Sie iibersetzt meist mit /’i/-y-a und /’il-
n’y-pas, im Deutschen verwenden wir entsprechend »das Vorhandene« — »das
Nichtvorhande«: »das, was da ist«, »das, was nicht da ist«. Bei Wang Bi wird & wu
im Franzosischen mit [’indifférencié oder le non manifesté wiedergegeben, im
Deutschen »das Undifferenzierte«, »das Nicht-Kundgewordene«.

H#R zirdn: im Franzosischen naturel, spontané, de soi ainsi, im Deutschen das
»Natiirliche«, das »Spontane«, »von selbst so«.

B wanwu: im Deutschen »die Myriaden Wesen«.



Vorbemerkungen des Ubersetzers

Umschrift

Wie in der franzosischen Ausgabe werden die unvereinfachten Schriftzeichen ver-
wendet. Zur Umschrift wird das heute iibliche sogenannte Pinyin-System ver-
wendet.

Die einzige Ausnahme vom Pinyin-System betrifft zwei homophone Begriffe,
die beide philosophisch duflerst wichtig sind: »Riten« und »Prinzip«, beide /i aus-
gesprochen. In der deutschen Ubersetzung werden sie, um Verwechslung zu ver-
meiden, folgendermaf3en unterschieden: Riten: Ii, Prinzip: lii.

Anders als in der franzosischen Ausgabe werden fiir die sinologische Leser-
schaft die Akzente zur Bezeichnung der Silbenintonationen mitangegeben. Im
Chinesischen tréigt jede Silbe eine von vier Intonationen, das hei3t melodische
Muster, die sinnunterscheidende (phonemische) Funktion haben.

Hinweise zur Aussprache

In der offiziellen Umschrift der chinesischen Sprache, dem sogenannten Pinyin,
vertreten einige Buchstaben andere Laute als im Deutschen. Dies betrifft insbe-
sondere folgende Laute:

zh = pscH (wie in Jeans) (so wird der Philosoph Zhuangzi DSCHWANG-Ds ausge-
sprochen)
ch = T1scH (chéng, authentisch, wird TSCHoNG ausgesprochen)

j = pcH (d plus »ch« wie in »ich«)

q = TcH (qi, Energie, wird TcH1 ausgesprochen)
Z = Ds

c =TS

X

= CcH (wie in »ich«) (xing, Wesensnatur, wird CHING ausgesprochen)
Belsplel Die Philosophen Zhu X1 und Xunzi werden DscHu CHi und CHUN-Ds
ausgesprochen.

Im Internet kann der interessierte Leser Webseiten (Suchbegriff »Pinyin«) mit
Horbeispielen fiir alle im Chinesischen existierenden Silben finden, die ihm ein
besseres Bild als diese annéherungsweise und unvollstindige Beschreibung ver-
mitteln.

In den Registern am Ende dieses Buchs wird bei einigen Namen und Begriffen,
deren Pinyin-Umschrift fiir den Deutschen sehr irrefithrend ist, in Klammern die
ungefihre deutsche Aussprache in freier Form angeben.

19



Vorbemerkungen des Ubersetzers

Typographie

Fremdsprachige Ausdriicke (chinesisch, Sanskrit usw.) sind kursiv gedruckt. Kur-
siv sind auch Buchtitel gedruckt, sodass der Zhuangzi das dem Autor Zhuangzi
zugeschriebene Werk bezeichnet.

Namen

Im Chinesischen steht der Familienname vor dem persénlichen Eigennamen. So
ist also bei dem Philosophen Wang Yangming Wang der Familiennamen und
Yéangming personlicher Name. Im alten China haben viele Menschen mehrere
Namen. Hier werden nur die gebrduchlichsten angegeben.

Abkiirzungen

SBBY: Sibu beiyao, Shanghdi, Zhonghu4 shijd, 1936

SBCK: Sibu céngkan, Shanghdi, Shangwu yinshiiguédn, 1919-1936 (Nachtrige
1934-1936)

ZZJC: Zhuzi jichéng, Hongkong, Zhonghuad shuju, 1978. Diese Ausgabe wurde
von der Autorin wenn immer moglich fiir die Texte der Zeit der >Strei-
tenden Reiche< und der Han-Dynastie verwendet.

Interne Verweise

Verweise auf FuBinoten gelten oft nicht diesen selbst, sondern den Textausziigen
aus chinesischen Quellen, auf die sie sich beziehen.

Zur Ubersetzung der Textausziige

Das Werk enthilt zahlreiche Textausziige chinesischer Denker. Der Leser sollte
sich beim Lesen dieser Ausziige allgemein der besonderen Schwierigkeit der
Ubersetzung alter chinesischer Texte bewusst sein, die unter anderem darauf zu-
riickzufiihren ist, dass sich die klassische chinesische Schriftsprache durch einen
teils ausgesprochen lakonischen und vieldeutigen Stil auszeichnet. Hinzu kommt
das Alter der Texte, die Schwierigkeiten der Sprache, meine Unzuldnglichkeiten
und die Tatsache, dass die Ausziige aus ihrem jeweiligen Werkkontext herausge-
16st sind. Sollten sich Fehldeutungen eingeschlichen haben, bitten wir fachkundige
Leser um kritische Hinweise. Allen Lesern sei stets empfohlen, sich nicht an den

20



Vorbemerkungen des Ubersetzers

Wortlaut zu klammern, sondern die im vierten Kapitel zitierten Worte Zhuangzis
zu beherzigen:

Der Daseinsgrund der Reuse ist der Fisch. Ist der Fisch erst gefangen, vergisst man
die Reuse. Der Daseinsgrund der Falle ist der Hase. Ist der Hase erst gefangen, ver-
gisst man die Falle. Der Daseinsgrund der Worte ist der Sinn. Ist der Sinn erfasst,
vergisst man die Worte.

Danksagung

Danken mochte ich vor allem der Autorin Anne Cheng. Die lange Arbeit an der
Ubersetzung hat mir durch zahlreiche Gespriche die Tore zur chinesischen Phi-
losophie (und dadurch angeregt auch zur Philosophie tiberhaupt!) gedffnet und
uns Freunde werden lassen.

Mein ganz besonderer Dank gilt dariiber hinaus Cdo Yuanzhé (&%), der
mich durch gemeinsame Konfuziuslektiire ins klassische Chinesisch einfiihrte und
anschlieend unzihlige Stunden darauf verwendet hat, mir bei all meinen Fragen
mit seinem sprachlichen und philosophischen Wissen beiseitezustehen. Er hat we-
sentlich zum besseren Verstdndnis der Textausziige beigetragen. Ebenso haben
mir Wang Ting (%) und der sanskritkundige Li Ningjun (4*7°4%), ohne die
Stunden zu zéhlen, selbstlos mit ihrem sprachlichen und inhaltlichen Verstdndnis
der Texte geholfen.

Mein Dank gilt auch Yéng Xug (# %), mit der ich weite Teile des Manuskripts
durchgegangen bin und die mir zahlreiche wertvolle Hinweise gab, und Yan Yan
(), Yuan Zichuan (J&F)11) und Cén Shan (%*3}) fiir die Erstellung der Re-
gister und die Durchsicht der Transkriptionen.

Weiterhin danke ich Marcel Simon-Gadhof vom Meiner Verlag fiir seine kom-
petente Lektorierung und freundliche Betreuung des Projekts.

Last but not least mochte ich Dong Y1 (4—) danken, aus deren chinesischer
Ubersetzung der Histoire de la pensée chinoise'ich die Originale der chinesischen
Textausziige (in vereinfachter Schrift) fiir meine Ubersetzungsarbeit iibernom-
men habe. Da diese auch fiir Sinologen und Studierende der alten chinesischen
Sprache niitzlich sein konnten, konnen sie auf Anfrage dank der freundlichen
Einwilligung von Dong Y1 und der Henan University Press als Worddatei zur
Verfiigung gestellt werden (forderer@laposte.fr). Viele Texte sind au3erdem auch
auf der Webseite ctext.org (in alter Schrift) und in anderen Internetressourcen
zu finden.

Lanzhou, Januar 2022 Ulrich Forderer
! Cheng Ailan, Zhongguo sixiangshi, Henan University Press, 2017, ISBN: 978-7-5649-
3024-7, TR AR S, R SCHE A, &, FRAERIE, TT K2 HH FiUAL)

21



Hinweis

Dieses Buch richtet sich an eine wissbegierige, aber nicht notwendigerweise fach-
kundige Leserschaft, darunter insbesondere Studierende, mit deren Schwierigkei-
ten die Autorin durch ihre jahrelange Erfahrung mit Kursen zur Geschichte des
chinesischen Denkens vertraut ist. Ziel ist es nicht, dem Leser ein vollstdndiges
Wissen zu vermitteln, was auch ganz unmoglich wire, sondern ihn in die Lage zu
versetzen, selbst Anséitze und Anhaltspunkte zu finden, sich frei in einem leben-
digen Raum zu bewegen, kurz gesagt, selbst auf Wassern zu rudern, die wie ein
Ozean erscheinen mogen.?

Es wire sicherlich vermessen, zu meinen, ein fiir alle Mal alles endgiiltig zum
Thema sagen zu konnen. Die Vergangenheit des chinesischen Denkens ist wie
alle Geschichte immer wieder im Lichte der Gegenwart neu zu betrachten. Vor-
stellungen, die allgemein anerkannt zu sein scheinen, sehen sich regelméfig durch
neue Entdeckungen oder Forschungen in Frage gestellt. Zu Gesichtspunkten oder
Forschungsansétzen, in denen wir nicht fachkundig sind, wurde auf zahlreiche
anerkannte Werke verwiesen. Die bibliografischen Hinweise zur Sekundarlite-
ratur (die auf européische Sprachen beschrinkt sind, chinesische und japanische
Sekundarliteratur wird nicht angefiihrt) sind sehr zahlreich, um wettzumachen,
was Spezialisten als Manko erscheinen muss, und um dem interessierten Leser zu
ermoglichen, seine Nachforschungen zu vertiefen.

Da China eine Buchkultur ist, gibt es von vielen der zitierten Primértexte zahl-
reiche Ausgaben. Die Verweise beziehen sich aus praktischen Griinden, insbeson-
dere fiir Studierende, so weit wie moglich auf moderne, leichter verfiigbare, punk-
tierte Ausgaben. Fiir die dynastischen Geschichtswerke, angefangen beim Shiji
(Historische Aufzeichnungen) von Sima Qian, beziehen wir uns auf die Pekinger
Ausgabe Zhonghua shuju.

N.B.: Bei den internen Verweisen werden nicht die Seitenzahlen, sondern die Ab-
schnitte in den Kapiteln oder die Endnoten angeben, wobei sich die Verweise auf
eine FufBnote oft auf die entsprechende Stelle im Text beziehen.

2 Um Leser, die ihre kulturelle Bildung erweitern wollen, ohne aber den Wunsch oder
die Muf3e zu haben, ein ganzes Studium darauf zu verwenden, nicht zu entmutigen, haben
wir uns entschieden, mehr Gewicht auf die Hauptstromungen des chinesischen Denkens
zu legen und andere Gesichtspunkte, die zwar wichtig, aber eher spezialisiert sind und den
Rahmen dieses Buchs sprengen wiirden, beiseitezulassen. Informationen, die fachkundigere
Leser interessieren konnten, finden sich in den Endnoten.

22



Chronologie

Dynastien

2. Jahrtausend - 18. Jahrhundert v. Chr.
Dynastie Xia
18. Jhd.-11. Jhd. v. Chr.
Dynastie Shang
11. Jhd.-256 v. Chr.
Dynastie Zhou
Westliche Zhou (11. Jahrhundert—
771 v. Chr.)
Ostliche Zhou (770-256 v. Chr.)
Friihlinge und Herbste (722—481 v. Chr.)
Streitende Reiche (403—256 v. Chr.)

221-207 V. Chr. Dynastie Qin

(Erster Kaiser)

206 v. Chr.—220 n. Chr.

Han-Dynastie
Westliche Han (206 v. Chr.—g n. Chr.)
Dynastie Xin von Wéang Mang (9-23)
Ostliche Han (25-220)

220-265 Dynastie Wei
(Drei Konigreiche)

265-316 Westliche Jin

317-589 Siidliche und Nordliche Dynastien
Norden: Tuobd Wei, Ostliche und Westliche
Wei, Nordliche Qi, Nordliche Zhou

Siiden: Ostliche Jin, Lid Song, Qf, Lidng,
Chén

581-618 Dynastie Sui

618-907 Dynastie Téng

Ideengeschichtliche Anhaltspunkte

Wahrsageinschriften
Feudales Konigtum
Hauptstadt Hao (heutiges Xi’an)

Hauptstadt Luo (heutiges Luoyang))
Konfuzius

Mozi, Zhuangzi, Menzius,

Logiker usw.

Legisten, kosmologisches Denken

Sima Qian, Hudng-Lao Hudindnzi,
Dong Zhongshi, Yang Xiong, Lit Xiang,
Wang Chong, usw.

Lid Xin

Zheng Xuan, Wang Fu

Wang Bi, taoistische Tradition, Eindringen
des Buddhismus, Guo Xiang

Erste Periode des Buddhismus in China
(Dao’an)

Ab 402: Periode der Ubernahme des
indischen Buddhismus als solchem:

Im Norden: Kumarajiva, Séngzhao
(Madhyamika)

Im Siiden: Huiyuén, Daoshéng
Xudnzang (Yogacara)

Periode der Sinisierung des Buddhismus:
Tiantdi- und Hudyan-Schule, Schule des
Reinen Landes, Chan

Konfuzianische Renaissance: Han Yu,

Li Ao

23



Chronologie

907-960 Fiinf Dynastien
(Zeit der Zersplitterung)
960-1279 Dynastie Song
Nordliche Song (960-1127)
Lido (mongolische Khitan, 916-1125)

Sudliche Song (1127-1279)
Jin (mandschurische Dschiirdschen,
1115-1234
1264-1368 Dynastie Yudn (Mongolen)
1368-1644 Dynastie Ming

1644-1912 Dynastie Qing (Mandschuren)

1912 Republik China,
seit 1949 in Taiwan
1949 Volksrepublik

24

Fan Zhongyan, Ouyang Xi,
Wang Anshi, Shao Yong,

Zhou Diunyi, Zhang Zai, St Shi,
Chéng Hao, Chéng Yi

Zhiu Xi, Lu Xiangshan

Lid Yin, Xt Héng, Wi Chéng

Chén Béisha, Wang Yangming,

Wang Tingxiang, Lué Qinshun,

Li Zhi, Litd Zongzhou. Gesellschaft fiir
Erneuerung, jesuitische Missionare
(Matteo Ricci)

Ende 17.Jhd.: Huang Zongxi, Gu Yanwil
Wang Fuzhi, Yan Yuan

18.Jhd.: Dai Zhen

19.Jhd.: Lid Fénglu, Wei Yudn, Gong
Zizheén, Yan Fu, Kang Youwéi

Liang Qichao, Tan Siténg,

Zhang Binglin, Lia Shipéi

Bewegung des 4. Mai 1919



Einleitung

China

Was dringt heute aus China zu uns? Ein wirrer Lirm, in dem sich Wirtschaftswun-
derdinge, erschreckende politische Nachrichten und mehr oder weniger fundierte
Kulturinterpretationen vermengen. China: ein grof3es Stiick Menschheit und Zivi-
lisation, das der westlichen Welt noch immer weitgehend unbekannt ist und doch
seit je Neugier, Triume und Geliiste hervorruft — von christlichen Missionaren
des 17. Jahrhunderts iiber Philosophen der Aufkldrung bis zu maoistischen Eife-
rern und Geschéftsleuten von heute. Simon Leys hat dies sehr schon beschrieben:

Aus der Sicht des Westens stellt China nicht mehr und nicht weniger als den Gegen-
pol der menschlichen Erfahrung dar. Alle anderen groflen Zivilisationen sind ent-
weder untergegangen (Agypten, Mesopotamien, prikolumbisches Amerika) oder
zu sehr vom Uberlebenskampf in extremer Lage in Anspruch genommen (primitive
Kulturen) oder uns zu nahe (islamische Kulturen, Indien), um uns einen solchen
totalen Kontrast, eine so vollstindige Andersartigkeit, eine so radikale und erhel-
lende Eigenstindigkeit wie China bieten zu konnen. Erst wenn wir uns mit China
auseinandersetzen, konnen wir unsere eigene Identitdt genauer ermessen und zu
erfassen beginnen, was von unserem Erbe universell menschlich und was nur indo-
europdische Idiosynkrasie ist. China ist dieses ganz Andere, ohne welches sich der
Westen nicht wirklich der Konturen und Grenzen seines kulturellen Ich bewusst-
werden kann.'

Heute, wo alle moglichen Angste und Verlockungen des Irrationalen wieder auf-
tauchen und uns zwischen Furcht vor der »gelben Gefahr< und Schwirmerei fiir
»>Ostliche Weisheit< schwanken lassen, erscheint es mehr als je zuvor nétig, Funda-
mente fiir ein authentisches Wissen zu legen, das auf Achtung des Anderen und
wissenschaftlicher Redlichkeit statt auf verformten, meist fiir unausgesprochene
Zwecke eingespannten Abbildern der Wirklichkeit griindet. Es bietet sich hier, in
unserer Epoche auseinandersplitternder Identitdten und Gewissheiten, die sel-
tene Chance, eine Bestandsaufnahme der unendlich reichhaltigen Moglichkei-
ten des menschlichen Denkens und Sehnens vorzunehmen. Auch die chinesische
Kultur gelangt heute, nach einem Jahrhundert stindiger Unruhe, an einen Wen-
depunkt ihrer viertausendjédhrigen, kontinuierlichen Geschichte, und auch sie hat

' Simon Leys, L’Humeur, I’Honneur, I’Horreur. Essais sur la culture et la politique chi-
noises, Paris, Robert Laffont, 1991, S. 60-61.

25



Einleitung

jetzt oder nie die Chance, eine Bestandsaufnahme vorzunehmen, um klar in die
Zukunft zu blicken und sich zu fragen, ob sie sich noch aus ihrer eigenen Tradition
nidhren kann und was sie uns, die wir im modernen Westen leben, Wesentliches
mitzuteilen hat.

Wir treten an das chinesische Gedankengut zwangsldufig mit unseren eigenen
geistigen Gewohnheiten heran. Aber ist es deshalb dazu verdammt, fiir uns etwas
Exotisches, ganz Auflenstehendes zu bleiben? Wenn wir wirklich wiinschen, es
kennenzulernen, ist es wichtig — wenn auch sehr schwierig —, seine Eigenstéandig-
keit zu achten: es zwar auszufragen, aber dann auch zu schweigen zu wissen, um
auf die Antworten zu horen, ja sogar zu lauschen zu beginnen, bevor wir es mit
unseren Fragen bombardieren. Wir werden daher die chinesischen Autoren nicht
unter methodischen Erdrterungen begraben und schon gar nicht an ihrer Stelle
reden, sondern ihnen so oft wie moglich das Wort erteilen und den Textausziigen
breiten Raum lassen. Fangen wir damit an, unser Ohr daran zu gewohnen, den
Eigenklang herauszuhoren und wiederkehrende Leitgedanken und innovative
Themen zu unterscheiden.

Wir lieBen uns daher in diesem Buch von einem sowohl kritischen als auch (im
etymologischen Sinn des Worts) sympathischen Geist leiten, von einem Stand-
punkt des Innen und des Auf3en. Es geht uns in erster Linie darum, Aufnahmebe-
reitschaft zu erwecken. Wir wollen keine enzyklopddische Sammlung feststehen-
der Wahrheiten liefern, sondern Interesse wecken und natiirlich auch etwas bieten,
um die geweckte Neugierde zu befriedigen, das hei3t,dem Leser gewisse Schliissel
in die Hand geben, ob diese nun viel oder wenig taugen mogen, die ihm aber so
lange niitzlich sein konnen, bis er so weit ist, sich seine eigenen zu schmieden. Es
liegt uns fern, ein endgiiltiges Wissensmonument errichten zu wollen. Wir méch-
ten lediglich unseren von zwei Kulturen geschulten Blick und unser Vergniigen,
groflen Geistern zu begegnen, mit dem Leser teilen.

Geschichte

Eine Ideengeschichte zu schreiben, ist ein schwieriges, zwischen chronologischer
Eingleisigkeit und gedanklichem Tiefgang schwankendes Unterfangen. Kann der
Nutzen eines solchen Unterfangens innerhalb einer bestimmten, {iber gemeinsame
Sprache und Beziige verfiigenden Kultur in Zweifel gezogen werden, so erscheint
es berechtigter, wenn es darum geht, Laien eine vollstandig andere Kultur nédherzu-
bringen, deren Ausdrucksweisen und Denkrahmen keinerlei Festpunkte zu bieten
scheinen. Jacques Gernet schrieb: » Am schwierigsten ist es klar zu sein, wenn es
darum geht, eine uns wirklich fremde und in einer immensen Tradition verankerte
Kultur zu beschreiben. Die Gefahr irrtiimlicher Gleichsetzungen ist grof3 ...«?

2 L’Intelligence de la Chine. Le social et le mental, Paris, Gallimard, 1994, S. 303.

26



Geschichte

Auch wenn die chinesische Geistesgeschichte beim westlichen Betrachter den
Eindruck von Wiederholung hervorruft — die Themen des 11.,ja sogar des 18. Jahr-
hunderts greifen immer und immer wieder auf antike Begriffe zuriick —, so besti-
tigt diese, weniger lineare als spiralférmige Entwicklung nicht das allzu verbreitete
Bild einer zeitlosen, unverdnderlichen Weisheit und macht keineswegs die dia-
chrone Betrachtung iiberfliissig, fiir die auch die chinesischen Denker selbst ein
helles Bewusstsein hatten, da es ihnen darum ging, auf die besonderen Fragen ihrer
jeweiligen Epochen zu antworten. Die Betrachtung der chinesischen Tradition in
ihrer langen Entwicklung zeigt uns deren Vielfalt und Lebenskraft und ermoglicht
es, sowohl das sich Andernde als auch das Bleibende zu sehen. Die historische
Dimension sorgt dariiber hinaus auch fiir die notige Distanz, derer ein kritischer
Geist stets bedarf, und bewahrt vor der stets lauernden Gefahr der Verallgemeine-
rung und voreiliger Schlussfolgerungen. In einer so langen Tradition entwickelte
Begriffe nehmen nicht unbedingt in jeder Epoche dieselbe Bedeutung an, denn
sie werden in stets neuen Problemfeldern und Zusammenhingen verwendet.

Die Bedeutung der Geschichte beruht auch auf dem Stellenwert, der Gesell-
schaft und Politik in China immer beigemessen wurde, auch wenn das Individu-
elle in Zeiten der Wirren ebenfalls eine beachtliche Rolle spielte. Es muss hier
an die besondere Stellung des Intellektuellen erinnert werden, der vor allem als
Beamten-Gelehrter in der Kaiserzeit selten seine Rolle des >Fiirstenberaters< aus
dem Auge verlor. Das Geschick des chinesischen Denkens ist untrennbar mit dem
der Dynastien verbunden — von Konfuzius an, der im 5. Jahrhundert vor unserer
Zeitrechnung den Begriff des >himmlischen Mandats< entwickelte, bis hin zum
Verfall der kanonischen Tradition zu Beginn des 20. Jahrhunderts, der direkt mit
dem Untergang des Kaisertums in Zusammenhang steht.

Schon im frithesten Altertum, ab Mitte des zweiten vorchristlichen Jahrtau-
sends, zeigt die chinesische Zivilisation in ihren allerersten schriftlichen Zeugnis-
sen besondere Ziige, die ihre Wurzeln im Ahnenkult und in der besonderen Rolle
der Wahrsagerei bei der Ausbildung von Schrift und Rationalitédt haben.

Konfuzius setzt kithn auf den Menschen und erarbeitet eine Ethik, die das Be-
wusstsein der Menschen in China bleibend beeinflussen sollte. In der entscheiden-
den Epoche der Streitenden Reiche (4.—3.Jahrhundert v. Chr.) erlebt China einen
groBartigen Ideenaustausch zwischen zahlreichen Gedankenrichtungen und ein
subtiler Gedankenausdruck bildet sich heraus. In dieser Zeit zeichnet sich alles
Spitere ab: Ausgangspunkte, Losungsansitze, Fragestellungen, Orientierungen.

Mit der Einigung des Reichs durch den Ersten Qin-Kaiser im Jahr 221 v. Chr.
kommt der Pluralismus der Streitenden Reiche zum Stocken. Das sprudelnde
geistige Leben der Vorkaiserzeit erfahrt zur Zeit der Han-Dynastie (206 v. Chr.—
220 n. Chr.) eine erste Stabilisierung: Es bilden sich die Institutionen und poli-
tische Gepflogenheiten heraus, die das chinesische Kaisertum wihrend seines
zweitausendjdhrigen Bestehens in den Hauptziigen bestimmen werden, und es
zeichnet sich eine kulturelle Identitdt ab, die auf einer Reihe gemeinsamer Be-
griffe und schon in bestimmte Formen gebrachte Denkweisen ful3t.

27



Einleitung

Die Pax sinica scheint zu triumphieren, doch dann erdffnet sich mit dem Sturz
der Han-Dynastie im 3. Jahrhundert und der Aufsplitterung des politischen
Raums eine neue Epoche. Die ganze Weltsicht der Han-Zeit stiirzt ein, die Denk-
richtungen der Streitenden Reiche leben wieder auf und China wird mit einem
»Aullen< konfrontiert: Der Buddhismus dringt aus Indien ein und fasst in China
FuB. Die Denkweise des Buddhismus, dem chinesischen Denken zunéchst vollig
fremd, passt sich einerseits der Gesellschaft und den Gebrduchen an und formt
anderseits alle kulturellen Errungenschaften tiefgreifend um, sodass es schlieB3lich
zur Bliitezeit der Tang-Dynastie kommen kann.

Angesichts des gewaltigen buddhistischen Einflusses unternehmen die Den-
ker der Song-Zeit ab Ende des ersten Jahrtausends ebenso gewaltige Anstren-
gungen, ihre Gelehrtentradition vollig neu zu tiberdenken. In der Ming-Zeit im
15.-17. Jahrhundert wird diese Erneuerung dann als zu stark der Buchgelehr-
samkeit verhaftet aufgefasst und man wendet sich wieder stirker der Innen-
schau zu, was anschlieBend, beschleunigt durch die Errichtung der Mandschu-
Dynastie der Qing, als Gegenreaktion eine Neubesinnung auf praktische Werte
hervorruft.

Als das chinesische Denken die Assimilierung des Buddhismus abgeschlossen
hat, wird es mit der ihm noch fremderen Tradition des Christentums und der euro-
péischen Wissenschaften konfrontiert, zun4chst durch Missionare, dann durch im
Laufe des 19. Jahrhunderts stdndig zunehmende Kontakte und schlielich durch
die Angriffe der westlichen Michte. An der Wende zum 20. Jahrhundert ist China
zwischen der erdriickenden Last seines Erbes und der dringenden Notwendigkeit,
Antworten auf die neue Herausforderung des als Inbegriff der Modernitét auf-
gefassten Westens zu finden, hin- und hergerissen. Unsere Betrachtung endet mit
der symboltriachtigen, alles Hergebrachte tiber den Haufen werfenden Bewegung
des 4. Mai 1919: Als erste Bewegung solchen Ausmafies kehrt sie der zweitausend-
jahrigen Tradition entschlossen den Riicken und ldutet eine neue Ara ein, deren
Widerspriiche und Konflikte noch nicht gelost sind.

Tradition

Im Zentrum unseres Buchs, dem die zeitliche Abfolge Rahmen und allgemeine
Anbhaltspunkte gibt, stehen die wichtigsten Anliegen der chinesischen Denker, das,
was im Herzen der Diskussionen steht und strittig ist, und auch das, was unaus-
gesprochen bleibt, weil es als selbstverstdndlich und keiner Erlduterung bediir-
fend aufgefasst wird. Im Gegensatz zu dem in der Nachfolge des griechischen
Logos stehenden philosophischen Denken, das stets das Bediirfnis verspiirt, seine
Grundlagen und Behauptungen zu begriinden, kann das chinesische Denken, das
von einem implizit akzeptierten gemeinsamen Substrat ausgeht, nicht als eine Auf-
einanderfolge theoretischer Systeme dargestellt werden. Sagte nicht schon Kon-

28



Tradition

fuzius, der doch als erster in eigenem Namen sprechender chinesischer Denker
gilt: »Ich tibermittele und schaffe nichts Neues«®.

Es erscheint daher sinnvoller, den Schwerpunkt auf die Entwicklung der Be-
griffe zu legen, welche meist durch die Tradition weitergeleitet werden und nicht
einem bestimmten Autor zuzuschreiben sind.* Da das chinesische Denken von
einer Reihe vorgegebener Voraussetzungen ausgeht, besteht die eigentliche Ar-
beit des Historikers darin, die Streitpunkte und Debatten zu erfassen, die mehr
anhiufend als dialektisch die Entwicklung der Tradition voranbringen. Chang
Hao spricht heute von »internen Dialogen, die »eine spezifische Form von intel-
lektuellen Diskussionen darstellen, die in der ganzen chinesischen Tradition iiber
Jahrhunderte fortgesetzt wurden. Diese Tradition hat sich, wie auch Traditionen
anderer Hochkulturen, entwickelt, indem sie einen Grundstock von Fragen und
Gedanken aufhiufte, der die Welt der Intellektuellen von Generation zu Genera-
tion in Spannung hielt.«® Es ist, als wiirde aus diesen »internen Dialogen<im Laufe
der Zeit ein Wandteppich gewoben, und wir wollen in unserem Buch zeigen, wie
sich schlieBlich deutliche Motive auf dem Gewebe abzeichnen. Es handelt sich
daher nicht nur darum, dem Zeitfaden zu folgen, sondern auch einen gestalteten
Raum zu zeichnen, in dem wir uns zurechtfinden kénnen.®

8 Gespriche VII, 1. Siehe Ubersetzung von Anne Cheng, Paris, Edition du Seuil, 1981.
So wie man einen chinesischen Autor nicht auBerhalb der Tradition verstehen kann, die
ihn trigt, so zeigt auch die Verwendung des Worts % jia, »Familie« oder »Sippe«, als Be-
zeichnung von Denkrichtungen, dass geistige Traditionen wie Familientraditionen weiter-
gegeben werden. Eine Lehre wird in Enzyklopédien, Gliederungen oder Katalogen nicht
nach einem Autor, sondern nach einem von Generation zu Generation weitergegebenen
Textkorpus definiert.

4 Bibliografische Angaben haben wir daher sehr kurz gehalten und nur insofern ange-
fiihrt, als sie zum Versténdnis der Gedanken eines Autors beitragen konnen.

® Chinese Intellectuals in Crisis: Search for Order and Meaning 1890-1911, Berkeley,
University of California Press, 1987, S. 10.

¢ Die Besonderheit des chinesischen Denkens zeigt sich viel mehr in den Anliegen,
um die es geht, als in seinem theoretischen Inhalt. Es scheint daher notig, die chinesische
Ideengeschichte neuzuschreiben. Es haben sich in dieser Gattung >Monumente< wie die
Werke von Féng Youlan und Héu Waild etabliert, die versuchen, die chinesische Philo-
sophiegeschichte als Abfolge von Theorien darzustellen, und dabei vor allem nach Uber-
einstimmungen mit westlichen Systemen — marxistischem Materialismus, kantianischem
Idealismus oder angelsichsischem Pragmatismus — Ausschau halten. Siehe Féng Youldn,
Zhonggué zhéxuéshi (Geschichte der chinesischen Philosophie) in 2 Binden, Erstaus-
gabe Shanghai 1931 und 1934; H6u Waild et al., Zhonggué sixiang tongshi (Allgemeine
Geschichte des chinesischen Denkens), Shanghai, Sanlian Shudian, 1950. Dem Werk von
Feng Féng Youldn war besonderer Erfolg beschieden dank der hervorragenden englischen
Ubersetzung von Derk Bodde, A History of Chinese Philosophy, 2 Binde, Princeton Uni-
versity Press, 1952-1953; stark zusammengefasst und gekiirzt auf Franzosisch, Précis d’his-
toire de la philosophie chinoise, Ed. du Mail, 1985. Zur komplexen Geschichte der verschie-
denen Fassungen von Féng Youldns Philosophiegeschichte siehe Michel Masson, Philoso-

29



