
Anne Cheng

Meiner

     GRUNDRISS
Geschichte des

chinesischen
Denkens



Anne Cheng

GRUNDRISS Geschichte 
des  
chinesischen 
Denkens

Aus dem Französischen 
übersetzt von 
Ulrich Forderer



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliographie ; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http ://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN 978-3-7873-3973-0

ISBN eBook: 978-3-7873-4203-7

© Editions du Seuil, 1997, Histoire de la pensée chinoise

Umschlagabbildung: Ausschnitt aus dem Gemälde »Garten der Kultur«  
von Hán Huǎng (723–787), Sammlung des Kaiserpalasts in Peking

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2022. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch für 
Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53, 54 URG aus-
drücklich gestatten. Gestaltung: Jens-Sören Mann. Satz : mittelstadt 21, Vogts
burg-Burkheim. Druck und Bindung : C. H. Beck, Nördlingen. Werkdruckpapier : 
alterungsbeständig nach DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleich-
tem Zellstoff. Printed in Germany.� www.meiner.de



Wer auf Zehenspitzen steht, wackelt,
Wer Riesenschritte macht, kann nicht gehen,
Wer sich ins Licht rückt, leuchtet nicht,
Wer immer Recht haben will, ist ohne Ruhm,
Wer sich selber lobt, ist ohne Verdienst,
Wer sich selber rühmt, hat keine Dauer. 

(Lăozĭ 24)



Inhalt

Vorwort zur deutschen Übersetzung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 15

Vorbemerkungen des Übersetzers   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 17
Schlüsselbegriffe  17  |  Umschrift  19  |  Hinweise zur Aussprache  19  |   
Typographie  20  |  Namen  20  |  Abkürzungen  20  |  Interne Verweise  20  | 
Zur Übersetzung der Textauszüge  20  |  Danksagung  21

Hinweis   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 22

Chronologie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 23

Einleitung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 25
China   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                          	 25
Geschichte   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 26
Tradition   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 28
Denken oder Philosophie?   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 30
Denken und Wirklichkeit auf gleicher Ebene   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 32
Wissen und Tat: das Dào   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 34
Einheit und Kontinuität: der Hauch   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 36
Wandlung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 37
Beziehung und Mittigkeit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 38

 
ERSTER TEIL 
Die antiken Grundlagen des chinesischen Denkens 
(2. Jahrtausend – 5. Jahrhundert v.  Chr.)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 41

1	 Die archaische Kultur der Shāng und der Zhōu   . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 43
Wahrsagerische Rationalität   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 45
Ahnenkult   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 47
Ritualisierung des religiösen Bewusstseins   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 48
Vom ›Herrscher oben‹ zum ›Himmel‹   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 49
Ordnung und Ritus   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 52

2	 Konfuzius setzt auf den Menschen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 54
Die konfuzianische Wende   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 54
Die Person Konfuzius   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 55



8

Inhalt

Mit fünfzehn beschloss ich zu lernen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 57
Lernen heißt lernen, menschlich zu sein   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 60
Der Sinn fürs Menschliche (rén)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 61
»Alle Menschen zwischen den vier Meeren sind Brüder«   . . . . . . . . . . . . . .               	 64
Rituelle Geisteshaltung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 66
Die heilige Aufgabe des Edlen    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 69
Der Fürst als Edler    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 70
Wie regieren?   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 71
Die Namen berichtigen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 73
Der konfuzianische Weg   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 75
Konfuzius und die Herausbildung der kanonischen Texte   . . . . . . . . . . . . . .               	 76

3	 Mòzǐ greift die konfuzianische Lehre an   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 82
Der Pazifist Mòzǐ, ein Handwerker?   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 83
Anfänge der Argumentation im Mòzǐ   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 85
Kriterium der Nützlichkeit versus Tradition des Rituals   . . . . . . . . . . . . . . .                	 86
Universelle Liebe versus Sinn fürs Menschliche   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 88
Gemeinnutz   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 90
»Sich seinen Vorgesetzten fügen«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 92
Mòzǐs Himmel   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 93
Mohisten versus Konfuzianer   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 93

 
ZWEITER TEIL 
Freier Gedankenaustausch zur Zeit der Streitenden Reiche 
(4.–3. Jahrhundert v.  Chr.)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 97

4	 Zhuāngzǐ lauscht aufs Dào   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 99
Das Buch und der Mensch Zhuāngzǐ   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 101
Relativität der Sprache   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 103
Die Paradoxa des Huì Shī    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 104
Der Riesenvogel und der Frosch   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 105
Es ist so, es ist nicht so   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 107
Wie können wir wissen?   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 109
Das begriffliche Denken vergessen    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 110
Wie ein Fisch im Dào   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 112
Die Hand und der Geist   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 113
Das Spontane als Spiegel   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 116
Traum und Wirklichkeit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 117
Mensch oder Himmel   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 118
Der wahre Mensch   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 121
Die Grundenergie bewahren   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 122
Die höchste Loslösung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 123



9

Inhalt

5	 Diskurs und Logik zur Zeit der Streitenden Reiche   . . . . . . . . . . . . . .               	 126
Hintergründe des Diskurses   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 126
Die Logiker   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 127
Instrumentale Sprachauffassung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 129
Die Theorie der ›Massennomina‹   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 130
Nominalistische Auffassung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 132
Weißes Pferd ist kein Pferd   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 135
Über die Bezeichnung der Dinge   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 137

6	 Menzius: Konfuzius’ geistiger Erbe   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 139
Der Edle und der Fürst   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 140
Das Buch Mèngzǐ, ein polemisches Werk   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 142
Die Überzeugungskraft des ›Menschlichen‹   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 143
Begründung der Moral aus der Natur    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 147
Moralische Lebenskraft   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 149
Moralische Physiologie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 151
Herz  /  Geist   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 152
Jeder Mensch kann ein Heiliger werden   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 154
Wesensnatur und Bestimmung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 155
Und das Böse?   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 156
Menschlichkeit als Verantwortung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 158
Mittigkeit und Authentizität   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 159

7	 Das Dào des Nichthandelns im Lăozǐ   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 164
Legende   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 165
Text   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 166
Nichthandeln   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 167
Die Metapher des Wassers   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 169
Paradoxa   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 171
Das Amoralische des Natürlichen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 173
Der politische Wert des Nichthandelns   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 175
Zurück zum Natürlichen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 176
Zurück zum Ursprung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 178
Dào   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 180
Vom Dào zu den Myriaden Wesen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 182
Negativer Weg oder Mystik?   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 184

8	 Xúnzǐ, Konfuzius’ realistischer Erbe   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 187
Porträt eines Konfuzianers am Ende eines Zeitalters   . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 188
Mensch und Himmel   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 189
»Das Wesen des Menschen ist schlecht«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 193
Wesensnatur und Kultur   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 195
Riten   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 198



10

Inhalt

Name und Wirklichkeit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 201
Ein Panorama der Gedanken zur Zeit der Streitenden Reiche   . . . . . . . . . .           	 203

  9	 Legisten   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 206
Legistische Anthropologie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 207
Gesetz   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 211
Machtstellung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 213
Techniken   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 214
Das totalitaristische Dào des Hán Fēizĭ   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 215

10	 Das kosmologische Denken   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 220
Gedanken über die Natur   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 220
Am Anfang war das Qì   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 222
Yīn und Yáng   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 223
Die fünf Phasen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 226
Kosmologischer Raum und kosmologische Zeit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 229
Der Lichtpalast   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 232

11	 Das Buch der Wandlungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 235
Ursprung aus der Wahrsagerei   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 236
Die Kanonisierung des Buchs der Wandlungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 237
»Ein Yīn, ein Yáng: So ist das Dào«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 240
Die Wandlungen als Figuren-Kombinatorik   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 243
Deutung der Wandlungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 246
Der »winzige Anfang«    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 248
Vor und nach der Gestaltwerdung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 250
Günstige Gelegenheit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 252

 
DRITTER TEIL 
Ausgestaltung des Erbes 
(3. Jahrhundert v.  Chr. – 4. Jahrhundert n.  Chr.)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 255

12	 Das holistische Weltbild der Zeit der Hàn-Dynastie   . . . . . . . . . . . . . .               	 257
Die Denkrichtung Huánglăo   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 259
Huáinánzĭ und die kosmischen Resonanzen    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 262
Korrelative Kosmologie versus wissenschaftliches Denken   . . . . . . . . . . . . .              	 265
Der Kult der Einheit    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 267
Dŏng Zhòngshū (etwa 195–115 v.  Chr.)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 268
Der Klassikerstreit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 271
Yáng Xióng (53 v.  Chr. – 18 n.  Chr.)    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 276
Wáng Chōng (27 – etwa 100 n.  Chr.)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 278
Die Zeit der Östlichen Hàn (25–220 n.  Chr.)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 281



11

Inhalt

13	 Die geistige Erneuerung des 3. und 4. Jahrhunderts   . . . . . . . . . . . . .              	 285
»Zweckfreie Plaudereien« und »Studien des Geheimnisvollen«   . . . . . . . . .          	 286
Wáng Bì (226–249)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 288
Zwischen Undifferenziertheit und Sichtbarwerdung   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 289
Diskurs, Bild, Sinn   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 291
Zwischen Undifferenziertheit und strukturierendem Prinzip   . . . . . . . . . . .            	 296
Guō Xiàng (etwa 252–312)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 297
Taoistische Tradition   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 301

 
VIERTER TEIL 
Die große buddhistische Umwälzung 
(1.–10. Jahrhundert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 303

14	 Die Anfänge des Buddhismus in China  
(1.–4. Jahrhundert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 305
Die indischen Ursprünge des Buddhismus   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 305
Die vier Siegel des Dharmas   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 308
Geschichtliche Entwicklung des Buddhismus in Indien   . . . . . . . . . . . . . . .                	 311
Der Buddhismus im China der Hàn-Zeit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 312
Buddhismus des Nordens und Buddhismus des Südens   . . . . . . . . . . . . . . .                	 315
Dhyāna und Prajñā   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 316
Intellektueller Austausch im Buddhismus des Südens   . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 319
Der Buddhismus unter den nichtchinesischen Dynastien des Nordens   . . . .     	 322
Einige wichtige Mönche des 4. Jahrhunderts: Dào’ān, Huìyuăn, Dàoshēng  .  	 323

15	 Das Denken in China an der Wegscheide  
(5.–6. Jahrhundert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 326
Kumārajīva und die Schule Mādhyamika   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 326
Auseinandersetzungen zwischen Buddhisten, Konfuzianern und Taoisten  
in den südlichen Dynastien   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 329
Kontroverse über Leib und Geist   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 332
Der Buddhismus im Norden im 5. und 6. Jahrhundert   . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 335
Xuánzàng und die Yogācāra-Schule   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 337

16	 Die Blütezeit der Táng-Dynastie  
(7.–9. Jahrhundert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 343
Sinisierung des Buddhismus   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 345
Tiāntái   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 346
Die Huáyán-Schule   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 349
Die Schule der Reinen Erde   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 352
Tantrischer Buddhismus    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 353
Volkstümliche Äußerungen des Buddhismus   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 355



12

Inhalt

Chán   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 356
Der Geist des Chán   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 359
Die Methoden des Chán   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 362
Hányù (768–824) und die »Rückkehr zur Antike«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 365
Lĭ Áo (etwa 772–836) und die »Rückkehr zur Wesensnatur«   . . . . . . . . . . .            	 367

 
FÜNFTER TEIL 
Das chinesische Denken nach der Integration des Buddhismus 
(10.–16. Jahrhundert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 369

17	 Die konfuzianische Renaissance zu Beginn der Sòng-Zeit  
(10.–11. Jahrhundert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 371
Die großen Männer der Tat in der Zeit der Nördlichen Sòng-Dynastie  
(960–1127)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 373
Die konfuzianische Renaissance   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 375
Rückkehr zum Buch der Wandlungen und zur Kosmologie    . . . . . . . . . . . .             	 377
Shào Yōng (1012–1077)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 378
Beschaffenheit und Funktion   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 380
Figuren und Zahlen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 381
Kenntnis des Prinzips und »umgekehrte Betrachtung«   . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 382
Zhōu Dūnyí (1017–1073)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 386
»Ohne First und doch Höchster First«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 387
»Heilig ist nichts anderes als authentisch«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 389
Die Frage des Bösen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 390
Ist Heiligkeit erlernbar?   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 391
Einheit und Vielfalt   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 392
Zhāng Zài (1020–1078)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 393
»Alles hängt in ein und demselben Dào zusammen«   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 394
Qì: Leere und Fülle   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 396
Einheit der Energie, Einheit der Wesensnatur   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 399
Streben nach Heiligkeit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 403

18	 Das Denken zur Zeit der Nördlichen Sòng-Dynastie  
(11. Jahrhundert)  
Zwischen Kultur und Prinzip   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 407
Die Brüder Sū und die Brüder Chéng   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 407
Sū Shì und das Dào der Kultur   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 408
Die Brüder Chéng und das »Studium des Dào«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 411
Das liĭ als Prinzip   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 414
Das Prinzip zwischen Einheit und Vielfalt   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 416
»Wissen erweitern« und »die Dinge untersuchen«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 418
»Das Prinzip sehen«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 420



13

Inhalt

Ansichten zum Buch der Wandlungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 422
Prinzip und Energie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 425
Prinzip und Sinn für Menschlichkeit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 427
Streben nach Heiligkeit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 428

19	 Die große Zusammenschau in der Zeit der Südlichen Sòng-Dynastie  
(12. Jahrhundert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 430
Zhū Xī (1130–1200) und Lù Xiàngshān (1139–1193)    . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 430
Vom »Studium des Weges« zu seiner »rechtmäßigen Überlieferung«   . . . . .      	 434
Höchster First: Einheit von Prinzip und Energie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 436
»Höchster First« oder »Ohne-First«?   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 439
Geist als Einheit von himmlischem Prinzip und menschlichen Begierden   .  	 441
»Dào-Geist« und »Menschen-Geist«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 445
Die Einheit des Geistes nach Lù Xiàngshān   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 446
Beherrschung des Geistes   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 449
»Untersuchung der Dinge und Erweiterung der Erkenntnis«   . . . . . . . . . . .            	 452
Stufenweises Voranschreiten und plötzliche Erleuchtung, Erkenntnis  
und Tat   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 455

20	Neubesinnung auf den Geist zur Zeit der Míng-Dynastie  
(14.–16. Jahrhundert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 458
Das Vermächtnis der Sòng-Zeit vom 13. bis zum 15. Jahrhundert   . . . . . . . .         	 458
Wáng Yángmíng (1472–1529)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 462
»Es gibt kein Prinzip außerhalb des Geists«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 463
Die Frage des Bösen und das »angeborene moralische Wissen«   . . . . . . . . .          	 467
»Wissen und Tat sind eins«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 470
Denker des Qì im 16. Jahrhundert   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 472
»Die drei Lehren sind gleich«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 475
Auflehnung gegen den offiziellen Konfuzianismus und kritischer Geist   . . .    	 477
Liú Zōngzhōu (1578–1645)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 480
Leben und Sterben der privaten Akademien gegen Ende der Míng-Dynastie	 483
Erneuerungsgesellschaft und Jesuiten   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 485

 
SECHSTER TEIL 
Heranbildung des modernen Denkens 
(17.–20. Jahrhundert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 489

21	 Kritischer Geist und empirische Ansätze zur Qīng-Zeit  
(17.–18. Jahrhundert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 491
Huáng Zōngxī (1610–1695)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 493
Gù Yánwŭ (1613–1682)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 497
Wáng Fūzhī (1619–1692)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 500



14

Inhalt

Einheit von Mensch und Welt in der Lebensenergie   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 502
Einheit des himmlischen Prinzips und der menschlichen Begierden   . . . . . .       	 505
Denken über Kräfte, kraftvolles Denken   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 507
Der Sinn der Geschichte   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 509
Yán Yuán (1635–1704)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 511
Die großen staatlichen Buchausgaben im 18. Jahrhundert   . . . . . . . . . . . . .              	 513
Textkritik der Klassiker und Rückkehr zu den »Hàn-Studien«   . . . . . . . . . .           	 516
Dài Zhèn (1724–1777)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 518
Zu den Quellen von Menzius   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 519
Von der Energie zum Unterscheidungsprinzip   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 521
Gegen Pharisäer und Pedanten   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 523
Kritischer Geist zu Beginn des 19. Jahrhunderts   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 525

22	Das chinesische Denken in der Auseinandersetzung mit dem Westen 
(Ende 18. – Anfang 20. Jahrhundert)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 528
Rückkehr zu den »neuen Texten« zur Zeit der Wende vom 18. zum 
19. Jahrhundert   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 529
»Moderne Texte« und Reformismus   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 532
»Moderne Texte« und Legismus   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 534
Erste offene Konflikte mit den ausländischen Mächten   . . . . . . . . . . . . . . .                	 536
Kāng Yŏuwéi (1858–1927) und der Höhepunkt des Neutextreformismus   . .   	 540
Liáng Qĭchāo (1873–1929) und Tán Sìtóng (1865–1898)   . . . . . . . . . . . . . . .                	 544
Der Reformgeist zwischen Universalismus und Nationalismus   . . . . . . . . . .           	 546
Die »Nach-1898-Zeit«: die klassische Tradition zwischen Reform und
Revolution   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 548
Zhāng Bĭnglín (1869–1935)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 549
Liú Shīpéi (1884–1919)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 552

Epilog    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 555

Bibliographie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 561

Register der chinesischen Begriffe   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 605
Register der Eigennamen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 613
Register der Werke   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 623



15

Vorwort zur deutschen Übersetzung

Diese deutsche Übersetzung hat eine lange Geschichte – die Geschichte einer 
bald zwanzigjährigen Freundschaft. Zu Beginn der 2000er Jahre, kurz nach dem 
Erscheinen der ersten Auflage meiner Histoire de la pensée chinoise im Verlag 
Editions du Seuil, wurde ich von einem Brief von Ulrich Forderer überrascht, in 
dem er schrieb, dass er »zu seinem eigenen Vergnügen« begonnen habe, mein 
Buch zu übersetzen. Ich schlug ihm vor, uns in einem Pariser Café zu treffen. Dort 
sah ich ihn dann zum ersten Mal mit seinem vor Geist sprühenden schelmischen 
Blick. Bei dieser ersten Begegnung vergingen die Stunden beim anregenden Ge-
dankenaustausch wie im Flug und sie war der Beginn einer Freundschaft, die sich 
in zahlreichen Diskussionen bei meinen Seminaren zu antiken und klassischen 
chinesischen Texten im Nationalen Institut für orientalische Sprachen und Kultu-
ren (INALCO) vertiefte, die Ulrich regelmäßig besuchte und durch seine geistrei-
chen, den Nagel immer auf den Kopf treffenden Fragen bereicherte. Hinter seinen 
zerzausten Haaren lernte ich einen ewig jungen, dem äußeren Erscheinungsbild 
gegenüber gleichgültigen Geist von umfassender humanistischer Bildung und un-
ersättlichem Wissensdrang schätzen. Dank seiner Ausbildung als Übersetzer und 
seiner soliden Kenntnisse des modernen und alten Chinesischen sowie der chine-
sischen und westlichen Philosophie hätte ich mir keinen besseren Übersetzer für 
meine Geschichte des chinesischen Denkens wünschen können. 

Dem Verlag Meiner, der seit mehr als hundert Jahren ein fester Begriff in 
der Philosophie ist, ist es zu verdanken, dass dieses Projekt Wirklichkeit werden 
konnte. Auch hier hätte ich mir nichts Besseres erträumen können. Ich danke 
ihm und insbesondere Marcel Simon-Gadhof für die kompetente und sorgfältige 
Betreuung der deutschen Ausgabe. 

Die Umstände der Übersetzung und Herausgabe sind erwähnenswert: Seit 2013 
arbeitet Ulrich in China in der germanistischen Abteilung der Universität Lan
zhou und wegen der erschwerten Reisemöglichkeiten durch die Covid-19-Pande-
mie verlief unsere Zusammenarbeit ganz über das Internet. Er schickte mir Kapi-
tel für Kapitel mit seinen immer stichhaltigen Fragen und Bemerkungen und ich 
muss gestehen, dass die Lektüre meines Buchs auf Deutsch mich ziemlich beein-
druckte, wenn nicht gar einschüchterte, denn es kam mir manchmal ein bisschen 
vor, als läse ich Hegel oder Heidegger … 

Von all den Übersetzungen meines Buchs in zahlreiche europäische und asia-
tische Sprachen ist die deutsche wohl die, bei der ich am engsten mit dem Über-
setzer zusammengearbeitet habe, dessen Kompetenz und Genauigkeitsanspruch 
mich dazu veranlasste, meinen Text zu überarbeiten und zu verbessern. Ulrich hat 



16

Vorwort zur deutschen Übersetzung

sich nämlich nicht darauf beschränkt, aus dem Französischen zu übersetzen, son-
dern scheute nicht die Mühe, bei allen zitierten Textauszügen auf die chinesischen 
Ursprungstexte zurückzugreifen, die er an vielen Stellen genauer und treuer wie-
dergibt, als ich es tat. Ich kann daher ohne Übertreibung sagen, dass die deutsche 
Ausgabe verlässlicher als die französische ist. 

Auch wenn die französische Ausgabe bei Neuauflagen mehrmals überarbeitet 
und erweitert wurde, so war es dennoch unmöglich, bei den bibliografischen An-
gaben mit der exponentiellen Zunahme der sinologischen Veröffentlichungen in 
europäischen Sprachen in den letzten zwanzig Jahren Schritt zu halten. Wir haben 
uns dennoch in dieser deutschen Ausgabe bemüht, wenigstens einige der wich-
tigsten Neuerscheinungen deutscher Sinologen zu erwähnen, von denen zurzeit 
viele in englischsprachigen Universitäten arbeiten und wesentliche Beiträge zur 
philologischen und philosophischen Erhellung der chinesischen Quellen leisten. 
Ich empfinde daher sowohl Stolz als auch Demut, meine Geschichte des chinesi-
schen Denkens, die ursprünglich für die französische Leserschaft konzipiert war, 
der deutschsprachigen unterbreiten zu dürfen, und möchte dies auch als Aus-
druck meiner Ehrerweisung gegenüber der deutschen Sinologie verstanden wis-
sen, die ebenso wie die französische seit der Epoche der Aufklärung das Verständ-
nis Chinas durch ihren besonderen europäischen Blickwinkel bereichert.

Paris, September 2021 � Anne Cheng



17

Vorbemerkungen des Übersetzers

Die deutsche Ausgabe der Histoire de la pensée chinoise von Anne Cheng ist das 
Ergebnis langjähriger Arbeit, durch welche dem philosophisch und kulturell in-
teressierten deutschen Leser nun endlich dieser meisterhafte und dringend benö-
tigte Überblick über die Hauptlinien der chinesischen Ideengeschichte vorgestellt 
werden kann.

Schlüsselbegriffe

Der Zugang zum chinesischen Denken erfordert es, sich mit einigen Begriffen 
vertraut zu machen, die seine geistigen Werkzeuge sind und ihm ihr besonderes 
Gepräge verleihen. Wir haben uns daher bemüht, diese möglichst einheitlich zu 
übersetzen (und oft in Klammern an die chinesischen Bezeichnungen zu erinnern), 
damit der Leser langsam intuitiv ihre Bedeutungen erfasst, für die es keine Eins-
zu-eins-Entsprechung in westlichen Sprachen gibt. Zu diesen Begriffen gehören 
insbesondere:

道 dào: im französischen Text la Voie, Dào, im Deutschen meist unübersetzt Dào.

誠 chéng: im französischen Text authentique, autenticité, im Deutschen »authen-
tisch«.

德 dé: Im französischen Text oft mit »vertu« (von lateinisch virtus) in Anführungs-
zeichen übersetzt, um zu verdeutlichen, dass es oft nicht Tugenden im moralischen 
oder moralisierenden Sinn bezeichnet, sondern das Charisma eines Herrschers 
oder die natürliche Wirksamkeit des Dào. Im französischen Text finden sich auch 
die Übersetzungen puissance, puissance morale, puissance invisible oder cha-
risme. Im Deutschen mit »Tugend«, »Charisma«, »moralischer Kraft«, »unsicht-
barer Kraft«, »Macht« übersetzt.

君子 jūnzǐ: im französischen Text l’homme de bien, im Deutschen der »Edle«. Der 
Gegensatz dazu ist der 小人, l’homme de peu, der »gemeine Mensch«.

理 liǐ: im französischen Text »principe«, im Deutschen: »Prinzip« (zur Umschrift 
siehe unten).



18

Vorbemerkungen des Übersetzers

禮, lǐ: im französischen Text »rites«, im Deutschen »Riten«.

命mìng: im französischen Text destin, mandat, im Deutschen »Bestimmung«, 
»Schicksal«, »Erlass«.

氣, qì: im französischen Text énergie, énergie vitale, souffle, im Deutschen »Ener-
gie«, »Lebensenergie«, »Hauch«.

仁 rén: grundlegender Begriff der Moral, im Französischen le sens de l’humain, im 
Deutschen »der Sinn fürs Menschliche«.

聖人 shèngrén, im Französischen »saint«, im Deutschen der »Heilige«, wobei zu 
beachten ist, dass dies nicht mit dem christlichen Begriff gleichzusetzen ist.

體 tĭ / 用 yòng: Es handelt sich um eine häufig verwendete Dichotomie; im fran-
zösischen Text meist constitution (manchmal auch substance) – fonction, mise en 
œuvre, im Deutschen meist Beschaffenheit – Funktion, Wirksamwerden, Umset-
zung u. ä.

天地 tiāndì: im französischen Text Ciel-Terre, im Deutschen »Himmel-und-Erde«. 
Durch diese Schreibweise soll gezeigt werden, dass Himmel und Erde als Einheit 
gesehen werden, als Erfahrungshorizont des vormodernen Menschen.

心 xīn: im Französischen coeur, coeur-esprit, esprit, im Deutschen Herz, Herz-
Geist, Geist.

性, xìng: im Französischen nature, im Deutschen »Wesensnatur«.

有 yŏu / 無 wú: Dieses Begriffspaar, wird von Anne Cheng nicht wie gebräuch-
lich mit »Sein« und »Nichts« übersetzt, da dieser Gegensatz bei den chinesischen 
Denkern nicht so radikal aufgefasst wird. Sie übersetzt meist mit l’il-y-a und l’il-
n’y-pas, im Deutschen verwenden wir entsprechend »das Vorhandene« – »das 
Nichtvorhande«: »das, was da ist«, »das, was nicht da ist«. Bei Wàng Bì wird 無 wú 
im Französischen mit l’indifférencié oder le non manifesté wiedergegeben, im 
Deutschen »das Undifferenzierte«, »das Nicht-Kundgewordene«.

自然 zìrán: im Französischen naturel, spontané, de soi ainsi, im Deutschen das 
»Natürliche«, das »Spontane«, »von selbst so«.

萬物 wànwù:  im Deutschen »die Myriaden Wesen«. 



19

Vorbemerkungen des Übersetzers

Umschrift

Wie in der französischen Ausgabe werden die unvereinfachten Schriftzeichen ver-
wendet. Zur Umschrift wird das heute übliche sogenannte Pinyin-System ver-
wendet. 

Die einzige Ausnahme vom Pinyin-System betrifft zwei homophone Begriffe, 
die beide philosophisch äußerst wichtig sind: »Riten« und »Prinzip«, beide lĭ aus-
gesprochen. In der deutschen Übersetzung werden sie, um Verwechslung zu ver-
meiden, folgendermaßen unterschieden: Riten: lĭ, Prinzip: liĭ.

Anders als in der französischen Ausgabe werden für die sinologische Leser-
schaft die Akzente zur Bezeichnung der Silbenintonationen mitangegeben. Im 
Chinesischen trägt jede Silbe eine von vier Intonationen, das heißt melodische 
Muster, die sinnunterscheidende (phonemische) Funktion haben.

Hinweise zur Aussprache

In der offiziellen Umschrift der chinesischen Sprache, dem sogenannten Pinyin, 
vertreten einige Buchstaben andere Laute als im Deutschen. Dies betrifft insbe-
sondere folgende Laute:

zh	= 	dsch (wie in Jeans) (so wird der Philosoph Zhuāngzĭ Dschwang-ds ausge-
sprochen)

ch 	= 	tsch (chéng, authentisch, wird tschɘng ausgesprochen)
 j 	 = 	dch (d plus »ch« wie in »ich«)
q 	 = 	tch (qì, Energie, wird tchi ausgesprochen)
z 	 = 	ds

c 	 = 	ts 
x 	 = 	ch (wie in »ich«) (xìng, Wesensnatur, wird ching ausgesprochen) 
Beispiel: Die Philosophen Zhū Xī und Xúnzǐ werden Dschu Chi und Chün-ds 
ausgesprochen.

Im Internet kann der interessierte Leser Webseiten (Suchbegriff »Pinyin«) mit 
Hörbeispielen für alle im Chinesischen existierenden Silben finden, die ihm ein 
besseres Bild als diese annäherungsweise und unvollständige Beschreibung ver-
mitteln.

In den Registern am Ende dieses Buchs wird bei einigen Namen und Begriffen, 
deren Pinyin-Umschrift für den Deutschen sehr irreführend ist, in Klammern die 
ungefähre deutsche Aussprache in freier Form angeben.



20

Vorbemerkungen des Übersetzers

Typographie

Fremdsprachige Ausdrücke (chinesisch, Sanskrit usw.) sind kursiv gedruckt. Kur-
siv sind auch Buchtitel gedruckt, sodass der Zhuāngzĭ das dem Autor Zhuāngzĭ 
zugeschriebene Werk bezeichnet. 

Namen

Im Chinesischen steht der Familienname vor dem persönlichen Eigennamen. So 
ist also bei dem Philosophen Wáng Yángmíng Wáng der Familiennamen und 
Yángmíng persönlicher Name. Im alten China haben viele Menschen mehrere 
Namen. Hier werden nur die gebräuchlichsten angegeben.

Abkürzungen

SBBY: 	 Sìbù bèiyào, Shànghăi, Zhōnghuá shūjú, 1936
SBCK: 	 Sìbù cóngkān, Shànghăi, Shāngwù yìnshūguăn, 1919–1936 (Nachträge 

1934–1936)
ZZJC: 	 Zhūzĭ jíchéng, Hongkong, Zhōnghuá shūjú, 1978. Diese Ausgabe wurde 

von der Autorin wenn immer möglich für die Texte der Zeit der ›Strei-
tenden Reiche‹ und der Hàn-Dynastie verwendet. 

Interne Verweise

Verweise auf Fußnoten gelten oft nicht diesen selbst, sondern den Textauszügen 
aus chinesischen Quellen, auf die sie sich beziehen.

Zur Übersetzung der Textauszüge

Das Werk enthält zahlreiche Textauszüge chinesischer Denker. Der Leser sollte 
sich beim Lesen dieser Auszüge allgemein der besonderen Schwierigkeit der 
Übersetzung alter chinesischer Texte bewusst sein, die unter anderem darauf zu-
rückzuführen ist, dass sich die klassische chinesische Schriftsprache durch einen 
teils ausgesprochen lakonischen und vieldeutigen Stil auszeichnet. Hinzu kommt 
das Alter der Texte, die Schwierigkeiten der Sprache, meine Unzulänglichkeiten 
und die Tatsache, dass die Auszüge aus ihrem jeweiligen Werkkontext herausge-
löst sind. Sollten sich Fehldeutungen eingeschlichen haben, bitten wir fachkundige 
Leser um kritische Hinweise. Allen Lesern sei stets empfohlen, sich nicht an den 



21

Vorbemerkungen des Übersetzers

Wortlaut zu klammern, sondern die im vierten Kapitel zitierten Worte Zhuangzis 
zu beherzigen:

Der Daseinsgrund der Reuse ist der Fisch. Ist der Fisch erst gefangen, vergisst man 
die Reuse. Der Daseinsgrund der Falle ist der Hase. Ist der Hase erst gefangen, ver-
gisst man die Falle. Der Daseinsgrund der Worte ist der Sinn. Ist der Sinn erfasst, 
vergisst man die Worte.

Danksagung

Danken möchte ich vor allem der Autorin Anne Cheng. Die lange Arbeit an der 
Übersetzung hat mir durch zahlreiche Gespräche die Tore zur chinesischen Phi-
losophie (und dadurch angeregt auch zur Philosophie überhaupt!) geöffnet und 
uns Freunde werden lassen.

Mein ganz besonderer Dank gilt darüber hinaus Cáo Yuānzhé (曹渊喆), der 
mich durch gemeinsame Konfuziuslektüre ins klassische Chinesisch einführte und 
anschließend unzählige Stunden darauf verwendet hat, mir bei all meinen Fragen 
mit seinem sprachlichen und philosophischen Wissen beiseitezustehen. Er hat we-
sentlich zum besseren Verständnis der Textauszüge beigetragen. Ebenso haben 
mir Wáng Tíng (王婷) und der sanskritkundige Lĭ Níngjūn (李宁军), ohne die 
Stunden zu zählen, selbstlos mit ihrem sprachlichen und inhaltlichen Verständnis 
der Texte geholfen. 

Mein Dank gilt auch Yáng Xuӗ (杨雪), mit der ich weite Teile des Manuskripts 
durchgegangen bin und die mir zahlreiche wertvolle Hinweise gab, und Yán Yàn 
(闫艳), Yuán Zǐchuān (原子川) und Cén Shān (岑珊) für die Erstellung der Re-
gister und die Durchsicht der Transkriptionen.

Weiterhin danke ich Marcel Simon-Gadhof vom Meiner Verlag für seine kom-
petente Lektorierung und freundliche Betreuung des Projekts.

Last but not least möchte ich Dōng Yī (冬一) danken, aus deren chinesischer 
Übersetzung der Histoire de la pensée chinoise 1 ich die Originale der chinesischen 
Textauszüge (in vereinfachter Schrift) für meine Übersetzungsarbeit übernom-
men habe. Da diese auch für Sinologen und Studierende der alten chinesischen 
Sprache nützlich sein könnten, können sie auf Anfrage dank der freundlichen 
Einwilligung von Dōng Yī und der Henan University Press als Worddatei zur 
Verfügung gestellt werden (forderer@laposte.fr). Viele Texte sind außerdem auch 
auf der Webseite ctext.org (in alter Schrift) und in anderen Internetressourcen 
zu finden.

Lanzhou, Januar 2022� Ulrich Forderer 

1  Cheng Ailan, Zhongguo sixiangshi, Henan University Press, 2017, ISBN: 978-7-5649-
3024-7, 中国思想史, 程艾蓝著, 冬一, 戎恒颖译, 河南大学出版社)



22

Hinweis

Dieses Buch richtet sich an eine wissbegierige, aber nicht notwendigerweise fach-
kundige Leserschaft, darunter insbesondere Studierende, mit deren Schwierigkei-
ten die Autorin durch ihre jahrelange Erfahrung mit Kursen zur Geschichte des 
chinesischen Denkens vertraut ist. Ziel ist es nicht, dem Leser ein vollständiges 
Wissen zu vermitteln, was auch ganz unmöglich wäre, sondern ihn in die Lage zu 
versetzen, selbst Ansätze und Anhaltspunkte zu finden, sich frei in einem leben-
digen Raum zu bewegen, kurz gesagt, selbst auf Wassern zu rudern, die wie ein 
Ozean erscheinen mögen.2 

Es wäre sicherlich vermessen, zu meinen, ein für alle Mal alles endgültig zum 
Thema sagen zu können. Die Vergangenheit des chinesischen Denkens ist wie 
alle Geschichte immer wieder im Lichte der Gegenwart neu zu betrachten. Vor-
stellungen, die allgemein anerkannt zu sein scheinen, sehen sich regelmäßig durch 
neue Entdeckungen oder Forschungen in Frage gestellt. Zu Gesichtspunkten oder 
Forschungsansätzen, in denen wir nicht fachkundig sind, wurde auf zahlreiche 
anerkannte Werke verwiesen. Die bibliografischen Hinweise zur Sekundärlite-
ratur (die auf europäische Sprachen beschränkt sind, chinesische und japanische 
Sekundärliteratur wird nicht angeführt) sind sehr zahlreich, um wettzumachen, 
was Spezialisten als Manko erscheinen muss, und um dem interessierten Leser zu 
ermöglichen, seine Nachforschungen zu vertiefen.

Da China eine Buchkultur ist, gibt es von vielen der zitierten Primärtexte zahl-
reiche Ausgaben. Die Verweise beziehen sich aus praktischen Gründen, insbeson-
dere für Studierende, so weit wie möglich auf moderne, leichter verfügbare, punk-
tierte Ausgaben. Für die dynastischen Geschichtswerke, angefangen beim Shĭjì 
(Historische Aufzeichnungen) von Sīmă Qiān, beziehen wir uns auf die Pekinger 
Ausgabe Zhōnghuá shūjú.

N. B.: Bei den internen Verweisen werden nicht die Seitenzahlen, sondern die Ab-
schnitte in den Kapiteln oder die Endnoten angeben, wobei sich die Verweise auf 
eine Fußnote oft auf die entsprechende Stelle im Text beziehen.

2  Um Leser, die ihre kulturelle Bildung erweitern wollen, ohne aber den Wunsch oder 
die Muße zu haben, ein ganzes Studium darauf zu verwenden, nicht zu entmutigen, haben 
wir uns entschieden, mehr Gewicht auf die Hauptströmungen des chinesischen Denkens 
zu legen und andere Gesichtspunkte, die zwar wichtig, aber eher spezialisiert sind und den 
Rahmen dieses Buchs sprengen würden, beiseitezulassen. Informationen, die fachkundigere 
Leser interessieren könnten, finden sich in den Endnoten. 



23

Chronologie

Dynastien Ideengeschichtliche Anhaltspunkte

2. Jahrtausend – 18. Jahrhundert v.  Chr.
Dynastie Xià
18. Jhd. – 11. Jhd. v.  Chr.
Dynastie Shāng

Wahrsageinschriften

11. Jhd. – 256 v.  Chr. 
Dynastie Zhōu

Feudales Königtum

Westliche Zhōu (11. Jahrhundert – 
771 v.  Chr.)

Hauptstadt Hào (heutiges Xī’ān)

Östliche Zhōu (770–256 v.  Chr.) Hauptstadt Luò (heutiges Luòyáng))
Frühlinge und Herbste (722–481 v.  Chr.) Konfuzius

Mòzĭ, Zhuāngzĭ, Menzius,
Logiker usw.

Streitende Reiche (403–256 v.  Chr.)

221–207 v.  Chr. Dynastie Qín 
(Erster Kaiser)

Legisten, kosmologisches Denken

206 v.  Chr. – 220 n.  Chr. 
Hàn-Dynastie

Sīmă Qiān, Huáng-Lăo Huáinánzĭ,  
Dŏng Zhòngshū, Yáng Xióng, Liú Xiàng, 
Wáng Chōng, usw.
Liú Xīn
Zhèng Xuán, Wáng Fú

Westliche Hàn (206 v.  Chr. – 9 n.  Chr.)
Dynastie Xīn von Wáng Măng (9–23)
Östliche Hàn (25–220)

220–265 Dynastie Wèi
(Drei Königreiche)

Wáng Bì, taoistische Tradition, Eindringen 
des Buddhismus, Guō Xiàng
Erste Periode des Buddhismus in China 
(Dào’ān)

265–316 Westliche Jìn

317–589 Südliche und Nördliche Dynastien
Norden: Tuòbá Wèi, Östliche und Westliche 
Wèi, Nördliche Qí, Nördliche Zhōu
Süden: Östliche Jìn, Liú Sòng, Qí, Liáng, 
Chén

Ab 402: Periode der Übernahme des 
indischen Buddhismus als solchem:
Im Norden: Kumārajīva, Sēngzhào 
(Mādhyamika)
Im Süden: Huìyuăn, Dàoshēng

581–618 Dynastie Suí Xuánzàng (Yogācāra)
618–907 Dynastie Táng Periode der Sinisierung des Buddhismus: 

Tiāntái- und Huáyán-Schule, Schule des 
Reinen Landes, Chán
Konfuzianische Renaissance: Hán Yù,  
Lĭ Áo



24

Chronologie

907–960 Fünf Dynastien  
(Zeit der Zersplitterung)
960–1279 Dynastie Sòng

Nördliche Sòng (960–1127)
Liáo (mongolische Khitan, 916–1125) 

Fàn Zhòngyān, Ōuyáng Xiū,
Wáng Ānshí, Shào Yōng,
Zhōu Dūnyí, Zhāng Zài, Sū Shì,
Chéng Hào, Chéng Yí

Südliche Sòng (1127–1279)
Jīn (mandschurische Dschürdschen, 
1115–1234

Zhū Xī, Lù Xiàngshān

1264–1368 Dynastie Yuán (Mongolen) Liú Yīn, Xŭ Héng, Wú Chéng
1368–1644 Dynastie Míng Chén Báishā, Wáng Yángmíng, 

Wáng Tíngxiàng, Luó Qīnshùn,
Lĭ Zhì, Liú Zōngzhōu. Gesellschaft für 
Erneuerung, jesuitische Missionare  
(Matteo Ricci) 

1644–1912 Dynastie Qīng (Mandschuren) Ende 17. Jhd.: Huáng Zōngxī, Gù Yánwŭ
Wáng Fūzhī, Yán Yuán
18. Jhd.: Dài Zhèn
19. Jhd.: Liú Fénglù, Wèi Yuán, Gōng  
Zìzhēn, Yán Fù, Kāng Yǒuwéi
Liáng Qĭchāo, Tán Sìtóng,
Zhāng Bĭnglín, Liú Shīpéi

1912 Republik China,
seit 1949 in Taiwan

Bewegung des 4. Mai 1919

1949 Volksrepublik



25

Einleitung

China

Was dringt heute aus China zu uns? Ein wirrer Lärm, in dem sich Wirtschaftswun-
derdinge, erschreckende politische Nachrichten und mehr oder weniger fundierte 
Kulturinterpretationen vermengen. China: ein großes Stück Menschheit und Zivi-
lisation, das der westlichen Welt noch immer weitgehend unbekannt ist und doch 
seit je Neugier, Träume und Gelüste hervorruft – von christlichen Missionaren 
des 17. Jahrhunderts über Philosophen der Aufklärung bis zu maoistischen Eife-
rern und Geschäftsleuten von heute. Simon Leys hat dies sehr schön beschrieben:

Aus der Sicht des Westens stellt China nicht mehr und nicht weniger als den Gegen-
pol der menschlichen Erfahrung dar. Alle anderen großen Zivilisationen sind ent-
weder untergegangen (Ägypten, Mesopotamien, präkolumbisches Amerika) oder 
zu sehr vom Überlebenskampf in extremer Lage in Anspruch genommen (primitive 
Kulturen) oder uns zu nahe (islamische Kulturen, Indien), um uns einen solchen 
totalen Kontrast, eine so vollständige Andersartigkeit, eine so radikale und erhel-
lende Eigenständigkeit wie China bieten zu können. Erst wenn wir uns mit China 
auseinandersetzen, können wir unsere eigene Identität genauer ermessen und zu 
erfassen beginnen, was von unserem Erbe universell menschlich und was nur indo-
europäische Idiosynkrasie ist. China ist dieses ganz Andere, ohne welches sich der 
Westen nicht wirklich der Konturen und Grenzen seines kulturellen Ich bewusst-
werden kann.1 

Heute, wo alle möglichen Ängste und Verlockungen des Irrationalen wieder auf-
tauchen und uns zwischen Furcht vor der ›gelben Gefahr‹ und Schwärmerei für 
›östliche Weisheit‹ schwanken lassen, erscheint es mehr als je zuvor nötig, Funda-
mente für ein authentisches Wissen zu legen, das auf Achtung des Anderen und 
wissenschaftlicher Redlichkeit statt auf verformten, meist für unausgesprochene 
Zwecke eingespannten Abbildern der Wirklichkeit gründet. Es bietet sich hier, in 
unserer Epoche auseinandersplitternder Identitäten und Gewissheiten, die sel-
tene Chance, eine Bestandsaufnahme der unendlich reichhaltigen Möglichkei-
ten des menschlichen Denkens und Sehnens vorzunehmen. Auch die chinesische 
Kultur gelangt heute, nach einem Jahrhundert ständiger Unruhe, an einen Wen-
depunkt ihrer viertausendjährigen, kontinuierlichen Geschichte, und auch sie hat 

1  Simon Leys, L’Humeur, l’Honneur, l’Horreur. Essais sur la culture et la politique chi-
noises, Paris, Robert Laffont, 1991, S.  60–61.



26

Einleitung

jetzt oder nie die Chance, eine Bestandsaufnahme vorzunehmen, um klar in die 
Zukunft zu blicken und sich zu fragen, ob sie sich noch aus ihrer eigenen Tradition 
nähren kann und was sie uns, die wir im modernen Westen leben, Wesentliches 
mitzuteilen hat.

Wir treten an das chinesische Gedankengut zwangsläufig mit unseren eigenen 
geistigen Gewohnheiten heran. Aber ist es deshalb dazu verdammt, für uns etwas 
Exotisches, ganz Außenstehendes zu bleiben? Wenn wir wirklich wünschen, es 
kennenzulernen, ist es wichtig – wenn auch sehr schwierig –, seine Eigenständig-
keit zu achten: es zwar auszufragen, aber dann auch zu schweigen zu wissen, um 
auf die Antworten zu hören, ja sogar zu lauschen zu beginnen, bevor wir es mit 
unseren Fragen bombardieren. Wir werden daher die chinesischen Autoren nicht 
unter methodischen Erörterungen begraben und schon gar nicht an ihrer Stelle 
reden, sondern ihnen so oft wie möglich das Wort erteilen und den Textauszügen 
breiten Raum lassen. Fangen wir damit an, unser Ohr daran zu gewöhnen, den 
Eigenklang herauszuhören und wiederkehrende Leitgedanken und innovative 
Themen zu unterscheiden.

Wir ließen uns daher in diesem Buch von einem sowohl kritischen als auch (im 
etymologischen Sinn des Worts) sympathischen Geist leiten, von einem Stand-
punkt des Innen und des Außen. Es geht uns in erster Linie darum, Aufnahmebe-
reitschaft zu erwecken. Wir wollen keine enzyklopädische Sammlung feststehen-
der Wahrheiten liefern, sondern Interesse wecken und natürlich auch etwas bieten, 
um die geweckte Neugierde zu befriedigen, das heißt, dem Leser gewisse Schlüssel 
in die Hand geben, ob diese nun viel oder wenig taugen mögen, die ihm aber so 
lange nützlich sein können, bis er so weit ist, sich seine eigenen zu schmieden. Es 
liegt uns fern, ein endgültiges Wissensmonument errichten zu wollen. Wir möch-
ten lediglich unseren von zwei Kulturen geschulten Blick und unser Vergnügen, 
großen Geistern zu begegnen, mit dem Leser teilen. 

Geschichte

Eine Ideengeschichte zu schreiben, ist ein schwieriges, zwischen chronologischer 
Eingleisigkeit und gedanklichem Tiefgang schwankendes Unterfangen. Kann der 
Nutzen eines solchen Unterfangens innerhalb einer bestimmten, über gemeinsame 
Sprache und Bezüge verfügenden Kultur in Zweifel gezogen werden, so erscheint 
es berechtigter, wenn es darum geht, Laien eine vollständig andere Kultur näherzu-
bringen, deren Ausdrucksweisen und Denkrahmen keinerlei Festpunkte zu bieten 
scheinen. Jacques Gernet schrieb: »Am schwierigsten ist es klar zu sein, wenn es 
darum geht, eine uns wirklich fremde und in einer immensen Tradition verankerte 
Kultur zu beschreiben. Die Gefahr irrtümlicher Gleichsetzungen ist groß  …«2

2  L’Intelligence de la Chine. Le social et le mental, Paris, Gallimard, 1994, S.  303.



27

Geschichte

Auch wenn die chinesische Geistesgeschichte beim westlichen Betrachter den 
Eindruck von Wiederholung hervorruft – die Themen des 11., ja sogar des 18. Jahr-
hunderts greifen immer und immer wieder auf antike Begriffe zurück –, so bestä-
tigt diese, weniger lineare als spiralförmige Entwicklung nicht das allzu verbreitete 
Bild einer zeitlosen, unveränderlichen Weisheit und macht keineswegs die dia-
chrone Betrachtung überflüssig, für die auch die chinesischen Denker selbst ein 
helles Bewusstsein hatten, da es ihnen darum ging, auf die besonderen Fragen ihrer 
jeweiligen Epochen zu antworten. Die Betrachtung der chinesischen Tradition in 
ihrer langen Entwicklung zeigt uns deren Vielfalt und Lebenskraft und ermöglicht 
es, sowohl das sich Ändernde als auch das Bleibende zu sehen. Die historische 
Dimension sorgt darüber hinaus auch für die nötige Distanz, derer ein kritischer 
Geist stets bedarf, und bewahrt vor der stets lauernden Gefahr der Verallgemeine-
rung und voreiliger Schlussfolgerungen. In einer so langen Tradition entwickelte 
Begriffe nehmen nicht unbedingt in jeder Epoche dieselbe Bedeutung an, denn 
sie werden in stets neuen Problemfeldern und Zusammenhängen verwendet.

Die Bedeutung der Geschichte beruht auch auf dem Stellenwert, der Gesell-
schaft und Politik in China immer beigemessen wurde, auch wenn das Individu-
elle in Zeiten der Wirren ebenfalls eine beachtliche Rolle spielte. Es muss hier 
an die besondere Stellung des Intellektuellen erinnert werden, der vor allem als 
Beamten-Gelehrter in der Kaiserzeit selten seine Rolle des ›Fürstenberaters‹ aus 
dem Auge verlor. Das Geschick des chinesischen Denkens ist untrennbar mit dem 
der Dynastien verbunden – von Konfuzius an, der im 5. Jahrhundert vor unserer 
Zeitrechnung den Begriff des ›himmlischen Mandats‹ entwickelte, bis hin zum 
Verfall der kanonischen Tradition zu Beginn des 20. Jahrhunderts, der direkt mit 
dem Untergang des Kaisertums in Zusammenhang steht.

Schon im frühesten Altertum, ab Mitte des zweiten vorchristlichen Jahrtau-
sends, zeigt die chinesische Zivilisation in ihren allerersten schriftlichen Zeugnis-
sen besondere Züge, die ihre Wurzeln im Ahnenkult und in der besonderen Rolle 
der Wahrsagerei bei der Ausbildung von Schrift und Rationalität haben. 

Konfuzius setzt kühn auf den Menschen und erarbeitet eine Ethik, die das Be-
wusstsein der Menschen in China bleibend beeinflussen sollte. In der entscheiden-
den Epoche der Streitenden Reiche (4.–3. Jahrhundert v.  Chr.) erlebt China einen 
großartigen Ideenaustausch zwischen zahlreichen Gedankenrichtungen und ein 
subtiler Gedankenausdruck bildet sich heraus. In dieser Zeit zeichnet sich alles 
Spätere ab: Ausgangspunkte, Lösungsansätze, Fragestellungen, Orientierungen. 

Mit der Einigung des Reichs durch den Ersten Qín-Kaiser im Jahr 221 v.  Chr. 
kommt der Pluralismus der Streitenden Reiche zum Stocken. Das sprudelnde 
geistige Leben der Vorkaiserzeit erfährt zur Zeit der Hàn-Dynastie (206 v.  Chr. – 
220 n.  Chr.) eine erste Stabilisierung: Es bilden sich die Institutionen und poli-
tische Gepflogenheiten heraus, die das chinesische Kaisertum während seines 
zweitausendjährigen Bestehens in den Hauptzügen bestimmen werden, und es 
zeichnet sich eine kulturelle Identität ab, die auf einer Reihe gemeinsamer Be-
griffe und schon in bestimmte Formen gebrachte Denkweisen fußt. 



28

Einleitung

Die Pax sinica scheint zu triumphieren, doch dann eröffnet sich mit dem Sturz 
der Hàn-Dynastie im 3. Jahrhundert und der Aufsplitterung des politischen 
Raums eine neue Epoche. Die ganze Weltsicht der Hàn-Zeit stürzt ein, die Denk-
richtungen der Streitenden Reiche leben wieder auf und China wird mit einem 
›Außen‹ konfrontiert: Der Buddhismus dringt aus Indien ein und fasst in China 
Fuß. Die Denkweise des Buddhismus, dem chinesischen Denken zunächst völlig 
fremd, passt sich einerseits der Gesellschaft und den Gebräuchen an und formt 
anderseits alle kulturellen Errungenschaften tiefgreifend um, sodass es schließlich 
zur Blütezeit der Táng-Dynastie kommen kann.

Angesichts des gewaltigen buddhistischen Einflusses unternehmen die Den-
ker der Sòng-Zeit ab Ende des ersten Jahrtausends ebenso gewaltige Anstren-
gungen, ihre Gelehrtentradition völlig neu zu überdenken. In der Míng-Zeit im 
15.–17. Jahrhundert wird diese Erneuerung dann als zu stark der Buchgelehr-
samkeit verhaftet aufgefasst und man wendet sich wieder stärker der Innen-
schau zu, was anschließend, beschleunigt durch die Errichtung der Mandschu-
Dynastie der Qīng, als Gegenreaktion eine Neubesinnung auf praktische Werte 
hervorruft.

Als das chinesische Denken die Assimilierung des Buddhismus abgeschlossen 
hat, wird es mit der ihm noch fremderen Tradition des Christentums und der euro-
päischen Wissenschaften konfrontiert, zunächst durch Missionare, dann durch im 
Laufe des 19. Jahrhunderts ständig zunehmende Kontakte und schließlich durch 
die Angriffe der westlichen Mächte. An der Wende zum 20. Jahrhundert ist China 
zwischen der erdrückenden Last seines Erbes und der dringenden Notwendigkeit, 
Antworten auf die neue Herausforderung des als Inbegriff der Modernität auf-
gefassten Westens zu finden, hin- und hergerissen. Unsere Betrachtung endet mit 
der symbolträchtigen, alles Hergebrachte über den Haufen werfenden Bewegung 
des 4. Mai 1919: Als erste Bewegung solchen Ausmaßes kehrt sie der zweitausend-
jährigen Tradition entschlossen den Rücken und läutet eine neue Ära ein, deren 
Widersprüche und Konflikte noch nicht gelöst sind. 

Tradition

Im Zentrum unseres Buchs, dem die zeitliche Abfolge Rahmen und allgemeine 
Anhaltspunkte gibt, stehen die wichtigsten Anliegen der chinesischen Denker, das, 
was im Herzen der Diskussionen steht und strittig ist, und auch das, was unaus-
gesprochen bleibt, weil es als selbstverständlich und keiner Erläuterung bedür-
fend aufgefasst wird. Im Gegensatz zu dem in der Nachfolge des griechischen 
Logos stehenden philosophischen Denken, das stets das Bedürfnis verspürt, seine 
Grundlagen und Behauptungen zu begründen, kann das chinesische Denken, das 
von einem implizit akzeptierten gemeinsamen Substrat ausgeht, nicht als eine Auf-
einanderfolge theoretischer Systeme dargestellt werden. Sagte nicht schon Kon-



29

Tradition

fuzius, der doch als erster in eigenem Namen sprechender chinesischer Denker 
gilt: »Ich übermittele und schaffe nichts Neues«3. 

Es erscheint daher sinnvoller, den Schwerpunkt auf die Entwicklung der Be-
griffe zu legen, welche meist durch die Tradition weitergeleitet werden und nicht 
einem bestimmten Autor zuzuschreiben sind.4 Da das chinesische Denken von 
einer Reihe vorgegebener Voraussetzungen ausgeht, besteht die eigentliche Ar-
beit des Historikers darin, die Streitpunkte und Debatten zu erfassen, die mehr 
anhäufend als dialektisch die Entwicklung der Tradition voranbringen. Chang 
Hao spricht heute von »internen Dialogen«, die »eine spezifische Form von intel-
lektuellen Diskussionen darstellen, die in der ganzen chinesischen Tradition über 
Jahrhunderte fortgesetzt wurden. Diese Tradition hat sich, wie auch Traditionen 
anderer Hochkulturen, entwickelt, indem sie einen Grundstock von Fragen und 
Gedanken aufhäufte, der die Welt der Intellektuellen von Generation zu Genera-
tion in Spannung hielt.«5 Es ist, als würde aus diesen ›internen Dialogen‹ im Laufe 
der Zeit ein Wandteppich gewoben, und wir wollen in unserem Buch zeigen, wie 
sich schließlich deutliche Motive auf dem Gewebe abzeichnen. Es handelt sich 
daher nicht nur darum, dem Zeitfaden zu folgen, sondern auch einen gestalteten 
Raum zu zeichnen, in dem wir uns zurechtfinden können.6

3  Gespräche VII, 1. Siehe Übersetzung von Anne Cheng, Paris, Édition du Seuil, 1981. 
So wie man einen chinesischen Autor nicht außerhalb der Tradition verstehen kann, die 
ihn trägt, so zeigt auch die Verwendung des Worts 家 jiā, »Familie« oder »Sippe«, als Be-
zeichnung von Denkrichtungen, dass geistige Traditionen wie Familientraditionen weiter-
gegeben werden. Eine Lehre wird in Enzyklopädien, Gliederungen oder Katalogen nicht 
nach einem Autor, sondern nach einem von Generation zu Generation weitergegebenen 
Textkorpus definiert. 

4  Bibliografische Angaben haben wir daher sehr kurz gehalten und nur insofern ange-
führt, als sie zum Verständnis der Gedanken eines Autors beitragen können.

5  Chinese Intellectuals in Crisis: Search for Order and Meaning 1890–1911, Berkeley, 
University of California Press, 1987, S.  10.

6  Die Besonderheit des chinesischen Denkens zeigt sich viel mehr in den Anliegen, 
um die es geht, als in seinem theoretischen Inhalt. Es scheint daher nötig, die chinesische 
Ideengeschichte neuzuschreiben. Es haben sich in dieser Gattung ›Monumente‹ wie die 
Werke von Féng Yŏulán und Hóu Wàilú etabliert, die versuchen, die chinesische Philo-
sophiegeschichte als Abfolge von Theorien darzustellen, und dabei vor allem nach Über-
einstimmungen mit westlichen Systemen – marxistischem Materialismus, kantianischem 
Idealismus oder angelsächsischem Pragmatismus – Ausschau halten. Siehe Féng Yŏulán, 
Zhōngguó zhéxuéshĭ (Geschichte der chinesischen Philosophie) in 2 Bänden, Erstaus-
gabe Shanghai 1931 und 1934; Hóu Wàilú et al., Zhōngguó sīxiăng tōngshĭ (Allgemeine 
Geschichte des chinesischen Denkens), Shanghai, Sānlián Shūdiàn, 1950. Dem Werk von 
Feng Féng Yŏulán war besonderer Erfolg beschieden dank der hervorragenden englischen 
Übersetzung von Derk Bodde, A History of Chinese Philosophy, 2 Bände, Princeton Uni-
versity Press, 1952–1953; stark zusammengefasst und gekürzt auf Französisch, Précis d’his-
toire de la philosophie chinoise, Éd. du Mail, 1985. Zur komplexen Geschichte der verschie-
denen Fassungen von Féng Yŏuláns Philosophiegeschichte siehe Michel Masson, Philoso-


