




Evangelisch verstehen

biblisch – kompetenzorientiert – individuell

Ein Religionsbuch für das beru�iche Gymnasium

von 

Dr. Karsten Jung, Waldshut

2. Auflage

FACHBUCHREIHE
für Religion

VERLAG EUROPA-LEHRMITTEL 
Nourney, Vollmer GmbH & Co. KG 
Düsselberger Straße 23 
42781 Haan-Gruiten

Europa-Nr.: 66480



Autor: 

Dr. Karsten Jung, Waldshut

Mit Beiträgen von Prof. Dr. Cilliers Breytenbach, Prof. Dr. Wilhelm Gräb, Prof. Dr. Malte Kürger und 

Prof. Dr. Hartmut Rosa

Vollständig überarbeitete Neuauflage für den Bildungsplan 2021

2. Auflage 2021, korrigierter Nachdruck 2022

Druck 5  4  3  2

Alle Drucke derselben Auflage sind parallel einsetzbar, da sie bis auf die Korrektur von Druckfehlern  

unverändert sind.

ISBN 978-3-8085-6879-8

Alle Rechte vorbehalten. Das Werk ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung außerhalb der 

gesetzlich geregelten Fälle muss vom Verlag schriftlich genehmigt werden.

© 2021 by Verlag Europa-Lehrmittel, Nourney, Vollmer GmbH & Co. KG, 42781 Haan-Gruiten 

www.europa-lehrmittel.de

Umschlaggestaltung: Grafikbüro Sonnhüter, 41372 Niederkrüchten 

Umschlagmotiv: Rawpixel.com – shutterstock.com 

Satz: Punkt für Punkt GmbH · Mediendesign, 40549 Düsseldorf 

Druck: Plump Druck & Medien GmbH, 53619 Rheinbreitbach



Einführung

„Evangelisch verstehen“ erscheint nun in einer zweiten, vollständig überarbeiteten Au�age. 
Dieser Titel ist auf dem Markt etabliert und wird als Lehrbuch geschätzt.

Die grundlegende Revision des Bildungsplans in Baden-Württemberg hat aber eine Über-
arbeitung notwendig gemacht – diese vorliegende Fassung beinhaltet sämtliche �emen, 
die der neue Bildungsplan für das Abitur an Beru�ichen Gymnasien im Fach Ev. Religion 
vorsieht. Mit der Neuau�age kann der Bildungsplan Baden-Württemberg ohne weitere 
Zusatzmaterialien erfüllt werden. Gleichzeitig sollten die übrigen Bundesländer nicht 
vernachlässigt werden: Bewährtes wurde mit Rücksicht auf die Bildungspläne anderer 
Bundesländer nach Möglichkeit beibehalten, behutsam ergänzt und Fehler korrigiert. Es 
sei an dieser Stelle den vielen Kolleginnen und Kollegen sowie auch Schülerinnen und 
Schülern aus ganz Deutschland gedankt, die mir Rückmeldungen gegeben haben.

Neu ist eine noch stärkere Fokussierung auf die Lernenden und ihre Zugänge zum kognitiv 
weiterhin anspruchsvollen Sto�. Wo immer es sich anbot, wurden Brücken in die heutige 
Lebenswelt geschlagen.

Die bisher bestehenden Merkmale bleiben erhalten: Das Buch ermöglicht sowohl indivi-
dualisierte wie auch klassische Unterrichtskonzepte. Darüber hinaus können sich Schüle-
rinnen und Schüler mit Hilfe des Buchs eigenständig und gründlich auf das Abitur vorbe-
reiten.

Zu zahlreichen �emen liegen im youtube-Kanal „Evangelisch verstehen“ Erklärvideos 
von in der Regel 5–10 Minuten Länge vor. Mit den abgedruckten QR-Codes können die 
Videos leicht abgerufen werden. Der youtube-Kanal „Evangelisch verstehen“ wird bestän-
dig um noch nicht bearbeitete �emen erweitert – es lohnt sich also, immer mal wieder 
reinzuschauen. Ein herzlicher Dank geht an Simon Götz, der mich auf die Idee brachte, 
QR-Codes einzufügen, sowie an diejenigen, die mir in den vergangenen Jahren Rückmel-
dungen zu den Videos gegeben haben.

Die Digitalisierung der Bildungslandscha� ist in vollem Gang. Noch kann niemand abse-
hen, was das für das Fach Religion in der Zukun� bedeutet. An vielen Stellen schlägt sich 
in der Neuau�age dieser Prozess nieder, indem Aufgaben auch die digitale Welt betre�en. 
Evangelisch verstehen wird den Prozess der Digitalisierung begleiten und sich den Verän-
derungen konstruktiv stellen.

Ich bin sehr froh, dass ich für dieses Buch namha�e Wissenscha�ler für einen Gastbei-
trag gewinnen konnte. Mein ganz besonderer Dank geht daher an die Professoren Cilliers 
Breytenbach, Wilhelm Gräb, Malte D. Krüger sowie Hartmut Rosa.

⁓  3  ⁓

﻿Einführung



Schlussendlich sei weiterhin denen gedankt, die mir in persönlichen Gesprächen Anregun-
gen gegeben haben, insbesondere Carolin Sietas ebenso wie Vanessa Stock.

Wer immer Anregungen, Korrektur, Lob und Tadel hat: Ich freue mich über eine E-Mail an
kj@sola�.de.

Waldshut, Frühjahr 2021

Karsten Jung

⁓  4  ⁓

Einführung



Einführung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                	 3

1	 Religion und Religiosität: Wozu?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 11
1.0.1	 Kompetenzraster „Religion“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 11
1.0.2	 Phänomenologie und Begriffsdefinitionen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 11

1.1	 Religiöse Entwicklung des Menschen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 12
1.1.1	 Wer bin ich?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 12
1.1.2	 Eine Theorie der religiösen Entwicklungspsychologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 13

1.2	 Funktionale Religionstheorien  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 17
1.2.1	 Religion als Leistung des Subjekts  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 17
1.2.2	 Muss man in die Kirche gehen, um religiös zu sein?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 19
1.2.3	 Religion als Mysterium  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 20
1.2.4	 Soziologische Dimensionen der Religion  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 21
1.2.5	 Religion in der Ethnologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 23
1.2.6	 Religion und Alltag  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 25

1.3	 Religion im Lebenslauf  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 26
1.3.1	 Hochzeit/Trauung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 26
1.3.2	 Tod/Beerdigung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 27
1.3.3	 Geburt/Taufe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 28
1.3.4	 Sinnkrisen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                          	 29

1.4	 Religion in ausgewählten Medien  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 30

1.5	 Religion im Spannungsverhältnis zur Tradition –  
Advent und Weihnachten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 34

1.6	 Die humane Evidenz christlich-religiöser Lebensdeutung  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 34
Wie Rechtfertigung heute vorkommt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 34

1.7	 Die Säkularisierungstheorie und ihre Kritik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 36

2	 Mensch: In Beziehung leben  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 38
2.0.1	 Kompetenzraster „Mensch“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 38

2.1	 Grundüberlegungen: Was ist der Mensch?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 38
Einstieg: Ein spieltheoretisches Experiment  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 38

Inhalt

⁓  5  ⁓

Inhalt



2.2	 Aspekte des christlichen Menschenbildes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 38
2.2.1	� Gottebenbildlichkeit und Menschenwürde  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 38
2.2.2	 Sünde und Rechtfertigung: 1. Mose 3, Röm 3,28  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 39
2.2.3	 Freiheit und Verantwortung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 40

2.3	 Ist der Mensch gut oder böse?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 41
2.3.1	 Thomas Hobbes (1588–1679)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 41
2.3.2	 Jean-Jacques Rousseau (1712–1778)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 43

2.4	 Kann ich für mich allein leben?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 45
2.4.1	 Spannungsfeld von Individualität und Sozialität  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 45
2.4.2	 Egoismus und Altruismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 47

2.5	 Leben in einer religiös pluralen Welt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 47
2.5.1	 Einstieg und Begriffsdefinitionen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 47
2.5.2	 Toleranz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 48
2.5.3	 Islam in Deutschland  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 50
2.5.4	 Islamismus – eine Religion auf Abwegen?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 50
2.5.5	 Monotheismus als Ursache der Intoleranz?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 51
2.5.6	� Lebensförderliche Wirkungen von Religion –  

Religion als existentielle Resonanzsphäre  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 52

3	 Bibel: Die Bibel verstehen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 57
3.0.1	 Kompetenzraster „Bibel“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 57
3.0.2	 Einstieg: Historisches und Unhistorisches in der Bibel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 57
3.0.3	 Wichtige Bibelstellen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 58
3.0.4	 Geeignete Übersetzungen und Apps  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 59
3.0.5	 Wie arbeite ich mit der Bibel?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 60
3.0.6	 Zitieren einer Bibelstelle  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 62
3.0.7	 Die Entstehung der Bibel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 63

3.1	 Texte verstehen – Hermeneutik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 70
3.1.1	 Der hermeneutische Zirkel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 70
3.1.2	 Texte als offenes Kunstwerk  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 72
3.1.3	 Hermeneutik im Islam  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 73

3.2	 Historisch-kritische Bibelexegese  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 74
3.2.1	 Bibelübersetzungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 74
3.2.2	 Textkritik – den Urtext der Bibel herausfinden  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 78
3.2.3	� Literarkritik und Redaktionsgeschichte – die Quellen der Texte 

herausfinden  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 82
3.2.4	 Formgeschichte – die Verwendung der Texte verstehen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 87
3.2.5	� Traditionsgeschichte – die Auseinandersetzung der Bibel mit ihrer  

Umwelt nachvollziehen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 89

3.3	 Alternative Ansätze der Bibelexegese  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 93
3.3.1	 Feministische Exegese  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 93

⁓  6  ⁓

Inhalt



3.3.2	 Befreiungstheologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 93
3.3.3	 Tiefenpsychologische Exegese  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 94
3.3.4	 Semiotische Exegese – intertextuelle Interpretation  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 95

3.4	 Wichtige Bibeltexte  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 96
3.4.1	 Wichtige Texte des AT  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 96
3.4.2	 Wichtige Texte des NT  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 96
3.4.3	 Textraumerkundung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 98
3.4.4	 Bibliolog  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 98

3.5	 Ist die Bibel Gottes Wort?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 98
3.5.1	 Altes Testament  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 98
3.5.2	 Neues Testament  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 99

3.6	 Verzauberung der Welt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 100

4	 Gott: nach Gott fragen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 101
4.0.1	 Kompetenzraster „Gott“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 101

4.1	 Zugänge zur Gottesfrage  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 101
4.1.1	 Einstieg  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             	 101
4.1.2	 Definitionen: Verschiedene Arten des Gottesverhältnisses  . . . . . . . . . . . . . . . . .                	 102
4.1.3	 Die Entwicklung des Gottesbildes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 102
4.1.4	 Luthers Vorschlag, was Gott sei  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 103
4.1.5	 Paul Tillich: Was uns unbedingt angeht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 103

4.2	 Gott in der Bibel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 104
4.2.1	 Biblische Zugänge  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 104
4.2.2	 Gottesname und Gottesbilder  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 105

4.3	 Einwände des Atheismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 111
4.3.1	 Ludwig Feuerbach  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 111
4.3.2	 Karl Marx  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 113
4.3.3	 Friedrich Nietzsche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 114
4.3.4	 Sigmund Freud  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 116

4.4	 Die Theodizee-Frage: Wie kann Gott sich rechtfertigen?  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 117
4.4.1	 Problem: Aporie des Laktanz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 117
4.4.2	 Biblische Lösung: Hiob  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 117
4.4.3	 Theologische Lösung: Luther  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 118
4.4.4	 Philosophische Lösung: Leibniz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 120
4.4.5	 Literarische Lösung: Esther Maria Magnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 122
4.4.6	 Leben trotz Leid  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 123
4.4.7	 Theologie nach Auschwitz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 124
4.4.8	� Projektarbeit: Konsequenzen des christlichen Gottesglaubens  

für die Gegenwart  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 126

⁓  7  ⁓

Inhalt



5	 Jesus Christus: mehr als ein Mensch?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 127
5.0.1	 Kompetenzraster „Jesus“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 127

5.1	 Jesus und seine Umwelt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 127
5.1.1	 Erste Zugänge zu Jesus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 127
5.1.2	 Methodik: Drei Kriterien der Jesusforschung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 128
5.1.3	 Das „synoptische Problem“ und seine Lösung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 129
5.1.4	 Zeit und Umwelt Jesu  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 131
5.1.5	 Antike Quellen zu Jesus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 135

5.2	 Botschaft und Wirken Jesu  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 136
5.2.1	 Die Rede Jesu von Gottes kommender Welt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 136
5.2.2	 Nächsten- und Feindesliebe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 139
	 Relativierung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 140
	 Radikalisierung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 140
	 Privatisierung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 141
	 Christologische Interpretation  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 141
5.2.3	 Jesus als Wundertäter?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 142
5.2.4	 Jesu Ruf in die Nachfolge  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 145

5.3	 Historischer Jesus – kerygmatischer Christus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 146

5.4	 Tod und Auferstehung Jesu Christi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 148
5.4.1	 Der Tod Jesu  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 148
	 Nach Ostern  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 151
5.4.2	� Christologie als Antwort auf die Herausforderung des Todes Jesu  

und die Erfahrung der Auferstehung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 153
5.4.3	 Deutungen von Tod und Auferweckung Jesu Christi bei Paulus  . . . . . . . . . . . .            	 155
5.4.4	 Was bedeutet Auferstehung?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 158
5.4.4.1	 Formeltraditionen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 159
5.4.4.2	 Ostergeschichten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 159
5.4.4.3	 Vorstellungshintergrund  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 160
5.4.4.4	 Gegenwärtige Deutungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 160
5.4.4.5	 Christliche Auferstehungshoffnung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 161

5.5	 Jesus im Koran  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 161

6	 Welt und Verantwortung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 164
6.0.1	 Kompetenzraster „Welt und Verantwortung“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 164

6.1	 Die Multidimensionalität menschlicher Wahrnehmung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 164
6.1.1	 Einstieg: Bilder von M.C. Escher  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 164
6.1.2	 Subjektive Einschätzungen – was ist wirklich?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 164
6.1.3	 Klassische Wahrheitstheorien  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 166
6.1.4	 Wahrheitsmodelle in der Naturwissenschaft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 169
6.1.5	 Kritischer Rationalismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 172

⁓  8  ⁓

Inhalt



6.2	 Theologie als Wissenschaft – Bildhermeneutische Theologie  . . . . . . . . . . . . . .              	 174

6.3	 Deutungen der Weltentstehung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 176
6.3.1	 Der Beginn des Kosmos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 176
6.3.2	 Evolution  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 177
6.3.3	 Evolution und Glaube  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 177

6.4	 Technologische Weltgestaltung und theologische Ethik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 179

6.5	 Biblische Gerechtigkeitsvorstellungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 179
6.5.1	 Ein wichtiger Prophet der Gerechtigkeit: Amos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 179
6.5.2	�� Matthäus – Was ihr getan habt einem von diesen geringsten  

meinen Brüdern ...  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 182
6.5.3	 Weitere wichtige Bibeltexte  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 183
6.5.4	 Vertiefung: Sozialethik im Neuen Testament  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 183

6.6	� Philosophische und theologische Vorstellungen zur Gerechtigkeit  . . . . . . . . . .         	 184
	 Gerechtigkeit als Fairness – das Modell von John Rawls  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 184
	 Martin Luther zur Wirtschaftsethik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 186
	 Soziale Frage im 19. Jahrhundert und ihre Lösungsansätze  . . . . . . . . . . . . . . . .                	 188
	 Otto von Bismarck und die deutsche Sozialversicherung  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 188
	 Karl Marx und der Kommunismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 190

6.7	� Aus dem christlichen Glauben motiviertes Engagement für Gerechtigkeit  . . .   	 192
6.7.1	 Kirchliches soziales Handeln: Diakonie und Caritas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 192
	 Beginn der Diakonie in der Moderne: Johann Hinrich Wichern  . . . . . . . . . . . .            	 193
	 �Katholische Kirche: Kolping und Ketteler, Enzyklika „Rerum Novarum“  . . . .    	 195
6.7.2	 Digitalisierung und Gerechtigkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 198

7	 Kirche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              	 200
7.0.1	 Kompetenzraster Kirche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 200

7.1	 Wahrnehmungen von Kirche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 200
	 Einstieg  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             	 200
	 „Meine Methode ist die beste“ – Anna, 18, berichtet:  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 201

7.2	 Wesen, Auftrag und Aufgaben der Kirche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 202
	 Die „großen“ Kirchentexte des NT  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 202
	 Metaphern und Beispiele für Kirche im NT  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 202
	 Reformatorisches Kirchenverständnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 202
	 Das Kirchenverständnis der römisch-katholischen Kirche  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 203

7.3	 Kirchliches Handeln in Politik und Gesellschaft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 205
	 Dietrich Bonhoeffer: Kirche für andere  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 205
	 Praxisprojekt: Kirchliches Handeln heute und zukünftig  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 206
	 Kirche und Staat  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 207

⁓  9  ⁓

Inhalt



7.4	 Zukünftige Formen von Kirche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 214
7.4.1	 Zukünftige Formen von Kirche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 214

7.5	 Einführung in die Architekturgeschichte von Kirchen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 215
	 Grundsätzliches  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 215
	 Romanik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 216
	 Gotik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               	 218
	 Religiöser Hintergrund: „Gottesdienst der Steine“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 219
	 Barock  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              	 220

Sachwort- und Personenverzeichnis   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 222

⁓  10  ⁓

Inhalt



1  Religion und Religiosität: Wozu?

1.0.1	 Kompetenzraster „Religion“

Ich kann …

A
n

fo
rd

e-

ru
n

g
s-

 

b
er

ei
ch

S
el

b
st

ei
n

-

sc
h

ät
zu

n
g

In
p

u
t 

b
en

ö
ti

g
t

K
o

m
p

et
en

z 

er
la

n
g

t

1 Die Begriffe subjektive und objektive Religion, 

Transzendenz- und Kontingenzerfahrung definieren

1

2 Meine eigene religiöse Entwicklung reflektieren 2

3 Einen Ansatz religiöser Entwicklungspsychologie 

wiedergeben

1

4 Eine funktionale Religionstheorie (z. B. nach Gräb) 

wiedergeben …

1

5 … und auf Beispiele anwenden 2

6 Ich kann die Relevanz von Religion für menschliche 

Biographien an Beispielen erläutern

2

7 Ich kann Ausdrucksformen von Religion in Alltags-

kulturen analysieren

2

8 Ich kann die Säkularisierungstheorie und Individuali-

sierungstheorie vergleichen und beurteilen

2/3

1.0.2	 Phänomenologie und Begri�sdefinitionen

Aufgaben

Was verbinden Sie mit dem Begri� „Religion“? Schreiben Sie in 5 Minuten so viele Begri�e zu 

Religion wie möglich auf! Sortieren Sie die Begri�e in zwei Gruppen – eine Gruppe mit „subjektiven“ 

Aspekten der Religion, die andere mit „objektiven“ Aspekten!

Aus welchen Anlässen werden Menschen religiös? Lesen Sie folgende De�nitionen und �nden 

Sie Beispiele für solche Erfahrungen, z. B. aus Ihrem eigenen Leben. Erläutern Sie anhand dieser 

Beispiele, warum solche Erfahrungen Anlässe sein können, religiös zu werden!

Definitionen:

Kontingenzerfahrungen: Hierbei handelt es sich um Erfahrungen der Bedingtheit unseres 
Lebens. Beispielsweise bei Schicksalsschlägen, aber auch bei Glückserfahrungen merken 
wir, dass wir unser Leben nicht in der Hand haben, sondern dass vieles von Faktoren ab-
hängig ist, die wir nicht beein�ussen können.

Transzendenzerfahrungen: Dies sind (o� plötzliche) Erfahrungen, in denen der Mensch 
merkt, dass es Gott bzw. eine höhere Macht o. ä. gibt – beispielsweise in der Natur, durch 
Meditation, mystische Erfahrungen usw.

⁓  11  ⁓

11	 Religion und Religiosität: Wozu?



Fundamentalismus: Beim Fundamentalismus handelt es sich um eine radikale Spielart 
von Religiosität. Nach Wilhelm Eppler, Professor für Systematische �eologie in Kassel, 
zeichnet sich Fundamentalismus durch drei Merkmale aus: „1. Heilige Texte brauchen 
keine Interpretation, sie müssen nur umgesetzt werden. 2. Anderes Denken und Glauben 
darf es nicht geben. 3. Der Dialog wird verweigert.“

1.1	 Religiöse Entwicklung des Menschen

1.1.1	 Wer bin ich?

Eine Tübinger Studie, in der 300 Jugendliche zu ihren religiösen Einstellungen befragt 
wurden, kommt zu dem Schluss, dass Jugendliche ihren Glauben sehr unterschiedlich be-
schreiben und di�erenziert Veränderungen in ihrer Religiosität seit ihrer Kindheit wahr-
nähmen. Ein eigenständiger und individueller Zugang zur Religion sei wichtig.

Im Folgenden sind einige Äußerungen genannt:

„Ich habe angefangen, eigenständig und vernün�ig über Religion nachzudenken“
(m,17,oR)

„Ich bin älter und reifer geworden. Ich habe mich von meinem Kinderglauben entfernt.“ 
(w, 15, rk)

„Bei so viel Leid habe ich aufgehört, an Gott zu denken. Ich habe mir meine eigene  
„Religion“ erscha�en. Ich entscheide selbst, an was ich glaube und was ich dafür mache.“

(m, 18, rk)

„Mein Glaube ist unabhängig von Religionen. Ich glaube nicht an eine schri�liche  
Verfassung der verschiedenen Religionen (Koran, Bibel, …). Ich bin eher misstrauisch 
gegenüber Religionen.“

(w, 16, oR)

„Mein Glaube ist für mich und niemand anderen. Er hil� mir, schwierige Situationen zu 
meistern.“

(m, 21, rk)

„Ich würde da einen Unterschied setzen zwischen gläubig und religiös. Ich würde sagen, 
dass religiös einfach das ist, wenn man diese Riten macht, also in die Kirche gehen und 
so, aber einfach, weil’s halt jeder macht oder so an Weihnachten. Und gläubig wäre dann 
eher für mich diese persönliche Beziehung zu Gott.“

(m, 17, ev)

„Wenn ich schwierige Situationen habe oder wenn ich Angst habe vor irgendwas oder 
irgendwie eine Prüfung, dann kann ich zu Gott beten und ich weiß, dass er bei mir ist 
und mir hil� und ich dann keine Angst habe und ich merke dann selbst, wie ich ruhiger 
werde und dann gut durchkomme.“

(m, 17, ev)

⁓  12  ⁓

1  Religion und Religiosität: Wozu?1



„Als kleines Kind war es halt so: Das, an was die Mama glaubt, glaube ich auch. Und jetzt 
ist es halt so, dass man das in Frage stellt: Ist es immer noch das, was ich glaube? Ist es 
noch so, wie ich denke? Und sich das dann auch verändert.“

(w, 17, ev)

„Ich hatte zum Beispiel großen Respekt vor meiner Uroma, weil die halt richtig fest ver-
ankert war in ihrem Glauben und eigentlich alles, was war, hat sie mit Gott erklärt und 
so. Und das fand ich dann schon krass. Und solche Menschen bewundere ich schon.“

(w, 15, rk).

Aus: Bohner, Annette u. a.: Jugend – Glaube – Religion. Was Jugendliche und Erwachsene dazu sagen. 
Schüleräußerungen für die Praxis, Tübingen 2019, S. 30 �.

Aufgaben

1.	 Arbeiten Sie aus diesen Äußerungen stichwortartig Gemeinsamkeiten heraus.

2.	 Denken Sie an Ihre eigene religiöse Entwicklung: Beschreiben Sie möglichst genau, wie sich 

Ihr Verhältnis zum �ema Religion entwickelt hat, wo Höhe- und Tiefpunkte in Ihrem Leben 

liegen, was Ihnen wichtig ist. Sie können diese Aufgabe in Form eines Zeitstrahls, der Ihr 

bisheriges Leben darstellt, erledigen. Unterscheiden Sie dabei subjektive und objektive 

Aspekte der Religion und gehen Sie insbesondere auch auf subjektive Aspekte ein.

3.	 Lesen Sie nun den folgenden Text „Eine �eorie der religiösen Entwicklungspsychologie“.

1.1.2	 Eine �eorie der religiösen Entwicklungspsychologie

Der US-amerikanische Forscher James Fowler hat in 
den 1970er- und 1980er-Jahren durch zahlreiche Inter-
views herausgefunden, dass sich die Einstellung von 
Menschen zum �ema Religion abhängig von ihrem 
Alter stark ähnelt. Fowler unterscheidet 6 Stufen des 
Glaubens. Dabei schließt sich Fowler den Forschungs-
ergebnissen der allgemeinen Entwicklungspsychologie 
( Jean Piaget) an: Gemeint ist, dass üblicherweise bei 
den meisten Menschen der Stufenübergang mit einem 
bestimmten Alter zusammenfällt und sich mehr oder 
minder gleichzeitig mit anderen Entwicklungsschritten 
vollzieht.

Stufe 1: Der intuitiv-projektive Glaube

Stufe 1 betri� vor allem Kindergartenkinder im Alter von 3–6 Jahren. In dieser Phase le-
ben Kinder stark aus ihrer Phantasie, die von sichtbaren Handlungen der Erwachsenen be-
ein�usst wird – das betri� auch den Glauben. Die Denkmuster sind noch �ießend – es 
kommt dem Kind noch nicht darauf an, dass alles logisch ist, sondern es kann auch unlo-
gische Dinge nebeneinander stehen lassen. In diesem Alter werden langlebige Bilder und 
Gefühle produziert: Das gute Gefühl beim Erleuchten des Weihnachtsbaums, aber auch 
möglicherweise Ängste vor Phantasiewesen. Das Kind muss erst lernen, die Perspektive 
anderer einzunehmen – am Anfang ist es ganz von seiner eigenen Perspektive eingenom-

©
 J

am
es

 F
ow

le
r

5

⁓  13  ⁓

1.1	 Religiöse Entwicklung des Menschen 1



men. In diesem Alter wird ein erstes Bewusstsein von Sexualität und Tod gescha�en und 
den strengen Tabus, mit denen diese Bereiche in Familien oder Kulturen isoliert werden.
Die Stärke dieser Stufe ist die Entstehung der von Fowler auch im englischen Text mit dem 
deutschen Wort beschriebenen „Einbildungskra�“: Die Fähigkeit, die Erfahrungswelt in 
starken Bildern als Gegenstand von Geschichten, die das intuitive Verstehen und Emp�n-
den des Kindes für die letzten Existenzbedingungen festhalten, zu einer Einheit zusam-
menzuschließen.
Die Gefahr auf dieser Stufe besteht darin, dass die Einbildungskra� zu Ängsten führt oder 
von Erwachsenen zur Verstärkung der Tabus ausgenutzt wird („Gott sieht alles“).
Der Hauptfaktor, der den Übergang zur nächsten Stufe beschleunigt, ist das Au�auchen 
des konkretoperationalen („abstrakteren“) Denkens beim Übergang in die Schule. Der zen-
trale Punkt des Übergangs ist das zunehmende Verlangen des Kindes zu erkennen, wie die 
Dinge sind und Klarheit für sich zu gewinnen über die Grundlagen der Unterscheidung 
zwischen dem, was wirklich ist und dem, was nur wirklich zu sein scheint.

Stufe 2: Mythisch-wörtlicher Glaube

Ab dem Vorschulalter, also zum Ende der Kindergartenzeit, folgt in der Regel der Wech-
sel zu Stufe 2, dem mythisch-wörtlichen Glauben. Das Kind fängt an, für sich selbst die 
„stories“, Glaubensinhalte und Regeln zu übernehmen, die seine Zugehörigkeit zu der Ge-
meinscha� symbolisieren. Glaubensinhalte werden ebenso wie moralische Regeln und Ver-
haltensweisen mit wörtlicher Interpretation übernommen. Symbole werden in ihrer Bedeu-
tung eindimensional und wörtlich verstanden. Was auf Stufe 1 ungeordnet und unlogisch 
nebeneinander stand, wird jetzt geordnet und in eine innere Logik gebracht (die nicht 
zwingend mit der Realität übereinstimmen muss). Die „story“ wir das wichtigste Mittel der 
Erfahrung, Einheit und Wert zu verleihen. 
Gott bzw. andere himmlische Gestalten werden in den stories „anthropomorph“ vorge-
stellt (Gott in Gestalt eines großen Menschen, Gott als „alter Mann mit langem weißen 
Bart“). Kinder können tief und stark von symbolischem und dramatischem Material be-
tro�en sein, und sie können in endlos detaillierter Erzählung beschreiben, was geschehen 
ist. Sie verstehen die Stories aber nicht abstrakt, um re�ektierte, begri�iche Bedeutungen 
zu formulieren: Der Sinn einer Geschichte liegt ganz in ihr selbst, aber nicht außerhalb 
(z. B. tun sich Kinder dieser Stufe schwer damit, den allgemeinen Appell in der Geschichte 
vom barmherzigen Samariter auf ihr Leben anzuwenden). Gerechtigkeit verstehen Kinder 
dieser Stufe „reziprok“, also in dem Sinn: Ich tue dir etwas Gutes, damit du mir auch etwas 
Gutes tust.
Die neue Logik ist die Stärke dieser Stufe  – die Grenzen der Wörtlichkeit und ein 
übertriebenes Vertrauen auf die Reziprozität als Prinzip der Konstruktion einer letzten 
Umwelt ihre Schwäche. Sie können entweder zu einem pedantischen, unnatürlichen Per-
fektionismus oder zu „Werkgerechtigkeit“ führen, oder aber zu ihrem Gegenteil, einem 
erniedrigenden Gefühl der Schlechtigkeit, das man sich aufgrund schlechter Behandlung, 
Vernachlässigung durch bedeutende Andere zu eigen macht.
Ein Faktor, der den Übergang zur Stufe 3 einleitet, sind implizite Gegensätze oder 
Widersprüche in „stories“, was zum Nachdenken über Sinn führt. Der Übergang zum abs-
trakten Denken des Erwachsenenalters macht eine derartige Re�exion möglich und not-
wendig. Das vorhergehende Wörtlichnehmen bricht zusammen und die neue kognitive 
Einbildung führt zur Enttäuschung über frühere Lehrer und Lehren. Kon�ikte zwischen 

10

15

20

25

30

35

40

45

50

⁓  14  ⁓

1  Religion und Religiosität: Wozu?1



autoritativen „stories“ (der Schöpfungsbericht in Genesis 1 versus die Evolutionstheorie) 
müssten bewältigt werden.

Stufe 3: synthetisch-konventioneller Glaube

Im synthetisch-konventionellen Glauben der Stufe 3 grei� die Welterfahrung des Men-
schen über die Familie hinaus. Eine Anzahl von Bereichen verlangt nun, ab ca. 12 Jahren, 
Aufmerksamkeit: Familie, Schule oder Arbeit, Kameraden, Nachbarscha� und Medien, 
und vielleicht Religion. Der Glaube muss eine kohärente Orientierung inmitten dieser 
komplexeren und vielfältigeren Reihe von Bindungen bieten. Der Glaube muss Werte und 
Informationen in eine Synthese zusammenbringen, er muss die Basis für Identität und 
Weltanschauung scha�en.
Die Stufe 3 beginnt und entfaltet sich normalerweise im Jugendalter, aber für viele Erwach-
sene wird sie ein dauerha�er Ort des Gleichgewichts.
Es ist in dem Sinn eine „konformistische“ Stufe, dass sie genau auf die Erwartungen und 
Urteile bedeutender Anderer abgestimmt ist und sich ihrer eigenen Identität nicht sicher 
genug ist, um eine unabhängige Perspektive zu konstruieren. Der Mensch lebt verwurzelt 
in seinem Glauben und seinen Werten, aber es hat noch keine Gelegenheit gegeben, aus 
ihnen herauszutreten, um über sie zu re�ektieren oder sie systematisch zu überprüfen.
Der Übergang zur nächsten Stufe geschieht durch ernsthafte Zusammenstöße und 
Widersprüche zwischen hoch bewerteten Autoritätsquellen usw.

Stufe 4: individuierend-reflektierender Glaube

Auf Stufe 4 muss der ältere Jugendliche oder Erwachsene anfangen, die Last der Verant-
wortung für die eigenen Bindungen, Lebensstile, Glaubensinhalte und Einstellungen ernst 
zu nehmen. Hier muss der Mensch gewissen Spannungen ins Auge sehen: Individualität 
versus De�niertsein durch eine Gruppe; Subjektivität und die Macht der stark empfunde-
nen Gefühle versus Objektivität und Forderung nach kritischer Re�exion; Selbsterfüllung 
als oberstem Ziel versus Dienst und Dasein für andere. Diese Stufe ist durch eine doppelte 
Entwicklung gekennzeichnet. Während man sich bezüglich des Glaubens auf Stufe 3 vor 
allem an wichtigen Anderen orientiert hat, steht man nun aufgrund eigener kritischer 
Re�exion auf eigenen Beinen. Um diese Identität zu stützen, scha� man sich einen Sinn-
rahmen, der sich seiner eigenen Grenzen und inneren Bindungen bewusst ist und sich 
selbst als Weltanschauung erkennt. Stufe 4 ist eine „entmythologisierende“ Stufe: Die 
Mythen der Kindheit und der Gruppen, in denen man Mitglied ist, werden kritisch über-
prü� und vielfach beiseite gelegt. Ihre überlegene Stärke ist die Fähigkeit zur kritischen 
Re�exion über Identität und Ideologie. Ihre Gefahren liegen im übermäßigen Vertrauen 
auf das kritische Denken und eine Art zweiter Narzissmus. Die Stufe tritt für gewöhnlich 
erst ab Anfang 20 auf.

Stufe 5: verbindender Glaube

Der verbindende Glaube der Stufe 5 bedeutet die Integration in das Selbst und in die Welt-
sicht von vielem. Während auf Stufe 4 das eigene ich und die kritische Distanz im Vorder-
grund stehen, betont Stufe 5 das Gemeinsame. In ihr können auch längst beiseite gelegte 
Geschichten (z. B. aus der Bibel) wieder an Bedeutung gewinnen, vor allem symbolisch. 
Das bedeutet besonders ein kritisches Anerkennen der Mythen, Bilder und Vorurteile, die 
durch die Erziehung in die Tiefe des Selbst eingeprägt sind.

55

60

65

70

75

80

85

90

95

⁓  15  ⁓

1.1	 Religiöse Entwicklung des Menschen 1



Die Stufe 5, die gewöhnlich nicht vor der Lebensmitte erreicht wird, verfügt über Lebens-
erfahrung: Niederlagen und die Realität der unwiderru�ichen Bindungen und Handlun-
gen sind bekannt. Was die vorhergehende Stufe bezüglich der Grenzen des Selbst und der 
Weltsicht zu klären sich bemühte, macht diese Stufe jetzt porös, durchlässig. Sie strebt 
danach, die Gegensätze im Denken und in der Erfahrung zu vereinigen; sie kann auch 
Gegensätze aushalten. Sie erzeugt und erhält die Verletzlichkeit für die fremde Wahrheit 
derer, die „anders“ sind. Bereit, sich dem anzunähern, was verschieden und für das Selbst 
und die Weltsicht bedrohlich ist, ist die Bindung dieser Stufe an die Gerechtigkeit frei von 
den Beschränkungen auf Stamm, Klasse, religiöse Gemeinscha� oder Nation. Stufe 5 kann 
Symbole, Mythen und Rituale (die eigenen und die der anderen) hochschätzen, weil sie 
gewissermaßen von der Tiefe der Realität, auf die sie sich beziehen, ergri�en worden ist.

Stufe 6: universalisierender Glaube

Stufe 6 ist äußerst selten. Die Menschen, die am besten durch sie beschrieben werden, 
haben Glaubensformen hervorgebracht, in denen ihr lebendiges Gefühl für eine letzte 
Umwelt alles Sein umfasst. Sie verkörpern und aktualisieren den Geist einer umfassend 
erfüllten menschlichen Gemeinscha�. Fowler denkt hier an herausragende religiöse 
Persönlichkeiten, an „Heilige“, wie Bonhoe�er, Martin Luther King, Gandhi oder Mutter 
�eresa.

Vgl.: Fowler, James W.: Stufen des Glaubens: die Psychologie der menschlichen Entwicklung und die Suche 
nach Sinn, Kaiser-Taschenbücher 176, Lizenzausgabe Au�., Gütersloh: Kaiser, Gütersloher Verl.-Haus 2000.

Aufgaben

1.	 Beschreiben Sie insbesondere die Stufen 1–4 präzise, aber in eigenen Worten. Helfen Sie sich 

in einer Kleingruppe untereinander.

2.	 Wenden Sie Fowlers �eorie auf Ihnen bekannte Menschen an – Mitglieder Ihrer Familie, 

Ihres Freundeskreises usw. Lässt sich deren Religiosität mit Hilfe einer Stufe beschreiben? 

(Tipp: Bei Kindern auf Stufe 1 oder 2, also Kindergarten- und Grundschulkindern, geht das 

meist recht einfach).

3.	 Vergleichen Sie nun die Aufzeichnungen Ihrer eigenen Entwicklung mit der �eorie Fowlers. 

Lassen sich Übereinstimmungen feststellen? Welche Schlussfolgerungen ziehen Sie daraus für 

ihr eigenes Leben – welche Antworten auf die Frage „wer bin ich?“ gibt Ihnen die Vergegen-

wärtigung Ihrer Entwicklung?

4.	 Vergleichen Sie in einer Kleingruppe: Wo liegen Unterschiede zwischen Fowlers Beschrei-

bung und Ihren eigenen Lebensläufen? Kritiker an Fowler wenden ein, dass seine �eorie 

mittlerweile veraltet ist und zu den heutigen Lebensumständen nicht mehr passt. Beurteilen 

Sie diese Kritik.

5.	 Diskutieren Sie in Ihrer Gruppe: Ist der Mensch von sich aus religiös? Halten Sie die pro- und 

kontra-Argumente in einer Liste stichwortartig fest und heben Sie diese für die nächste 

Unterrichtseinheit auf.

Fowler – Stufen der religiösen Entwicklung 1 und 2

100

105

110

⁓  16  ⁓

1  Religion und Religiosität: Wozu?1



1.2	 Funktionale Religionstheorien

Die Frage, ob der Mensch von sich aus religiös ist, wird in der jüngeren �eologie mit Hilfe 
von sogenannten „funktionalen Religionstheorien“ beantwortet. Funktionalen Religions-
theorien ist gemeinsam, dass sie das Phänomen Religion nicht aufgrund bestimmter Inhalte 
erklären (also z. B. das Christentum anhand der Bibel, den Islam anhand des Korans usw.), 
sondern die Funktion von Religion für den Menschen allgemein in den Blick nehmen.

1.2.1	 Religion als Leistung des Subjekts

Wilhelm Gräb, 1948 geboren und aufgewach-
sen in Bad Säckingen, ist Professor für Prak-
tische �eologie an der Humboldt-Universität 
Berlin. Im Mittelpunkt seiner �eologie steht 
der Religionsbegri�: Der Mensch hat das Be-
dürfnis nach Religion – und die �eologie un-
tersucht die Äußerungen dieses Bedürfnisses 
mit Methoden, die in anderen Wissenscha�en, 
beispielsweise der Soziologie, bewährt sind. 
Gräb gilt als einer der bedeutendsten �eolo-
gen der Gegenwart weltweit.

Das Religiöse in der Selbstdeutung

An diesem Punkt angelangt können wir einsehen, was es heißt und wie es zugeht, dass 
unsere Selbstdeutung sich als religiöse, des näheren als christlich-religiöse Selbstdeutung  
artikuliert. Das Religiöse in unserer Selbstdeutung liegt gerade darin, dass wir in all un-
serem Bemühen, Sinn zu �nden, einen Zusammenhang in unseren disparaten Erfahrun-
gen zu entdecken, uns Ziele zu setzen, mit Verlusterfahrungen umgehen lernen, doch aus  
dieser ebenso unmittelbaren wie an sich selbst unzugänglichen Selbstvertrautheit le-
ben. Da ist unmittelbar, unverfügbar, ein Grund, der uns ‚ich’ sagen lässt, auch wenn wir 
noch nicht oder nicht mehr wissen bzw. sagen können, wer wir sind. Da ist ein Gefühl des  
Zusammengehaltenseins, des Zusammenstimmens meiner selbst mit mir, auch wenn mir 
mein Leben gleichsam zwischen den Händen zu zerrinnen scheint. Da ist ein Wissen  
um mich, das tiefer reicht als alles, was ich von mir sagen und erzählen kann, tiefer auch als 
alles, was andere mir als meine Identität wohl oder übel zuschreiben wollen.
Das ist das Religiöse in unserer Selbstdeutung, dieses Gefühl eines absoluten Gegründet- 
und Gehaltenseins. Es hat transzendentalen Charakter und macht aus, dass wir dieses Ge-
fühl in der lebenslangen Mühsamkeit unserer Deutungsarbeit, die uns nicht abgenommen 
ist, auch nicht verlieren. Dieses (transzendentale) Gefühl bleibt uns, und sofern wir es arti-
kulieren, wissen wir auch und geben zu erkennen, dass wir religiös sind.
Gemeinhin machen wir die Religion allerdings an den Vorstellungen fest, in denen wir die-
ses Gefühl unseres absoluten Gegründetseins, des Gehaltenseins aus unserer unmittelbaren 
Selbstvertrautheit heraus, artikulieren. O� machen wir sie zu schnell an den Bekenntnissen 
fest, die wir formulieren oder die uns als vorformulierte kirchlich überliefert sind: dass ein 
Gott sei, der seinen Sohn zur Erlösung der verlorenen Schöpfung gesandt hat, der im Heili-
gen Geist uns lebendig macht, in der Ho�nung auf die zukün�ige Herrlichkeit usw.

©
 W

il
h

el
m

 G
rä

b

 5

10

15

20

⁓  17  ⁓

1.2	 Funktionale Religionstheorien 1



Das ist nicht unbedingt der Ursprung der subjektiven Religion, nicht unbedingt die Fröm-
migkeit, von der in Wahrheit wir leben. Das sind Vorstellungen, mit denen die objektive, 
überlieferte Religion an der Deutungsarbeit teilnimmt, vor die uns unsere Lebenserfahrun-
gen und unsere Lebensgeschichte stellen. Zwischen beidem gilt es zu unterscheiden.
Man könnte sie Religion 1 und Religion 2 nennen. Religion 1, dieses unser Grundvertrauen 
ins Dasein. Und Religion 2, die Vorstellungen, mit denen wir uns deutend zu uns verhal-
ten, eine Sinnspur in unserer Lebensgeschichte zu entdecken versuchen, das, was Halt gibt  
und Zusammenhalt gewährt auch auf unwegsamen Gelände. Es dür�e klar sein, dass wir 
Religion 2 für uns nicht ausbilden können, ohne dass wir uns im Zusammenhang von Über-
lieferungen religiösen Glaubens bewegen. So sind unsere Lebensentwürfe und Sinnerwar-
tungen immer schon beein�usst und geprägt von Bildern und Geschichte, von Lehren und 
Bekenntnissen, wie sie sich in der jüdisch-christlichen Überlieferung ausgebildet haben. 
O� merken wir das freilich erst, wenn wir in einen anderen Kulturkreis eintauchen. ...
[Religion 1] ist nicht leicht zu vermitteln. [Sie] lässt sich anderen nicht andemonstrieren. 
Wer nicht selber merkt, dass er diese Religion des absoluten Gründungsbewusstseins hat und 
lebt, dem ist sie auch durch noch so überzeugende Rede von ihr nicht einsichtig zu machen.
Wer des Gegebenseins seiner unmittelbaren Selbstvertrautheit in ihrer weltlichen Unab-
leitbarkeit ansichtig wird, der kann dann allerdings auch davon reden. Wer erfährt, dass 
alles, was wir von uns selbst wissen und uns von anderen zugeschrieben wird, letztlich 
nicht über den Kontakt entscheidet, den wir zu uns selbst haben, dass wir von dem allen 
in letzter Instanz somit auch nicht abhängig sind, der kann zu einer größeren Gelassenheit 
�nden im Blick auf seinen Lebensentwurf und seine Sinnerwartungen.

Aus: Gräb, Wilhelm: Religion als Deutung des Lebens.   
Perspektiven einer Praktischen �eologie gelebter Religion, Gütersloh 2006, S. 52–55.

Aufgaben

1.	 Fassen Sie die zentralen Aussagen Gräbs zusammen. Erläutern Sie insbesondere die Begri�e 

„Religion 1“ und „Religion 2“!

2.	 Beurteilen Sie die Leistungsfähigkeit dieser Unterscheidung: Wo kann Religion wahrnommen 

werden, wo Sie bislang nicht vermutet hatten, dass es sich hierbei um Religion handelt?

3.	 Welche Konsequenzen hat die �ese Gräbs für den Religionsunterricht? Diskutieren Sie unter 

diesem Aspekt Z. 37–40!

4.	 Diskutieren Sie die abschließende �ese Gräbs Z. 41 �. – inwiefern führt Religion zu größerer 

Gelassenheit?

5.	 Wenden Sie nun die Erkenntnisse zum funktionalen Religionsbegri� auf alle einzelnen Arbeitser-

gebnisse oben an, auch auf Ihre eigene Entwicklung: Überprüfen Sie, welche Rolle Erziehung, So- 

zialisierung und „angeborene“ Religiosität a) im Rahmen der Entwicklung des Menschen allgemein 

eine Rolle spielen können und b) bei Ihrer persönlichen Entwicklung tatsächlich gespielt haben.

6.	 Ergänzen Sie die Beschreibung Ihrer eigenen religiösen Entwicklung (z. B. den Zeitstrahl) um 

diese Aspekte.

Gräb – Religion als Leistung des Subjekts

25

30

35

40

45

⁓  18  ⁓

1  Religion und Religiosität: Wozu?1


	Titel
	Impressum
	Einführung
	Inhalt
	1 Religion und Religiosität: Wozu?
	1.0.1 Kompetenzraster „Religion“
	1.0.2 Phänomenologie und Begriffsdefinitionen
	1.1 Religiöse Entwicklung des Menschen
	1.1.1 Wer bin ich?
	1.1.2 Eine Theorie der religiösen Entwicklungspsychologie

	1.2 Funktionale Religionstheorien
	1.2.1 Religion als Leistung des Subjekts



