
Veröff.
SKI

Band 13

B
ild

rä
um

e 
ge

is
tl

ic
he

r 
El

it
en

A
nd

er
ga

ss
en

LEO ANDERGASSEN, Priv.-Doz., Dr. phil., 

geb. 1964 in Meran. Studium der Kunst-

geschichte in Innsbruck und Wien, 2002 

Promotion an der Universität Wien mit 

einer Dissertation zur mittelalterlichen 

Ikonografie des Antonius von Padua in 

Italien, 2013 Habilitation an der Universität 

Innsbruck für das Fach Kunstgeschichte. 

Veröffentlichungen zu Fragen der Kunst-

topografie Tirols und der Ikonografie. 

Seit 2014 Direktor des Südtiroler Landes-

museums Schloss Tirol.

30
 €

 (
I/

D
/A

)

athesia-tappeiner.com

Der Band erschließt die Bilder-

welten im Dachraum der Lieb-

frauenkirche sowie in der Johannes-

kapelle im Brixner Münsterbezirk. 

Beide Sakralräume waren an die 

Bischofspfalz angebunden. Die 

um 1215/20 ausgeführten Fresken-

zyklen sind aufgrund ihrer Inhalte 

als Höhepunkte mittelalterlicher 

europäischer Monumentalmalerei 

anzusprechen. Tugend und Laster, 

Thronarrangements der Sapientia 

und der Ecclesia, ferner Weisheits-

lehrer des Alten und des Neuen 

Testaments sowie der frühen Kirche 

bilden die inhaltlichen Schwerpunkte.

Hier werden die Malereien erstmals 

umfassend und im breiten Vergleich 

untersucht, fotografisch vollständig 

neu erfasst und damit Fachkreisen 

und zugleich einem interessierten 

Publikum erschlossen.

Die bislang nur in Ansätzen ausgedeute-

ten spätromanischen Wandmalereien im 

Dachraum der Liebfrauenkirche und in der 

Johanneskapelle im Brixner Dombezirk 

erweisen sich als singuläre Träger ver-

schlüsselt gebotener ikonischer Systeme. 

Die auftraggebenden Bischöfe Konrad 

von Rodank und Berthold von Neuffen 

hinterließen damit im ersten Viertel des 

13. Jahrhunderts ausgeklügelte elitäre 

Bildprogramme, deren Rezeption und 

Verständnis ein breites theologisches 

Wissen voraussetzten.

Damit engt sich der intendierte Rezipien-

tenkreis auf das engere geistliche Umfeld 

des Bischofs ein. Dieser Band nimmt in 

erster Linie die inhaltliche Seite der Male-

reien in den Blick, untersucht aber auch 

Formgeschichte und Stil. Ein weiterer 

Schwerpunkt liegt auf dem denkmalpfle-

gerischen Umgang mit den Bildmonu-

menten: Die um 1900 erfolgte Polychro-

mierung der Wandmalereien in der 

Johanneskapelle durch den Historien-

maler Theophil Melicher wurde bereits 

damals breit diskutiert und von einer 

Fachkommission begutachtet.

Insgesamt sind die Programme als kom-

plexe, einzigartige Botschaften zu lesen, 

die es so im europäischen Kontext kein 

zweites Mal gibt. Insofern berührt der 

neue Zugang in Ausdeutung und vollstän-

diger Bildwiedergabe Qualitäten mittel-

alterlicher Monumentalmalerei, die tief in 

zeitgenössischen elitären geistigen Strö-

mungen und Diskursen ankert.

Die spätromanischen Wandmalereien 
im Brixner Dombezirk

Leo Andergassen

BILDRÄUME
GEISTLICHER ELITEN

US_Elitenprogramme_6_HS.indd   4-5 14.02.22   14:51



Bildräume
geistlicher Eliten

Die spätromanischen Wandmalereien
im Brixner Dombezirk

Leo Andergassen

Verö�entlichungen des 

Südtiroler Kulturinstitutes 

Band 13

Die Drucklegung dieses Buches wurde ermöglicht durch 

die Südtiroler Landesregierung/Abteilung Deutsche Kultur

und das Domkapitel Brixen.

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   2 15.02.22   16:35



Bildräume
geistlicher Eliten

Die spätromanischen Wandmalereien
im Brixner Dombezirk

Leo Andergassen

Verö�entlichungen des 

Südtiroler Kulturinstitutes 

Band 13

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   3 15.02.22   16:35



Zum Geleit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6

Vorwort des Südtiroler Kulturinstitutes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Vorwort des Autors . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8

Zielsetzung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

1.  Tugend und Laster. Die Wandmalereien in der Kollegiatkirche 
Unsere Liebe Frau am Kreuzgang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

1.1  Notizen zur Baugeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

1.1.1 Dompropst Gottschalk Laur stiftet die Einwölbung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

1.1.2 Altarstiftungen des Liebfrauenkapitels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

1.2   Die spätromanischen Fresken im Dachraum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

1.3 Gegenstädte: Babylon und Jerusalem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20

1.4 Das Lasterseptenar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22

1.5 Das Tugendseptenar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42

1.6  Die Ostwand: Pfingsten und Pfingstpredigt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

1.7   Die Westwand: Humilitas versus Superbia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80

1.8   Der Schlüssel zum Verständnis des Bildprogramms . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84

1.8.1  Das Tugend- und Lasterkonzept bei Hugo von St. Viktor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

1.8.2  »De fructibus carnis et spiritus«: Die illuminierten Handschriften im Vergleich 
zum Brixner Programm . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

1.8.3 Tugend- und Lasterbäume. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99

1.9 Der Annexraum: Die »Camera« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105

1.10 Stil und Datierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109

1.11   Der Stifter und Benefactor Bischof Konrad von Rodank . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114

1.12  Die Restaurierung der Wandgemälde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117

1.13 Forschungslage und Deutungsansätze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

1.14   Die gotischen Wandgemälde und Fragen der Raumfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

Inhaltsverzeichnis

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   4 15.02.22   16:35



5Inhaltsverzeichnis

2.   Ecclesia und Sapientia. Die Wandmalereien in der Taufkapelle 
St. Johann am Kreuzgang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

2.1   Notizen zur Baugeschichte der Johanneskapelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

2.1.1  Spätmittelalterliche und frühneuzeitliche Umbauten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152

2.2 Das Sapientia-Ecclesia-Programm . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153

2.3 Der Thron der Ecclesia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

2.3.1  Die Seligpreisungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168

2.3.2 Ecclesia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

2.4   Die Figurenprozession des Ecclesia-Thrones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 178

2.5 Der Thron der Sapientia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188

2.5.1 Misericordia und Veritas, Justitia und Pax. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 202

2.6 Die Figurenprozession der Sapientia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204

2.6.1  Elihu als Personifikation des arroganten Predigers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 213

2.6.2 Die Königin von Saba . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

2.7 Das ikonographische Konzept . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 218

2.7.1 Der Thronus Salomonis im Salzburger Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226

2.8 Interaktion und Funktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 228

2.9   Bischof Berthold von Neuffen als Auftraggeber . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230

2.10 Stil und Technik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232

2.11   Restaurierung zwischen Polychromierung und Konservierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 234

2.11.1  Die Freilegung und Restaurierung der Malereien von 1882 bis 1902 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 234

2.11.2  Paradigmenwechsel: Der Denkmalstreit von 1901/02 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 250

2.11.3 Die Rückrestaurierung von 1972 bis 1984/85 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257

2.12 Forschungslage und Deutungsansätze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 258

2.13 Die gotische Ausmalung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261

3. Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 278

Abkürzungen und Siglen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289

Quellen- und Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 290

Quellen zur Restaurierung der Johanneskapelle und der Frauenkirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301

I Johanneskapelle. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301

II Frauenkirche. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 341

Bildnachweis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 349

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   5 15.02.22   16:35



6

Immer, wenn ich die Johanneskapelle am Brixner Kreuz-

gang betrete, kommen mir diese Worte aus dem Hymnus 

der Lesehore vom Dienstag bzw. Freitag in den Sinn. Sie 

greifen Spr 9,1–6 auf, wo die personi�zierte Weisheit ein 

prächtiges Haus mit sieben Säulen errichtet und alle zu 

einem großzügigen Festmahl einlädt.

Die Weisheit erbaut ein Haus. Die Sieben-Zahl der 

Säulen unterstreicht, dass es sich um ein vollkomme-

nes Gebilde handelt. Wer die Einladung der Weisheit 

annimmt, wird gewissermaßen in die Welt der Voll-

kommenheit eingeführt. Interessanterweise spielt die 

symbolträchtige Zahl sieben im Freskenzyklus der 

Johanneskapelle keine große Rolle; dafür begegnet uns 

verstärkt die zweite Zahl, die auf Vollständigkeit und 

einheitliche Größe verweist: die Zahl zwölf. Es ist die 

Zahl der irdischen Kirche aber auch des himmlischen 

Jerusalem (vgl. O�b 21,9–21), gleichsam um anzudeu-

ten, dass, wer sich auf die Weisheit einlässt, noch nicht 

automatisch die Vollkommenheit erreicht, sich aber 

wohl auf einen Weg der Vervollkommnung begibt.

Im Haus der Weisheit spricht Gott selber. Die Weis-

heit ist nicht irgendeine abstrakte Idee. Die Personi�-

zierung der Weisheit in Spr 8–9 will bewusst machen, 

dass es sich um eine konkrete Größe handelt, durch die 

Gott zu Wort kommt. Die von der Weisheit und ihren 

Dienerinnen bereiteten Speisen lassen sich mit den ers-

ten Versen des Sprichwörterbuches als Einsicht, Ge-

rechtigkeit, Rechtssinn, Redlichkeit, Klugheit, Kenntnis, 

Umsicht und Gottesfurcht identi�zieren. In der Johan-

neskirche werden die „Leckerbissen“ von Frau Weisheit 

durch herausragende Gestalten der Bibel und der Kir-

chengeschichte dargereicht, wodurch die Funktion der 

Zum Geleit

Vermittler unterstrichen wird: Gottes weisheitliches 

Wort fällt nicht vom Himmel, sondern braucht Men-

schen, die es aufnehmen und weitergeben.

Und dieses Wort hat uns getro�en. Damit ist die 

Weisheit auf dem Boden der Realität angekommen, kon-

kret: bei uns. Wir müssen uns der Frage stellen, ob wir 

uns auf die Einladung von Frau Weisheit einlassen. 

Denn ganz in ihrer Nähe treibt auch Frau Torheit ihr 

Unwesen und verführt die Unbedarften zu bösem Tun 

(Spr 9,13–18). Der Tugend- und Lasterkatalog in der 

Liebfrauenkirche legt es unmissverständlich dar: Es gibt 

zwei Wege (vgl. Ps 1,6), der eine führt in das sündhafte 

Babylon, der andere zum himmlischen Jerusalem. Die 

Entscheidung liegt bei uns.

Die anfangs des 13. Jahrhunderts entstandenen Fres-

ken aus dem Brixner Dombezirk konnten vermutlich 

nur von wenigen Auserwählten aus dem hohen Klerus 

eingesehen und wohl auch verstanden werden. Heute 

stehen sie, auch wenn nur bruchstückhaft, uns allen zur 

Verfügung. Das ist eine große Gabe und Aufgabe zu-

gleich.

PD Dr. Leo Andergassen hat in dieser detaillierten 

Studie nicht nur bisher unbekannte Aspekte aufgedeckt, 

sondern uns auch einen neuen Schlüssel zum Verständ-

nis dieser spätromanischen Bilderzyklen geschenkt. Ihm 

gebühren unsere Anerkennung und unser Dank. Möge 

sein Wissen uns zur Weisheit werden und uns durch das 

tiefere Verständnis der Bilder geleiten in die Tiefen der 

Erkenntnis Gottes.

Prof. Dr. Ulrich Fistill, Domdekan

Die Weisheit baute sich ein Haus,

darin spricht Gott sich selber aus,

und dieses Wort hat uns getro�en.

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   6 15.02.22   16:35



7Vorwort

Die Beschäftigung mit der romanischen Wandmalerei 

in Südtirol gehört, wenn man so will, zu den Fixpunkten 

der Veranstaltungen und Verö�entlichungen des Süd-

tiroler Kulturinstitutes. In diesem Zusammenhang er-

innere ich an die im Oktober 2001 auf Schloss Goldrain 

abgehaltene Tagung zum �ema (Bd. 4) sowie an die 

Verö�entlichungen zu den Wandmalereien der Kirche 

Maria Trost in Untermais (Bd. 6) und zu den Ywain-Fres-

ken auf Rodenegg (Bd. 9). Auch die auf den Spätherbst 

2022 angesetzte Tagung zur Wandmalerei in Tramin 

wird einen Programmpunkt in der Ausmalung von St. Ja-

kob in Kastelaz haben.

Der vorliegende Band überrascht im Kontext des 

bereits Verö�entlichten zum �ema. Die Wandmalerei-

en aus dem frühen 13. Jahrhundert im Brixner Dombe-

zirk, über dem Gewölbe der Frauenkirche und in der 

Taufkapelle St.  Johannes, zählen zu den weitgehend 

unbekannten und bislang wenig erforschten Zeugnissen 

mittelalterlicher Monumentalmalerei. Dabei verdienen 

sie es besonders, der Fachwelt wie einem breiteren Pu-

blikum bekannt gemacht zu werden. Die Ergebnisse, die 

nun aus der Feder von Leo Andergassen vorliegen, prä-

zisieren seine bereits 2009 in unserer Reihe verö�ent-

lichten Darstellungen in der kunsthistorischen Gesamt-

skizzierung zum Brixner Dom und ergänzen sie um 

wichtige Nuancen und Neulesungen. Völlig zu Recht 

Vorwort des Südtiroler Kulturinstitutes

rückt das Ergebnis den gehobenen Anspruch des Bild-

konzepts in die Mitte, der auch im überregionalen Kon-

text nichts Vergleichbares kennt. Damit erfährt der Blick 

auf einen den Kunstinteressierten ansonsten weitge-

hend entzogenen Denkmälerbestand eine bereichern-

de, erklärende und neu ausdeutende Note. So tri�t die 

kulturell vermittelnde Aufgabe des Südtiroler Kultur-

institutes durchaus einen europäischen Nerv, Fragen 

der Geistesgeschichte und heilsgeschichtlich gebunde-

ner theologischer Vorstellungen rühren an Selbstver-

ständniskonzepte intellektueller Eliten des frühen 

13. Jahrhunderts. Dass hier auch Fragen der Erhaltung, 

der Restaurierung und der Konservierung mit aufgegrif-

fen werden, verortet den neuen Band auch im Bereich 

denkmalp�egerischen Handelns, die um 1900 in der 

Johanneskapelle vorgenommenen Eingri�e zählen 

nicht von ungefähr zu den mit am ausführlichsten dis-

kutierten Fällen der Wiener Zentral-Kommission. Der 

Quellenanhang bietet Einblicke in damalige Entschei-

dungsprozesse und bildet eine wichtige Grundlage für 

das vertiefte Verständnis des Erhaltenwollens eines 

zwar fragmentierten, doch inhaltlich hochbrisanten Be-

standes.

Hans-Christoph von Hohenbühel, 

Vorsitzender des Südtiroler Kulturinstitutes

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   7 15.02.22   16:35



8

Die spätromanischen Malereien in der Johanneskirche 

und in der Frauenkirche im Brixner Münsterbezirk 

beschäftigen mich bereits seit mehreren Jahren. Sie 

entziehen sich einer raschen Interpretation, nur eine 

intensive Auseinandersetzung damit vermag weitere 

Sinntiefen zu erschließen. In den letzten Jahren war es 

namentlich die Qualität der digitalen Raumerfassung, 

die nun für eine gesamthafte Interpretation des Pro-

gramms und die Wahrnehmung von technischen Details 

in der künstlerischen Ausführung einen neuen Aus-

gangspunkt bietet; volltextrecherchierbare Datenbanken 

ermöglichen es, bruchstückhaft überlieferte Inschriften 

zu rekonstruieren und so etwa bislang unbenannt ge-

bliebene Figuren zu identi�zieren. Dies sind die Voraus-

setzungen für eine neue, stringentere Programmanalyse 

an beiden Malorten. Mit dem hier verö�entlichten Bild-

material können die Wandmalereien erstmals umfas-

send und in einer bislang unerreichten Qualität betrach-

tet, eingeordnet und erfasst werden. Um ein Gesamtbild 

zu gewinnen, werden hier auch die ansonsten wenig 

beachteten Malereien der »Camera« gut dokumentiert.

Dass dieses Projekt umgesetzt werden konnte, habe 

ich gleich mehreren Institutionen zu danken: Das Süd-

tiroler Kulturinstitut unter dem Vorsitz von Baron Hans 

Christoph von Hohenbühel hat die Verö�entlichung in 

die eigene Reihe aufgenommen, in der 2009 bereits mei-

ne Darstellung zu Geschichte, Gestalt und Kunst im 

Dombezirk zu Brixen erschien. Dr. Günther Kaufmann 

(Südtiroler Kulturinstitut) begleitete die Redaktion des 

Bandes. Sämtliche Abbildungen in »Scan-Qualität« er-

stellte Peter Daldos (Spherea 3D, Bozen), dem ich auch 

für die Erfüllung weiterer Bildwünsche, die auch Simu-

lationen miteinschlossen, aufrichtigen Dank zu sagen 

habe. Landeskonservatorin Dr. Karin Dalla Torre habe 

ich für den Zugang zum Amtsarchiv und zu den Restau-

rierungsunterlagen am Landesdenkmalamt zu danken. 

Mag. Evi Wierer (Amt für Bau- und Kunstdenkmäler) 

übermittelte einschlägige Restaurierungsberichte. Gera-

Vorwort des Autors

de die erneute Sichtung dieser Unterlagen lässt nun auch 

die sich über hundertvierzig Jahre hinziehende Restau-

rierungsgeschichte in einem neuen Licht erscheinen. 

Dazu haben auch das Foto- und Planarchiv des Bundes-

denkmalamtes in Wien ihren Beitrag geleistet. Für die 

prompte Hilfe seien Frau Dr. Gabriele Roithner und Herr 

Ing. Christoph Zauchinger bedankt. Ein besonderer Dank 

geht an DI �eophil Melicher, der mir Einblick in den 

Nachlass seines Großvaters gewährte und aus dem Fa-

miliennachlass die Skizzen für die Entwürfe in der Johan-

neskapelle zugänglich machte. Für die Gewährung der 

Ablichtungen habe ich Herrn Dr. Peter Orlik zu danken. 

Für die Erlaubnis zur Wiedergabe der seltenen Bilddo-

kumente zu beiden freskalen Ausstattungen sowie deren 

Bereitstellung danke ich dem Direktor des Diözesan-

museums Hofburg Brixen, MMag. Peter Schwienbacher. 

PD Dr. Erika Kustatscher (Diözesanarchiv Brixen) ermög-

lichte Einblick in die Archivalien ihres Hauses. Einsicht-

nahme in die bauliche Situation des Dombezirkes ge-

währte Domdekan Prof. Dr. Ulrich Fistill. Für die unter 

Pandemiebeschränkungen unabdinglichen Beschaf-

fungs  hilfen der Fachliteratur bedanke ich mich bei Krista 

Profanter MA, Zentralinstitut für Kunstgeschichte, Mün-

chen. Für die baukritische Erfassung von Frauenkirche 

und Johanneskapelle lieferte Dr. Martin Mittermair, 

Brixen, wertvolle Hinweise. Dabei konnten vor allem ent-

scheidende Fragen zum Baugeschehen an der Frauen-

kirche geklärt werden. Frau Dott.ssa Elke Rammlmair 

(Bozen) sei für die Überlassung ihres Manuskripts zur 

Johanneskapelle gedankt. Abschließend danke ich allen 

Institutionen, die bei der Besorgung der Vergleichsabbil-

dungen behil�ich waren. Dr. Gustav Pfeifer (Bozen) hat 

die lastende Arbeit des Korrektorats und Lektorats auf sich 

genommen, die der Lesbarkeit des Textes zugutekommt. 

Ihm gilt, last not least, mein abschließender Dank.

Leo Andergassen 

Meran, im Winter 2021/22

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   8 15.02.22   16:35



9Zielsetzung

Die romanischen Wandmalereien in der Frauenkirche 

und in der Johanneskapelle wurden bislang noch nie 

monographisch erfasst. Dieser Mangel, der auch noch 

aus der Annäherung an das �ema aus meiner 2009 

erschienenen Studie zum Brixner Dombezirk erhellt, 

wird mit der vorliegenden Untersuchung zu beheben 

versucht. Es geht dabei vornehmlich um die räumliche 

Kontextualisierung der Malereien, die Analyse des Bild-

programms, um Fragen der Bildsystematik und Bild-

ordnung besonders mit Blick auf die Interaktionen von 

Raum und Bild, am Rande auch um das Verhältnis von 

Text und Bild, ferner um Fragen nach den Personen 

hinter den Bildkonzepten und deren Auftraggebern. 

Wenn Esther-Luisa Schuster beispielsweise in ihrer 

Analyse des Wandmalereiprogramms den ehemaligen 

Domwestbau von Hildesheim als einen »Raum für Eli-

ten« anspricht, so tri�t dies in noch größerem Maße für 

die Ausstattungen in den beiden Brixner Bischofskapel-

len zu. Dass hier nicht etwa christologische �emen, 

Bildserien zur Heilsgeschichte oder zur Eschatologie 

dargestellt wurden, dass die Bilder ohne Textbeigaben 

nicht »funktionieren« konnten, verleiht beiden Ausstat-

tungen einen besonderen Rang, der hier auch neu ge-

lesen werden soll.

Vorangestellt werden Ausführungen zur architekto-

nischen Bescha�enheit der Räume. Eine wissenschaft-

lichen Ansprüchen genügende Baugeschichte und -ana-

lyse konnte hier nicht geleistet werden. Trotzdem bilden 

die wenigen Angaben und Daten zum Bau die Voraus-

setzungen für die wandgebundenen Austattungen. Für 

die Frauenkirche konnte etwa der Einwölbungstermin, 

der zusammenfällt mit dem »Verschwinden« der Wand-

malereien, durch die Identi�zierung des Stifterwappens 

über dem heutigen Annenaltar geklärt werden, so dass 

die bauliche Veränderung, nicht, wie bisher angenom-

men, ins späte 13. oder frühe 14. Jahrhundert zu setzen 

ist, sondern in die 1360/70er Jahre. Neu ins Auge ge-

fasst wurde die raumnutzungsrelevante Situation der 

Zielsetzung

Camera, eines Scharnierraums zwischen Bischofspfalz 

und Domkirche.

Der Schwerpunkt der Annäherung an die in der bis-

herigen Literatur ikonographisch allenfalls gestreiften 

Ausstattungen liegt in deren stringenter ikonographi-

scher Lesung. Eliten-Programme entziehen sich einer 

leicht fassbaren Bildkonzeption. Gerade das Fehlen oder 

die lediglich rudimentäre Erhaltung der Inschriften er-

schweren dabei mehrfach eine eindeutige Lesung. Bei 

der Benennung der Figuren kann es allerdings nicht 

bleiben, erst das ikonologische Verständnis erschließt 

die Programme, das Beiziehen von möglichen theolo-

gischen Grund- und Vorlagentexten zeigt den kulturel-

len und gelehrten Hintergrund der Auftraggeber. Durch 

die Bestandserfassung lassen sich auch in mehreren 

Fällen Inschriftreste und -fragmente auf das Vollzitat 

zurückzuführen, was vor allem bei den Gestalten der 

Figurenprozessionen und -throne eine plausible Ein-

ordnung in das Programmganze erlaubt.

Ikonographische Vergleiche setzen die Bestände in 

den Kontext der mittelalterlichen Bilderwelt. Einzelne 

ikonographische Punkte werden in eigenen Exkursen 

vertieft, wenn ihnen aufgrund ihrer seltenen oder zeit-

lich frühen Umsetzung überregionale Bedeutung zu-

kommt.

Der Aspekt der Materialität kann hier allenfalls an-

gerissen werden, auch wurden im Zuge der Erfassung 

keinerlei neue Beprobungen vorgenommen. Die sicht-

baren Spuren der Arbeitsprozesse erhellen den bislang 

exemplarisch von Oskar Emmenegger für die Rodeneg-

ger Iweinfresken erläuterten Scha�ensprozess.

Einen wichtigen Aspekt bildet beziehungsweise bilden 

die Restaurierungsgeschichte(n). Erstmals werden im 

Anhang ausgewählte Quellen zur Freilegungs- und 

Restaurierungsgeschichte vorgelegt, die in einem mög-

lichst vollständigen Abbildungsapparat, der auch die 

ersten fotographischen Bilddokumente und die ersten 

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   9 15.02.22   16:35



10

graphischen Erfassungen mit einbezieht, eine Entspre-

chung �nden. Aus den Quellen sprechen die divergie-

renden restaurierungstheoretischen Ansätze, die sich 

auch in den einzelnen Restaurierungsetappen nieder-

schlagen und nachweisen lassen. Mögen die im Anhang 

abgedruckten Quellen auch vielfach von einem büro-

kratischen Duktus geprägt sein, so bietet die Korrespon-

denz zwischen den Denkmalbehörden, den Restaura-

toren und den kirchlichen Auftraggebern doch ein 

anschauliches Bild von den sich immer wieder wandeln-

den theoretischen Grundsätzen und Handlungsmaxi-

men. Auf detaillierte Kommentare zu den einzelnen 

edierten Stücken wurde verzichtet, da die Expertisen 

durchaus für sich stehen können und den Prozess von 

Entdeckung, Polychromierung und Restaurierung nach-

vollziehbar machen. Man darf behaupten, dass die Res-

taurierung der Johanneskapelle eine der am ausführ-

lichsten diskutierten und im Detail besprochenen auf 

dem Gebiet der Monarchie war. Das Interesse der ita-

lienischen Behörden, der Soprintendenza nach 1919, 

galt genauso der Konservierung der Fresken im Dach-

geschoß der Frauenkirche. Die Restaurierungsgeschich-

te verbindet die romanischen Wandmalereizyklen mit 

den nachfolgenden Ausstattungsperioden, die hier in 

Form von Exkursen mit einbezogen werden, um das 

Raumganze im Zusammenhang zu erfassen. Diese Dar-

stellung versteht sich nicht als eine grundsätzliche Neu-

bearbeitung der früh- bis spätgotischen Fassungen, 

sondern als ein Vergegenwärtigen des Bestandes.

Abschließend wird noch ein Blick auf die For-

schungslage und die in der Literatur gebotenen Deu-

tungsansätze geworfen. Dass dies, nicht wie üblich, im 

einführenden Teil geschieht, hat hier mit der engen Ver-

�echtung mit den denkmalp�egerischen Eingri�en zu 

tun.

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   10 15.02.22   16:35



Notizen zur Baugeschichte 11

1. Tugend und Laster. 
Die Wandmalereien in der Kollegiatkirche 

Unsere Liebe Frau am Kreuzgang

1.1 Notizen zur Baugeschichte

Die Frauenkirche, südlich der Domkirche gelegen und 

von dieser durch einen 3 Meter breiten Gang getrennt, 

hat ihren Ursprung in der Frühzeit des Brixner Münster-

bezirks.1 Grundgelegt wurde sie als einschi�ger Saal-

raum mit östlich anschließender eingezogener halb-

runder, von einem Rundbogenfenster durchbrochenen 

Apsis (Abb. 1, 2). Im späteren 12. oder frühen 13. Jahr-

hundert wurde die Kirche aufgehöht. Im Kernbau ist sie 

mit ihren 13,6 Metern Länge und 6,40 (6,60) Metern 

Breite wie viele Bauten dieser Zeit doppelt so lang wie 

breit, die Höhe von 12 Metern orientiert sich an der 

Länge und ließ an eine zweigeschoßige, von einer Em-

porengalerie umzogene Anlage denken. Die Folge des 

spätromanischen Umbaus, bei dem es, anders als in der 

Johanneskapelle, nicht zum Einzug einer Empore ge-

kommen sein mag, war schließlich die freskale Aus-

stattung der Kirche. Die heute noch nachzuweisende 

romanische Fenstersetzung betri�t allein die Südwand 

und dort nur die zum Altbestand zu zählende untere 

Raumzone.

Der Umbau der Kirche hängt mit ihrer neuen Funk-

tion als Sitz eines Kollegiatkapitels zusammen.2 Die Bau-

maßnahmen lassen sich an der Errichtung der Rund-

bogenapsis und des abschließenden Rundbogenfrieses 

festmachen, der nur mehr in den Bereichen der Kreuz-

gangbedachung sichtbar ist. Im Sinne einer Doppel-

kirchenanlage dürfte die Liebfrauenkapelle in etwa zeit-

gleich mit dem Münster entstanden sein.3 Wenn die 

Bestätigungsurkunde Bischof Bertolds (1218–1224) von 

1221 für das neu gegründete Kapitel von einer Kapelle 

spricht, die parva fuerit et despecta sei, so haben wir 

uns darunter wohl den Kern- und Vorgängerbau der 

heutigen Anlage als Saalkirche mit Flachdecke vorzu-

stellen.4 Nicht einmal samstags wurden die Marienmes-

sen gehalten, so suggeriert der erste Stiftspropst Winther 

von Neuenburg den neuen Nutzen der nun vergrößerten 

Anlage, die Bischof Konrad von Rodank (1200–1216) ad 

laudem et cultum sanctȩ et gloriosȩ dei genitricis Mariȩ 

in capella eiusdem virginis, quam bene et honeste reno-

vaverat, also zum Lob und zur Verehrung der heiligen 

und glorreichen Gottesmutter Maria erneuert hatte. Die 

bisher in der Forschung angenommene Zweigeschoßig-

keit mit einer umlaufenden Empore sehe ich nicht be-

stätigt. Dagegen sprechen vor allem Gründe der Be-

leuchtung, die allein in der unteren Zone durch drei 

Rundbogenfenster in der Südwand gegeben war, wäh-

rend die beiden Oculi etwas mehr Licht von Osten auf 

die bemalten Flächen brachten.

Die Frage der Zweigeschoßigkeit lässt sich allein mit 

Blick auf die Camera klären, die im Westteil der Kirche 

gelegen war. Der durch eine Ö�nung gewährte Zugang 

vom Pfalzbereich verbietet hier eine eigenständige Em-

pore, da diese den Zugang des Bischofs beeinträchtigt 

hätte. Die Bausituation muss demnach jener des Domes 

von Gurk vergleichbar gewesen sein, allerdings besaß 

der Brixner Emporenraum im Unterschied dazu keinen 

Altar. Von der Camera aus konnten der Bischof und sei-

ne geistliche Entourage an den Liturgien der Stiftskirche 

teilhaben. Die Stiftsherren hatten ihr Gestühl zunächst 

in Hochaltarnähe, wo sie täglich dem verp�ichtenden 

Marienamt beiwohnten und Teile des Stundengebets 

verrichteten.5 Josef Garber (1883–1933) hatte 1929 die 

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   11 15.02.22   16:35



 Tugend und Laster. Die Wandmalereien in der Kollegiatkirche Unsere Liebe Frau am Kreuzgang12

verstärkten Mauerpartien des Erdgeschoßes als Wider-

lager für die umlaufende Empore interpretiert,6 was sich 

m. E. angesichts des schmalen Raums und der prekären 

Beleuchtungssituation, d. h. dem Fehlen von Fenstern 

im Obergaden, nicht halten lässt.

Eine erste Erweiterung des Baus nach Westen erfolg-

te noch im 13. Jahrhundert, als unter Propst Marquard 

um 1270 ein ebenerdiger Keller und eine darüber lie-

gende Kammer der Bischofspfalz der Kirche einverleibt 

wurden, um die Raumsituation der ecclesia sancte Marie 

intuens nimis brevis et parva ac obscura zu verbessern 

(Abb. 3, 4). Der Keller hatte sich bereits in den Händen 

des Vaters von Propst Marquard befunden, dieser über-

ließ ihn zusammen mit der Dotierung einer Messe am 

Pankratius- und am Marienaltar der Kanonikergemein-

schaft. Mit der Beurkundung vom 20. Juli 1270 stellte 

Bischof Bruno von Kirchberg (1250–1288) die von ihm 

nicht mehr genutzten Räume für die Kirchenerweite-

rung zur Verfügung.7 Dabei bleibt fraglich, ob und in 

welchem Maße es in der Folge auch zu einem tiefgrei-

fenden Umbau kam. Die Erlaubnis bezog sich wörtlich 

auf frangere, construere, murare und albare, sowie ligna 

re�cere also auf den Abbruch von Mauern, deren Neu-

errichtung und anschließendem Verputzen und Weißen 

und der Erneuerung des Zimmerwerks, ohne jedoch die 

Arbeiten en détail zu spezi�zieren. Die genannte Came-

ra befand sich auf Emporenhöhe. Sie erfüllte ursprüng-

lich die Funktion einer Herrschafts- und wohl auch einer 

In�rmi-Empore. In diesem Zusammenhang bleiben 

jedoch Fragen o�en, da die Camera nicht exakt die Brei-

te des Konrad-Baues aufwies, sondern darüber hinaus-

gri�. So hängt der Zeitpunkt, an dem der Raum auf die 

heutigen Ausmaße reduziert wurde, ganz von dem der 

Einwölbung ab. Die Situation nach 1270 wird durchaus 

Abb. 1: Ostansicht der Frauenkirche, vom Kreuzgang aus gesehen.

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   12 15.02.22   16:35



Notizen zur Baugeschichte 13

Abb. 4: Querschnitt der Frauenkirche. Abb. 5: Längsschnitt des Chorbereichs der Frauenkirche mit 
Dachstuhl.

Abb. 3: Grundriss der Frauenkirche.Abb. 2: Ansicht des Domes nebst Pfarrkirche und Frauenkirche, 
dilettierende Bleistift- und Federzeichnung, 18. Jh. (DiözABx, 
Kapitelarchiv III 3972).

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   13 15.02.22   16:35



 Tugend und Laster. Die Wandmalereien in der Kollegiatkirche Unsere Liebe Frau am Kreuzgang14

Abb. 6: Innenansicht der 
Frauenkirche nach Osten.

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   14 15.02.22   16:35



Notizen zur Baugeschichte 15

noch den alten Bestand widergespiegelt haben, allein 

im Erdgeschoß dürfte eine Erweiterung erfolgt sein. 

Nicht hier, sondern im Ostteil der Kirche, an der Stelle 

des späteren Annenaltars, wurde auch der neue, von 

Marquard gestiftetete St. Pankratius- und Kassian-Altar 

untergebracht, vor dem sich der Stifter bestatten ließ. 

So lässt sich die Stiftung des Propstes Marquard († 1283) 

als Seelgerät und Sorge um eine angemessene Grablege 

interpretieren.8 Marquard nahm unter Bischof Bruno 

eine herausgehobene Stellung ein, er war notarius, als 

solcher war er für die Verschriftlichung von Rechtsakten 

zuständig, bekleidete aber vorderhand keine der Stifts-

dignitäten. Nach dem Tod Alberts von Aichach übertrug 

ihm Bruno das Amt des Propstes des Liebfrauenkapitels, 

zehn Jahre später bestimmte ihn das Domkapitel zum 

Dekan. Die für das Liebfrauenkapitel nachhaltigste Leis-

tung Marquards bestand jedoch in der Erweiterung der 

Anzahl der Chorherrenpründen, zwischen 1279 und 

1281 wurden sie von vier auf sechs erhöht, was letztlich 

auch eine Neugestaltung des wohl mit Stallen ausge-

statteten Psallierchors bedingte.9 Marquard steht damit 

für einen weitsichtig agierenden Kapitelvorsteher, der 

aus der Verbindung seiner Dignitäten als Domdekan 

und als Propst des Liebfrauenkapitels die Gunst der 

Stunde zu nutzen wusste, um für die Dotierung zweier 

neuer Präbenden und die räumliche Erweiterung der 

Kirche zu sorgen. Hand in Hand ging seine Stiftung auch 

mit einer liturgischen Aufwertung, mit der Stiftung eines 

eigenen Seelgeräts und weiteren Messstiftungen. Bi-

schof Bruno erteilte der Marienkirche auch einen Ablass 

von vierzig Tagen von den Strafen für schwere, von hun-

dert Tagen für lässliche Sünden, was den Zustrom von 

Gläubigen an den Marienfesten und an Samstagen stei-

gern sollte.

Wo die Chorstühle ursprünglich standen, entneh-

men wir der bischö�ichen Beurkundung von 1270, wo 

davon die Rede geht, dass er cancellos nimis adiunctos 

altari sancte Marie elargavit pulpitos ibi faciens et fra-

trum ibidem deo servencium sedes sive staciones alta-

reque nowum [!] nostro consensu construxit.10 Stephan 

von Mayrhofen (1751–1848) erinnert in seiner Ab-

handlung zu den Pröpsten des Kapitels, dass es Propst 

Marquard gewesen sei, der um 1267 den Pankratiusaltar 

errichtet und in dessen unmittelbare Nähe auch die 

Chorstühle verlegt habe, die zuvor eng um den Hoch-

altar platziert gewesen waren.11 Da der Pankratiusaltar 

seitlich des Hochaltars stand, wurde in nächster Nähe 

auch der neue Psallierchor errichtet. Eine abermalige 

Verlegung geschah erst in gegenreformatorischer Zeit, 

als man in Anlehnung an frühneuzeitliche Klosterkir-

chen nach borromäischer Anordnung das Chorgestühl 

hinter den Hochaltar verlegte, wo es heute noch in er-

höhter Position eingebaut ist. Die Chorherren waren 

zudem verp�ichtet, das feierliche Chorgebet zusammen 

mit den Domherren im Hochchor der Kathedralkirche 

zu verrichten.12

1.1.1 Dompropst Gottschalk Laur stiftet die 
Einwölbung

Ein Umbau der Frauenkapelle im 14. Jahrhundert brach-

te, bedingt durch eine Grundstückschenkung Bischof 

Alberts von Enn (1324–1336) vom 16. Mai 1327, eine 

seitenschi�sähnliche Kirchenerweiterung nach Süden 

(pro ampli�catione dicte capelle),13 dann auch nach 

1389 unter Bischof Friedrich von Erdingen (1376–1396) 

durch die Erweiterung des Schi�s um ein Langhausjoch 

zum Domplatz hin, nach Westen.14 Die enge Verbindung 

der Kirche mit der Bischofspfalz, der curtis episcopalis, 

war bereits 1221 gegeben, so dass die bischö�ichen 

Schenkungen einer im Grunde bischö�ichen Kapelle 

galten. Ob um 1327 auch das Ziegelrippengewölbe im 

Kirchenschi� mit den kräftigen, farbig gefassten Rippen 

und den relie�erten Bild- und Wappenschlusssteinen 

eingezogen wurde, wie von Tavernier und Rainer

vorgeschlagen, muss nunmehr verneint werden: Die 

Einwölbung der drei bestehenden Langhausjoche und 

der Süderweiterung ging der Westerweiterung vorauf.15

Die Schlusssteine zeigen im Osten das Haupt Christi, 

dann das bislang unidenti�ziert gebliebene Wappen 

des Liebfrauen- und Domkanonikers Gottschalk Laur 

(† 1378), das auch mehrfach an der skulptierten Bild-

werkkonsole im Seitenschi� angebracht ist, und, in 

nächster Nähe des Magdalenenaltars, das Brustbild der 

hl. Magdalena mit dem Salbgefäß in der Rechten sowie 

einen sechsstrahligen Stern in der Dreikönigskapelle. 

Die Stilistik der Reliefs verweist auf das 14. Jahrhundert. 

Im Zuge der Einwölbung wurde die hochmittelalter-

lichen Raumsituation überformt. Diese geschieht somit 

früher als jene der Johanneskapelle. Aufgrund der Auf-

traggeberschaft durch Laur gilt als gesichert, dass die 

spätromanische Bildsituation bis zum Einzug der Ge-

wölbe gegen 1364/78 sichtbar blieb. Mit Bildreliefs ge-

schmückt erscheinen die Schlusssteine allein an den 

Altarstellen.

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   15 15.02.22   16:35



 Tugend und Laster. Die Wandmalereien in der Kollegiatkirche Unsere Liebe Frau am Kreuzgang16

Der Anteil Gottschalk Laurs an der Einwölbung muss 

erheblich gewesen sein. Eine korrekte Deutung des 

Wappens gelingt allein durch die Umzeichnung des 

Wappensiegels an einer nur in Abschrift im Codex Mayr-

hofen erhaltenen Urkunde von 1368.16 Das Wappen zeigt 

im schräglinks geteilten Schild zwei mit den Hälsen 

gegen den Schildrand gewendete, sich an der Teilung 

berührende Trichter, somit ein sprechendes Wappen-

bild (mundartl. laur, lauer = Trichter). Laur stammte 

aus Brixen und war der Spross einer möglicherweise aus 

dem stadtnahen Lüsen zugezogenen Bürgerfamilie.17

Dort siegelte 1339 ein Jakob Laur.18 Laur kann als Bei-

spiel einer außergewöhnlichen lokalen Geistlichen-

karriere des 14. Jahrhunderts gelten: Er war zunächst 

eine Ehe eingegangen, aus der zwei Söhne stammten, 

Johann und Melchior.19 Sein Sohn Melchior wird in der 

Stiftungsurkunde für den Dreikönigsaltar genannt, er 

bildete wohl auch den Anlass für die fromme Stiftung. 

In der Urkunde von 1368 werden zudem zwei weitere 

Kinder genannt, Petel und Angelein (Petlein vnd Ángel-

lein meinen chinden), sowie deren Mutter Elisabeth, für 

die der Kanonikus sorgen ließ. Die Chorherren des Lieb-

frauenkapitels verliehen ihnen zwei Hofstätten samt 

Gärten in der Hundsgasse (heute: Erhardgasse) in Brixen 

gegen 5 ½ Berner jährlichen Leibzins; d. h., dass Laur 

seine Kinder im geistlichen Stand zeugte, was für das 

14. Jahrhundert nicht weiter ungewöhnlich war.20 Seine 

erste Seelsorgestelle war die Pfarrei Rodeneck gewesen, 

als deren Vikar er 1329 geführt wird. 1332 besaß er ein 

Kanonikat am Chorherrenstift Innichen, zwischen 1340 

und 1349 hatte er die Pfarrei Pfalzen inne, in den Jahren 

1348 bis 1351 bekleidete er die Dignität eines Stifts-

dekans in Innichen, dann verlegte er seinen Wirkungs-

schwerpunkt nach Brixen. Zwischen 1352 und 1370 war 

er Pfarrer in Rodeneck, seit 1357 zugleich Kanoniker des 

Liebfrauenkapitels am Kreuzgang, ab 1369 gehörte Laur 

bis zu seinem Tod dem Brixner Domkapitel an und be-

setzte von 1370 und 1378 die Dignität eines Domprops-

tes. Ein Bene�zium in St. Moritz in Allitz (Pfarrei Laas, 

Diözese Chur) legte er nach etwa einem Monat im 

Herbst 1370 zurück. Laurs Ableben ist für den 26. Juni 

1378 vermerkt.21 Das Kalendar der Liebfrauenkirche ver-

zeichnet ihn nicht, da sich die Nachträge auf das 13. Jahr-

Abb. 7: Schlussstein über dem Annenaltar, mit dem Wappen des 
Chorherrn Gottschalk Laur, um 1360/70.

Abb. 8a / 8b: Wappenschild und Vollwappen des Gottschalk Laur an der Konsole im Seitenschiff, um 1360/70.

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   16 15.02.22   16:35



Notizen zur Baugeschichte 17

hundert beschränken, ein jüngeres Kalendar ging o�en-

bar verloren.22 Nach Friedrich von Vilanders († 1365) 

soll Laur auch Propst des Liebfrauenkapitels gewesen 

sein, Stephan von Mayrhofen führt jedoch für den 

Zeitraum von 1361 bis 1389 Rudolf Stucki als Kapitel-

propst, der dann auch Laurs Nachfolge als Dompropst 

antreten sollte.23 Jedenfalls fand der stiftungsfreudige 

Propst nach einer Angabe bei Resch vor dem Drei-

königsaltar seine Ruhestätte.24

Bekannt sind seine Bildstiftungen. So �nanzierte 

Laur für die Brixner Erhardkirche in der Hundsgasse, 

damit in nächster Umgebung des Wohnbereiches seiner 

Kinder, 1372 die Skulptur eines Vesperbildes auf dem 

dortigen Seitenaltar, seinen Namenszug ließ er in den 

Sockel schnitzen.25 Den Dreikönigsaltar in der Lieb-

frauenkirche dotierte er mit einem großen Tagzeiten-

buch mit einem Winter- und Sommerteil, zudem mit 

einem Graduale, beide zusammen im Wert von 40 Mark.

Der Einzug des Gewölbes wurde wohl noch zu Leb-

zeiten Laurs verwirklicht, da sein Wappen hier gleich 

mehrfach aufscheint. Im Zusammenhang mit dem von 

ihm bestifteten Dreikönigsaltar fällt ins Auge, dass die 

skulptierte Konsole mit dem dreifach angebrachten 

Wappen unmittelbar vor diesem Altar platziert ist und 

einst ein entsprechendes Bildwerk, vermutlich eine 

Marienskulptur, getragen haben mochte.

Der Schlussstein im zuerst entstandenen und ein-

gewölbten Ostjoch des Seitenschi�s zeigt einen sechs-

strahligen Stern, untrüglich ein auf Maria und den dort 

platzierten Dreikönigsaltar bezogenes Symbol. An den 

beiden nach Westen anschließenden Seitenschi�jochen 

sind die Schlusssteine wiederum �ach wie am Westjoch 

des Hauptschi�es. Dies zeigt an, dass sie einer späteren 

Erweiterung angehören, wie auch der Schlussstein der 

westlichen Schi�serweiterung einen runden Schluss-

stein trägt, der an jene in den Kreuzgangjochen erinnert. 

Am Chorgewölbe ist die Gewölbefassung mit der Dar-

stellung der Evangelistensymbole aus der Zeit um 1370 

durch Freilegung erhalten. Der prekäre Erhaltungs-

zustand lässt nur eine indikative Datierung der Malerei-

en zu, die an den Termin der Einwölbung gebunden ist. 

Jedenfalls zeigt sich die stilistische Matrix noch völlig 

unbeein�usst von trecentesken Tendenzen, insgesamt 

gesehen steht die Hand des ausführenden Malers isoliert 

da.26 Die neue Raumfassung brachte, bedingt durch die 

zeitlich vorangegangene Einwölbung, eine gänzlich ver-

änderte bauliche Situation, welche die ältere aus dem 

frühen 13. Jahrhundert endgültig ablöste. Beibehalten 

wurde zunächst die L-förmige Raumdisposition, da das 

westliche Joch analog zum Verlauf der Camera bis zur 

Sextturmmauer geführt wurde.

1.1.2 Altarstiftungen des Liebfrauenkapitels

Die kultische Bestimmung der Kirche lässt sich an den 

Altarpatrozinien ablesen. Die Altäreanzahl war durch 

die auf sieben Mitglieder limitierte Kanonikerzahl des 

Liebfrauenkapitels vorgegeben. Die Altäre trugen im 

Mittelalter folgende Patrozinien: Der Hauptaltar war 

Maria geweiht, seine Existenz ist allerdings nicht mit der 

angeblichen Erstnennung der Kapelle 1177 in einem 

Privileg Papst Alexanders III. (1159–1181) für Conrado 

preposito ecclesie, que dicitur ad gratias sancte Marie 

Brixinensis bezeugt,27 da sich dies aufgrund der örtlichen

Nähe und des Kirchentitels genauso auf die Stiftskirche 

Abb. 9: Reliefschlussstein über dem Magdalenenaltar (Brustbild 
der Maria Magdalena), um 1360/70.

Abb. 10: Reliefschlussstein über dem Dreikönigsaltar (Stern), 
um 1360/70.

Bildräume geistlicher Eliten_Bd13.indd   17 15.02.22   16:35


