
W i l h e l m  B r u n e r s

ZUHAUSE

IN ZWEI ZELTEN

G E D I C H T E 

U N D  R E F L E X I O N E N

ISBN 978-3-7022-3588-8

W
il

h
el

m
 B

ru
n

er
s

ZU
H

AU
SE

 IN
 Z

W
EI

 Z
EL

TE
N

draußen zuhause

pass dich nicht an
wage zu gehen

wenn du
gehst

nimm nichts mit
außer einem
bissen brot
einem schluck
wein

und
einer handvoll
versöhnung

„Wilhelm Bruners gehört zu den doppelt begabten Men-
schen, die in der Welt von Theologie und Kirche selten 
sind: Theologe und Schriftsteller zugleich, Prediger und 
Poet in einer Person.“

Karl-Josef Kuschel

WILHELM BRUNERS, geb. 1940, 
Priester im Bistum Aachen, pro-
movierter Bibelwissenschaftler und 
geistlicher Begleiter, hat fast zwanzig 
Jahre in Israel gelebt. In Jerusalem 
bekam er einen freundschaftlichen 
Kontakt zu LYRIS, einer Gruppe 
noch deutschschreibender jüdischer 
Dichterinnen und Dichter. Seit 
seiner Rückkehr nach Deutschland 
gehört er in Mönchengladbach und 
Krefeld wieder einer Lyrikgruppe an. 
Wilhelm Bruners ist Theologe und 
Schriftsteller, Prediger und Poet in 
einer Person, der sich auf die Suche 
nach der treffenden Gottessprache 
begibt. Sein 2015 erschienener Band 
mit Gedichten und Meditationen 
trägt den Titel „Niemandsland. 
Gott“ (2. Auflage).

In einem Zelt zu leben, bedeutet im-
mer wieder neu aufzubrechen, Orte zu 
wechseln und sich auf Wanderschaft 
zu begeben. In diesem spirituellen 
Lesebuch nimmt Wilhelm Bruners 
die Leserin, den Leser mit auf seine 
Lebensreise. Sie führt nach Jerusalem 
und schildert die Höhen und Tiefen 
als Deutscher und Christ in der Stadt 
dreier Religionen. Dass ihm Jesus als 
Bezugsgestalt in all den Spannungen 
zur Seite stand, ist unverkennbar; viele 
Prosatexte und Meditationen sind dem 
Mann aus Nazaret gewidmet. In den 
Kurzgeschichten dieses Buches schil-
dert er Alltagserfahrungen – humorvoll 
und mit einem Augenzwinkern. Als 
feinfühliger Beobachter erweist sich 
der Autor, wenn er von seinem ersten 
Gang zu einem Sterbenden oder von 
der letzten Lebensphase seines Vaters 
erzählt, die er mit einer biblischen 
Abschiedsszene verbindet.
Wilhelm Bruners lebt mit der Hoff-
nung, dass der Mensch in Gott frei ist.



Wilhelm Bruners

Zuhause in zwei Zelten





Ein spir i tue l le s  Lesebuch

Mit  e iner  Einführung 

von Kar l - Josef  Kuschel

W i l h e l m  B r u n e r s

ZUHAUSE
IN ZWEI ZELTEN

G E D I C H T E 

U N D  R E F L E X I O N E N

Tyrol ia-Ver lag  ·  Innsbruck-Wien



Gewidmet ist dieses Buch 

meinen Eltern und meinem früh verstorbenen  

Bruder Heinrich und seiner Familie.



Inhalt

Einführung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      8

Grenzgänger .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    17

mein gott .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      18

bodenhaftung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .     19

Ich wohne in zwei Zelten  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              20

draußen zuhause .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  42

Zwischen Frost und Hitze .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              44

begegnungen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .     47

Jesus, der Grenzgänger .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               48

Eine Bahnfahrt .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   52

Im Gott-Schatten .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   63

christophorus .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    64

erste begrüßung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 66

Wie die Kinder  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  67

nicht blind  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    68

Rede des Gelähmten  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               69

wutworte .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     76

Das Sakrament der zwei Tische  .  .  .  .  .  .  .  .          77

Wenn Jesus ein Fest feiert  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  80

geburtstag  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     87

Salböl gegen den Frost  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               88

fünfzig jahre  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    90



Biblische Gärten .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  91

abendstern .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     92

flattnitz  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .     93

alte kirschbäume .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  95

Die Erde tue sich auf  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                96

Biblische Gärten  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  98

inkognito .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     106

Pfingsten – der fünfzigste Tag  .   .   .   .   .   .   .   .   107

mariae himmelfahrt .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                109

septembersonntag  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                110

um mitternacht .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  111

Ich verlasse dich nicht .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              113

am grab des freundes .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               114

Das erste Mal  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   115

ab und zu rückkehr .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                125

Ich verlasse dich nicht  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              130

gebeugt über die letzte rose  .   .   .   .   .   .   .   .   .   146

Nicht ohne Hoffnung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              147

Das Schweigen der Armen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             148

bibelzeit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     151

Der Rucksack .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   152

einmal kam ein kind vorbei .  .  .  .  .  .  .  .  .            158

nebel ist keine neuigkeit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             159

weihnachtliche vision .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               160

winterrose  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    162

Gott der unmöglichen Dinge  .  .  .  .  .  .  .  .           164



Christoph Schlingensief .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              166 

Ängstige dich nicht .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                167

Als die Macht und die Liebe sich trennten .  .     170

mein letztes gedicht  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               174

  

Dank .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       175



8

Einführung 

Wilhelm Bruners ist ein Mann, der alle, die ihn je kennengelernt 

haben, immer wieder neu in Erstaunen setzt. Denn er ist ein Mann, 

der so anders ist als viele seiner Herkunft und Profession. Ein 

Mann, der in kein Schema passen will, weil er zu Ungewöhnlichem 

fähig ist. Schon der Lebensweg, für den er sich entschied, sprengt 

alle Konventionen für einen, der ein Theologiestudium begann, 

es mit einer Promotion als neutestamentlicher Exeget abschloss, 

die Priesterweihe empfing, Kaplansjahre in seiner Heimatdiözese 

Aachen verbrachte, dann in die kirchliche Fortbildung ans Theolo-

gisch-Pastorale Institut in Mainz wechselte und sich plötzlich ent-

schied, mit diesem Leben zu brechen und künftig in Jerusalem zu 

leben. Zunächst als Mönch „auf Probe“, dann als Leiter der Bibel-

pastoralen Arbeitsstelle des Katholischen Bibelwerks Österreichs 

mit Wohnsitz in Jerusalem, betraut mit der Aufgabe, deutschspra-

chige Gruppen mit Geschichte, Geographie und theologischer To-

pographie des „Heiligen Landes“ vertraut zu machen. 

Von 1987 bis 2006, gut 18 Jahre, hat er in und mit Jerusa-

lem gelebt und damit Lebenschancen wahrgenommen, die ihn 

zu einem einzigartigen Zeitzeugen gemacht haben. Dieser Mann 

weiß wahrhaftig, wovon er redet, wenn er seine „christliche Exis-

tenz“ als „Wohnen in zwei Zelten“ beschreibt. Und damit sind 

nicht allein „Deutschland“ und „Israel“, damit ist in Jerusalem 

vor allem das Leben zwischen Juden und Muslimen gemeint. 

Sein Wohnsitz, das Österreichische Hospiz, lag von Anfang an im 



9

muslimischen Viertel der Altstadt nahe am Damaskus-Tor. Und da 

Zeltwände in der Regel dünn sind, schalldurchlässig, lichtporös, 

hat dieser Zeltbewohner die Energien dieser einzigartigen Stadt 

buchstäblich hautnah erlebt, die hellen und die dunklen Stun-

den, die glücklichen und die hässlichen, die friedfertigen und 

die hasserfüllten. Nachzulesen in dem glänzenden autobiogra-

phischen Essay in diesem Band „Ich wohne in zwei Zelten“. 

Und weil Wilhelm Bruners für diese seine Lebensaufgabe nicht 

nur über das historische Wissen und das exegetische Rüstzeug, 

sondern auch über die poetische Imagination und sprachliche 

Präzision verfügt, seine Erfahrungen in bestechende Texte zu 

verwandeln, kann er uns als seine Leserinnen und Leser an sei-

nen Erfahrungen teilnehmen lassen. Mit früheren Bänden hat 

er dies schon getan. In diesem Band versammelt er nun noch 

einmal Gedichte und Prosaarbeiten aus den letzten Jahrzehnten, 

sprachlich geschult nicht zuletzt durch die jahrelange Teilnahme 

in Jerusalem an der LYRIS-Gruppe deutschschreibender jüdischer 

Dichterinnen und Dichter. Eine Fundgrube für Leserinnen und 

Leser, die den biblischen Topographen, leidenschaftlichen Gott-

sucher und Poeten Wilhelm Bruners seit langem schätzen oder 

überhaupt erst kennenlernen wollen. 

Es lohnt sich. Wilhelm Bruners gehört zu den doppelt begab-

ten Menschen, die in der Welt von Theologie und Kirche selten 

sind: Theologe und Schriftsteller zugleich, Prediger und Poet in 

einer Person. So viele davon haben wir nicht im deutschspra-

chigen Raum, die mit religiöser Leidenschaft und kühlem Kopf 

dem „treffenden Wort“ verpflichtet sind, der immer wieder neuen 

Suche nach dem unverbrauchten Satz, dem nicht verschlisse-

nen Bild, den noch nicht abgestandenen Sprachkonventionen. 

Wie vielen ist ihm das gestanzte kirchliche Vokabular unerträg-



10

lich geworden. Aber dieser Mann der Kirche weiß: Wer heute als 

Schriftsteller die deutsche Sprache benutzt, kann dies nur tun 

im Bewusstsein, dass Wörter ihre Unschuld verloren haben, dass 

Dichtung zur Lüge umgefälscht werden kann, dass die „schönen 

Verse“ der Problemverdrängung dienen können, kurz: dass Lite-

ratur zum Instrument oder Komplizen einer Beschwichtigungs- 

und Verharmlosungsindustrie wird.

Und er weiß: Ihre Unschuld hat vor allem auch die religiöse 

Sprache verloren. Und dies nicht erst seit der Schoah. Zweihun-

dert Jahre religionskritischer Aufklärung haben das ihre dazu 

getan, die negativen Potentiale der Religion aufzudecken und 

anzuprangern, all das, was Menschen durch religiöse Prägungen 

an Regression, Repression und Manipulation zugemutet worden 

ist. Wie viel an Schwulst hat sich der Rede von Gott bemächtigt, 

wie viel an hohlem Pathos, wie viel an Sprachverfettungen. Es 

ist buchstäblich „unsäglich“, was mit religiöser Sprache gesche-

hen ist. Man hätte beachten sollen, was der große Lyriker Günter 

Eich schon 1959 in seiner Rede zur Verleihung des Georg-Büch-

ner-Preises festgestellt hat: „Am heftigsten ist bei uns die Reak-

tion, wenn es einer wagt, der abscheulichsten Sprachlenkung zu 

widerstehen, der religiösen. Gott zu sagen, wo der Teufel gemeint 

ist, ist fast eine selbstverständliche Übung geworden. Das so von 

aller Wahrheit entleerte Wort bleibt als Dekoration brauchbar und 

macht die Fassade gefällig. Schiebt aber jemand die Papierblumen 

ein wenig beiseite und entdeckt dahinter das zum Abfall Geworde-

ne, das Gute, das Wahre, das Schöne, Glaube, Hoffnung und Lie-

be, geschunden und im Schmutz, entdeckt er das und fragt, was 

da vor sich gehe, so ist er destruktiv, ein Nihilist, und wühlt im 

Unrat. Wenn man das Wort Nihilismus durchaus verwenden will, 

so trifft es das Verfahren der Macht, die leere Worthülse für die 



11

Wahrheit auszugeben. Von Gott kann man nicht sprechen, wenn 

man nicht weiß, was Sprache ist. Tut man es dennoch, so zerstört 

man seinen Namen und erniedrigt ihn zur Propagandaformel.“ 

Es ist, als hätte sich Wilhelm Bruners diesen Kernsatz von Gün-

ter Eich zu eigen gemacht: „Von Gott kann man nicht sprechen, 

wenn man nicht weiß, was Sprache ist. Tut man es dennoch, so 

zerstört man seinen Namen und erniedrigt ihn zur Propaganda-

formel.“ Und weil es gilt, sich davor zu hüten, wendet Bruners 

in seinen Gedichten moderne Schreibweisen und Verstechniken 

an: Kleinschreibung, Zeilenbrüche, Reduzierung von Versen auf 

Kernworte, lapidare Diktion, Verschlankung der Wortfolgen auf 

ein Minimum des noch Sagbaren. Die Folge: In den Texten voll-

zieht sich ein Vorgang der Entschleunigung, erzwingen doch die 

Zeilenbrüche Pausen und neues Atemholen, bekommen oft banal 

klingende Worte das Schwergewicht einer Zeile und können aus-

schwingen und so ihre Bedeutung entfalten. 

Seinem Band mit Gedichten und Meditationen von 2015 gibt 

Bruners nicht zufällig den Titel „Niemandsland Gott“. Seine Texte 

in dieser literarischen Summe sind denn auch weitgehend einer 

„Negativen Theologie“ verpflichtet, die nur das eine fürchtet: ei-

ne Verdinglichung Gottes zu allem möglichen Gebrauch und Ver-

brauch. Einer „theologia negativa“, die zugleich um den Sinn und 

die innere Kraft des mystischen Schweigens weiß, eines Schwei-

gens nicht auf Kosten der Gottesrede, vielmehr eines Schweigens 

als bewusster Wortverzicht um der Unverfügbarkeit Gottes willen. 

„Theo-Poesie“ heißt eines seiner früheren Kurzgedichte: „Streif 

an / GOTT / alles Überflüssige ab // Staune.“ Wieder diese Pau-

sen erzwingenden Zeilenbrüche, die das Weiße auf dem Blatt, das 

Nichtbesprochene, Ausgesparte so wichtig werden lässt wie die 

schwarzen Buchstaben, die sich zu Worten formen. Dieser Poet 



12

ist ein Virtuose der Verknappung des Sprechens und der mitkom-

ponierten Pausen. 

Das „Gott“ angemessene Reden ist das eine Gravitationszent-

rum, um das viele Gedichte in diesem Band kreisen. Das zweite 

ist die Figur und die Botschaft Jesu. Ihr weiß er sich verpflichtet 

seit seinem ersten erfolgreichen Buch „Wie Jesus glauben lernte“ 

(1988). Schon hier hatte Bruners die traditionellen Perspektiven 

glatt umgekehrt: Er ging nicht länger aus von der dogmatisch 

verfassten Christologie, wie sie formelhaft im Glaubensbekennt-

nis der Kirche sich verfestigt hat, sondern von der Person des ge-

schichtlichen Jesus und seinen Erfahrungen mit den Menschen, 

der Schöpfung und dem „Vater“-Gott. Und bei Jesus nicht länger 

von Christus als Lehrendem, sondern von Jesus als Lernendem, 

Vorbild und Lebensmodell Ungezählter, die wie er auf dem Weg 

zum Glauben sind. Sein Buch heißt ja auch nicht, wie Jesus glau-

ben „lehrte“, sondern wie Jesus glauben „lernte“. Das ist wahr-

haftig ein Unterschied.

Was das lebenspraktisch heißt, haben die Gedichte und Pro-

saarbeiten dieses Spurensuchers durchbuchstabiert. Dass er auch 

ein glänzender Erzähler ist, der mit Humor und Augenzwinkern 

Alltagserfahrungen Pointen abzugewinnen weiß, machen Kurz-

geschichten wie „Eine Bahnfahrt“ oder „Der Rucksack“ deutlich. 

Ein Vergnügen, sie zu lesen. So wie er durch genaue, sensible 

Beobachtungen besticht, wenn er in „Das erste Mal“ einen „ers-

ten Gang zu einem Sterbenden“ beschreibt oder in „Ich verlasse 

dich nicht“ von der letzten Lebensphase seines Vaters berichtet 

und da hinein eine biblische Abschiedsszene verwebt. Im Hinter-

grund aber immer eine Bezugsgestalt überraschender Mensch-

lichkeit, in der blitzartig das „Göttliche“ aufscheinen kann. Keine 

Figur aus der Welt der Religionen wird in den folgenden Texten 



13

so häufig angeleuchtet, ausgeleuchtet, ausgedeutet, ohne je mit 

ihr „fertig“ zu sein, ohne sie je ganz verstanden und eingeordnet 

zu haben wie der Mann aus Nazaret. Um seinetwillen hat Wilhelm 

Bruners es all die Jahre in Jerusalem ausgehalten, auch, als die 

Spannungen zwischen Israelis und Palästinensern eskalierten 

und die einen mit Aufständen und Terror und die anderen mit Mi-

litärschlägen und Sperrmauer reagierten. Das Leiden an diesem 

schier unlösbar scheinenden Konflikt durchzieht die Texte dieses 

Jerusalemer Zeitzeugen, der als Deutscher und Christ zwar kei-

ner Partei angehörte, aber als Mensch und Christ nicht weniger 

betroffen war und ist. Er weiß ja um die schrille Diskrepanz von 

Anspruch und Wirklichkeit, von Friedensbereitschaft und Verrat, 

von Vision und erbärmlicher Realität. 

Durchhalten lässt ihn immer wieder der Verweis auf die „Pra-

xis“ Jesu, die eine Praxis der Entfeindung war und zu einer sol-

chen die Menschen immer wieder neu herausfordert. Ja, von Je-

sus her hat dieser Christenmensch es auch gelernt, trilateral zu 

denken. Er hat damit ernst gemacht, dass Jerusalem nun einmal 

die Stadt dreier Religionen ist, die sich allesamt auf Abraham als 

Urvater ihres Glaubens an den einen Gott berufen. Wie wenig ist 

dieses interreligiös-trilaterale Denken heute noch in Kreisen von 

Synagoge, Kirche und Moschee verankert! Das heruntergeklappte 

Visier herrscht vor, der Tunnelblick nur für das Eigene, Glauben 

mit dem Rücken zu den je Anderen, die kalte Schulter, will sagen: 

die Ignorierung oder gar Geringschätzung der Präsenz der An-

deren. Das „Unser Vater“ Jesu aber? Bruners wagt im Anschluss 

daran den verwegenen Gedanken, es könnte „Modell sein für das 

ökumenische Gebet der drei Abraham-Religionen“. 

Warum? „Kein Wort in diesem Gebet, das Stolperstein für den 

anderen wäre, weil es zutiefst theozentrisch ist und durch keine 



14

Christologie für Juden und Muslime unaussprechbar wäre.“ Mehr 

noch: „Daneben gibt es“, so Bruners weiter, „viele Psalmen und 

Gebete im Koran, die für die je anderen nachvollziehbar sind, 

wenn sie denn das Wissen um die anderen Traditionen, aus der 

es ihnen gereicht wird, nicht zum absoluten Hindernis machen.“ 

Schöne Theorie? Nein, Bruners beglaubigt diese trilateral den-

kende Spiritualität mit eigenen Erfahrungen: „Das Nachtgebet in 

der Benediktinerabtei in Jerusalem, die Komplet, war für mich 

deshalb so kostbar, weil wir darin eine große Ökumene fanden: 

unter anderem donnerstags im Blick auf den Freitag – Texte 

aus dem Koran; und am Freitagabend Gebete aus der jüdischen 

Schabbatliturgie.“ Fazit: „So fühlte ich mich verbunden mit den 

Religionen, die in Sarah und Abraham ihre Stammeltern im Glau-

ben erkennen – und baute in mir Vorbehalte ab.“

Nein, trotz aller wechselseitigen Spaltungs- und Ausgren-

zungspraxis hat dieser „Grenzgänger“ nicht aufgehört, daran zu 

glauben, dass „Jerusalem / Al-Quds ein ‚Haus des Gebetes‘ für die 

Völker“ sein könnte, auch wenn diese Gebete heute noch an un-

terschiedlichen Orten in der einen Stadt mit den zwei Namen ge-

sprochen werden müssen. Denn Abraham, „unser aller Vater vor 

Gott“? War er nicht ein „Mensch aus der Völkerwelt, Proselyt, Be-

schnittener und das alles als Glaubender und Gesegneter: ‚Durch 

dich sollen alle Geschlechter der Erde Segen erlangen‘“? (Gen 12,3) 

„Wir sind die Vielen“, folgert Bruners. „Und Gott allein ist der 

Eine! Wir alle sind sein Reichtum. Und in Abraham, dem Stamm-

vater, Gesegnete! So kann ich meine Identität in Offenheit und 

im Lernen dialogisch weiterentwickeln. Davor habe ich keine 

Angst.“

Und weil dieser Mann keine Angst hatte, in immer neuen Be-

gegnungen von diesem gespaltenen Land und seinen Menschen 



15

zu lernen, hat er sich immer wieder neu zu den Schlüsselorten der 

drei Religionen in Israel aufgemacht. So hat er nicht nur „in zwei 

Zelten“, sondern mehr noch: eine Zeltexistenz gelebt, ein Leben 

lang bereit zu immer neuen Aufbrüchen, Ortswechseln und Wan-

derschaften. In Zelten zuhause sein, bedeutet ja die Bereitschaft, 

ein Leben in steter Bewegung zu führen, körperlich und geistig. 

Zelte lassen sich rasch auf- und wieder abbauen. Eine Zeltexistenz 

lebt der, der die Aufbrüche liebt, das Transitorische des Lebens, 

die Wanderungen, die Wechsel der Orte und Landschaften. Bruners 

hat ein solches Leben gelebt und Ungezählte mit auf seine Wande-

rungen genommen. Konstant geblieben ist bei ihm nur das Ver-

trauen auf die Kraft des Segens Abrahams, Urbild aller Wanderer, 

und der Glaube an die Liebesbotschaft Jesu, die immer auch die 

Feinde umgreift, besser: Menschen umfasst, die man zu Feinden 

gemacht hat. Das hat ihn davor bewahrt, vor lauter Enttäuschung 

über das Versagen der Religionsführer zum Zyniker zu werden. Er 

ist ein Hoffnungsstifter geblieben, tief davon überzeugt, dass am 

Ende Versöhnung über den Hass triumphieren wird. Eines seiner 

Gedichte in diesem Band klingt denn auch wie eine Warnung an 

die eigene Adresse, der Versuchung zur „Anpassung“ nicht nachzu-

geben: „pass dich nicht an / wage zu gehen / wenn du / gehst // 

nimm nichts mit / außer einem / bissen brot / einem schluck / 

wein // und / einer handvoll / versöhnung“.

Dass dieser Glaube des Christen und Poeten Bruners nicht 

blauäugig, sondern realitätsgesättigt, dass diese Hoffnung nicht 

illusorisch, sondern kontrafaktisch ist, eine „docta spes“ im Sin-

ne Ernst Blochs, einer Hoffnung also, die um das Scheitern weiß 

und den Enttäuschungen des Lebens abgetrotzt ist, zeigt der 

„Rat“, den Bruners sich in einem seiner früheren Gedichte einmal 

mit auf den Weg gegeben hat:


