
DR.  G A B O R  M AT É

m i t  D A N I E L  M AT É

Vom Mythos des Normalen





D R .  G A B O R  M A T É 
mit DANIEL MATÉ

Wie unsere Gesellschaft uns  
krank macht und traumatisiert –  

Neue Wege zur Heilung

Aus dem Englischen von  
Annegret Hunke-Wormser und Elisabeth Möller-Giesen

Vom 
Mythos 

des 
Normalen



Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten, so übernehmen wir für deren Inhalte  
keine Haftung, da wir uns diese nicht zu eigen machen, sondern lediglich auf deren Stand  
zum Zeitpunkt der Erstveröffentlichung verweisen.

Die Empfehlungen in diesem Buch sind von den Autoren und dem Verlag sorgfältig geprüft.  
Sie bieten keinen Ersatz für medizinische, psychiatrische oder psychotherapeutische Behandlung  
und Diagnose. Alle Angaben in diesem Buch erfolgen ohne jegliche Gewährleistung oder Garantie 
seitens der Autoren und des Verlags. Eine Haftung der Autoren beziehungsweise des Verlags und  
seiner Beauftragten für Personen-, Sach- und Vermögensschäden ist ausgeschlossen.

Wir haben uns bemüht, alle Rechteinhaber an den aufgeführten Zitaten ausfindig zu machen,  
verlagsüblich zu nennen und zu honorieren. Sollte uns dies im Einzelfall nicht möglich gewesen sein,  
bitten wir um Nachricht durch den Rechteinhaber. Kapiteln vorangestellte Zitate können als Destillat  
des jeweils nachfolgenden Kapitels gelesen werden.

Bei der Übersetzung haben wir uns bemüht, eine möglichst diverse Sprache zu verwenden und 
diskriminierende Begriffe oder Darstellungen zu vermeiden. In Einzelfällen wurden jedoch Fremd-
zuschreibungen übernommen, um Aussagen dem Originalzusammenhang oder historischen Kontext 
entsprechend wiederzugeben.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

Die Originalausgabe erschien unter dem Titel The Myth of Normal. Trauma, Illness & Healing
in a Toxic Culture bei Avery, an imprint of Penguin Random House New York.

2. Auflage 2023  
Copyright der deutschsprachigen Ausgabe © 2023 Kösel-Verlag, München,
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH, Neumarkter Straße 28, 81673 München
Copyright © 2022 by Gabor Maté
Alle Rechte vorbehalten
Umschlaggestaltung: zero-media.net, München 
nach einer Originalvorlage von Penguin Random House US
Umschlagdesign: Pete Garceau
Umschlagmotiv: pressureUA / iStock.com
Redaktion: Jennifer Wagner
Fachliche Beratung: Mag. Sandra Teml
Satz: Satzwerk Huber, Germering
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany
ISBN 978-3-466-34798-8
www.koesel.de



Für meine liebste Rae, die Gefährtin meines Lebens,  
die mich verstanden hat, bevor ich mich selbst verstehen  
konnte, und die alles an mir geliebt hat,  
bevor ich mich überhaupt selbst lieben konnte.  
Ohne sie gäbe es keine meiner Arbeiten. 
Und für unsere Kinder, die wir gemeinsam großgezogen  
haben – Daniel, Aaron und Hannah –, die unser Leben  
mit Licht erfüllen.





Der beste Arzt ist auch ein Philosoph.
Aelius Galenus (Galen von Pergamon)

Soll die Medizin ihre große Aufgabe wirklich erfüllen, so 
muss sie in das große politische und soziale Leben ein-
greifen. Sie muss die Hemmnisse angehen, welche der 
normalen Erfüllung der Lebensvorgänge im Wege stehen, 
und ihre Beseitigung erwirken.
Rudolf Virchow, deutscher Arzt des 19. Jahrhunderts

Wenn man zu überleben versucht, wird Krankheit zu einer 
Bewältigungsstrategie und Verlust zu einer Kultur.
Stephen Jenkinson





Hinweis des Autors 

In diesem Buch gibt es keine fiktiven oder auf mehreren Charakte-
ren beruhenden Figuren. Jede Geschichte in diesem Buch ist die Ge-
schichte einer realen Person. Ihre Worte wurden aus Interviews tran-
skribiert und zum besseren Verständnis gelegentlich bearbeitet, aber 
genau wiedergegeben. Wenn nur ein Vorname angegeben ist, handelt 
es sich auf Wunsch des oder der Befragten um ein Pseudonym zum 
Schutz der Privatsphäre. In solchen Fällen können auch einige bio-
grafische Daten leicht verändert worden sein.

Werden Vor- und Nachname angegeben, handelt es sich um eine 
echte Identität.

Sofern nicht anders vermerkt, stammt die Kursivschrift im Text 
von mir.

Ein Wort noch zur Urheberschaft: Dieses Buch habe ich gemein-
sam mit meinem Sohn Daniel geschrieben. In der Regel wird das Wort 
»mit« bei mehreren Autoren zur Bestimmung eines Ghostwriters ver-
wendet, der die Ideen des Hauptautors schriftlich festhält. Das war 
hier nicht der Fall: Die meisten Kapitel habe ich selbst geschrieben. 
Daniel hat den Text dann mit besonderem Augenmerk auf Stil, Tonfall, 
Klarheit der Argumente und Verständlichkeit nachgearbeitet und häu-
fig seine eigenen Gedanken beigesteuert. Gelegentlich, wenn ich nicht 
weiterkam, weil ich nicht wusste, was oder wie ich es sagen sollte, 
schrieb er für eine Weile und übernahm einen bestimmten Abschnitt 
oder ein Kapitel auf der Grundlage des Materials, das ich gesammelt 
und verfasst hatte. In jedem Fall haben wir die Kapitel so lange aus-
getauscht, bis wir beide zufrieden waren. Auch was die Struktur und 



den Ablauf des Buches betrifft, haben wir von der Vorbereitung des 
Buchvorschlags bis zum endgültigen Entwurf kontinuierlich zusam-
mengearbeitet.

Die Urheberschaft des Buches ist zwar ungleichmäßig verteilt, weil 
es auf meiner Arbeit, Forschung, Analyse und Erfahrung beruht, es 
wurde aber in hohem Maße gemeinsam verfasst. Ohne Daniels bril-
lante Mitarbeit hätte ich diese Aufgabe wirklich nicht meistern kön-
nen. 

Gabor Maté
Vancouver, B.C.



Inhalt

Einleitung: 	�Warum Normalität ein Mythos ist  
(Und warum das von Bedeutung ist)  . . . . . . . . . . .            	 15

Teil I: Die vernetzte Natur des Menschen

Kapitel 1 	� Der letzte Ort, an dem man sein will:  
Facetten des Traumas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 31

Kapitel 2 	� Das Leben in einer immateriellen Welt:  
Emotionen, Gesundheit und die Einheit  
von Körper und Geist  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        �	 57

Kapitel 3 	� Du verdrehst mir den Kopf:  
Unsere hochgradig interpersonelle  
Biologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    �	 74

Kapitel 4 	� Alles, was mich umgibt:  
Beiträge aus der neuen Wissenschaft  . . . . . . . . . . .            �	 82

Kapitel 5 	� Meuterei im Körper:  
Das Mysterium eines rebellischen  
Immunsystems  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 92

Kapitel 6 	� Krankheit ist keine Sache:  
Krankheit ist ein Prozess  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 111

Kapitel 7 	� Ein traumatisches Spannungsverhältnis:  
Bindung versus Authentizität  . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 124



Teil II: Die Verzerrung der menschlichen Entwicklung

Kapitel 8 	� Wer sind wir wirklich?  
Die menschliche Natur und die menschlichen 
Bedürfnisse  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 145

Kapitel 9 	� Ein stabiles oder brüchiges Fundament:  
Die unabdingbaren Bedürfnisse von Kindern  . . . .     	 154

Kapitel 10 	� Probleme an der Schwelle:  
Bevor wir auf die Welt kommen  . . . . . . . . . . . . . . .                	 169

Kapitel 11 	� Welche Wahl bleibt mir da schon?  
Die Geburt in einer schulmedizinisch geprägten  
Kultur  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 180

Kapitel 12 	� Gartenbau auf dem Mond:  
Untergrabene Elternschaft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 195

Kapitel 13 	� Das Gehirn wird in die falsche Richtung gedrängt: 
Sabotage der Kindheit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 216

Kapitel 14 	� Vorprogrammierte Krisen:  
Wie unsere Kultur unseren Charakter formt  . . . .     	 236

Teil III: �Den Begriff des Abnormen neu denken:  
Leiden als Anpassung

Kapitel 15 	� Nur nicht man selbst sein:  
Die Entlarvung der Mythen über Sucht  . . . . . . . . .          	 251

Kapitel 16 	� Wer zählt zu den Süchtigen?  
Eine neue Betrachtungsweise der Sucht  . . . . . . . .         	 266

Kapitel 17 	� Eine ungenaue Verortung unseres Schmerzes:  
Was wir bei psychischen Erkrankungen  
missverstehen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 278



Kapitel 18 	� Der Verstand kann Erstaunliches vollbringen:  
Vom Wahnsinn zum Sinn  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 298

Teil IV: Das Toxische in unserer Kultur 

Kapitel 19 	� Von der Gesellschaft zum Zellkern:  
Ungewissheit, Konflikte und Kontrollverlust  . . . .     	 323

Kapitel 20 	� Raub der menschlichen Seele:  
Vereinzelung und ihre Auswirkungen  . . . . . . . . . .           	 335

Kapitel 21 	� Es ist ihnen egal, ob es dich umbringt:  
Soziopathie als Strategie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 347

Kapitel 22 	� Das angegriffene Selbstwertgefühl:  
Wie ethnische und soziale Herkunft unter  
die Haut gehen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 362

Kapitel 23 	� Die Stoßdämpfer der Gesellschaft:  
Warum Frauen es schwerer haben  . . . . . . . . . . . . .              	 382

Kapitel 24 	� Wir empfinden ihren Schmerz:  
Unsere von Traumata geprägten Politiker  . . . . . . .        	 398

Teil V: Wege zur Ganzheit 

Kapitel 25 	� Alle Dinge werden vom Geist vorhergesehen:  
Die Möglichkeit der Heilung  . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 419

Kapitel 26 	� Vier Heilungsprinzipien und fünf Formen des 
Mitgefühls  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 434

Kapitel 27 	� Ein schreckliches Geschenk: Krankheit als 
Lehrmeisterin  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 453

Kapitel 28 	� Bevor der Körper Nein sagt:  
Erste Schritte auf dem Weg zum Selbst  . . . . . . . . .          	 473



Kapitel 29 	� Hinsehen heißt hinterfragen:  
Selbsteinschränkende Überzeugungen auflösen  . .   	 488

Kapitel 30 	� Von Feinden zu Freunden:  
Mit den Heilungshindernissen arbeiten  . . . . . . . .         	 497

Kapitel 31 	� Jesus im Tipi: Psychedelika und Heilung  . . . . . . . .         	 516

Kapitel 32 	� Mein Leben als etwas Wahres:  
Den Geist berühren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 533

Kapitel 33 	� Einen Mythos auflösen:  
Die Vision von einer gesünderen Gesellschaft  . . .    	 553

Danksagungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 573

Anmerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 577

Register  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 619



Einleitung
Warum Normalität ein Mythos ist
(Und warum das von Bedeutung ist)

»Die Tatsache, dass Millionen von Menschen die gleichen 
Laster haben, macht diese Laster noch nicht zu Tugenden; 
die Tatsache, dass sie so viele Irrtümer gemeinsam haben, 
macht diese Irrtümer noch nicht zu Wahrheiten; und die 
Tatsache, dass Millionen von Menschen die gleichen For-
men psychischer Störungen aufweisen, heißt nicht, dass 
diese Menschen gesund seien.«1

Erich Fromm, Wege aus einer kranken Gesellschaft

In einer Gesellschaft, die gesundheitsbesessener ist als jemals zuvor, 
ist lange nicht alles gut.

Gesundheit und Wohlergehen sind zu einer modernen Fixierung 
geworden. Eine milliardenschwere Industrie baut auf die ständigen 
mentalen und emotionalen – ganz zu schweigen von den finanziel-
len – Investitionen der Menschen, die endlos danach streben, besser 
zu essen, jünger auszusehen, länger zu leben, mehr Elan zu haben oder 
einfach an weniger Krankheitssymptomen zu leiden. Zeitschriften, 
Fernsehsendungen, allgegenwärtige Werbeanzeigen und die tägliche 
Informationsflut im Internet überschütten uns ständig mit »bahnbre-
chenden News zur Gesundheit«, die uns allesamt zu dieser oder jener 
Methode der Selbstverbesserung drängen wollen. Wir tun unser Bes-
tes, um Schritt zu halten: Wir nehmen Nahrungsergänzungsmittel ein, 
belegen Yogakurse, ändern immer wieder unsere Ernährung, zahlen 

15Einleitung



viel Geld für Gentests, befolgen Strategien zur Vorbeugung von Krebs 
oder Demenz und suchen ärztlichen Rat oder alternative Therapien 
für körperliche, mentale und seelische Krankheiten.

Und doch wird unsere kollektive Gesundheit immer schlechter.
Was geschieht da? Wie ist es zu verstehen, dass in unserer modernen 

Welt, auf dem Höhepunkt medizinischer Entwicklung und Genialität, 
nicht nur chronische körperliche Krankheiten, sondern auch psychische 
Störungen und Suchterkrankungen immer mehr zunehmen? Wie ist es 
möglich, dass uns das, wenn wir es überhaupt bemerken, nicht in eine 
größere Alarmbereitschaft versetzt? Wie sollen wir den vielen Leiden, 
von denen wir geplagt werden, vorbeugen und sie heilen, selbst wenn 
man akute Katastrophen wie die Corona-Pandemie außer Acht lässt?

Das Spektrum meiner 30-jährigen Tätigkeit als Arzt reichte von der 
Entbindung von Säuglingen bis hin zur Leitung einer Palliativstation. 
Dabei war ich immer wieder beeindruckt von den Zusammenhängen 
zwischen dem Individuum und dem sozialen und emotionalen Kontext, 
in dem sich unser Leben abspielt und aus dem sich Gesundheit oder 
Krankheit ergeben. Diese Neugier, oder sollte ich besser sagen: diese 
Faszination, hat mich mit der Zeit dazu gebracht, mich intensiv mit 
dem neuesten Stand der Wissenschaft zu beschäftigen. Sie zeigt solche 
Zusammenhänge auf elegante Weise auf. In meinen früheren Büchern 
habe ich einige dieser Zusammenhänge erforscht. Sie äußern sich bei 
bestimmten Erkrankungen wie der Aufmerksamkeitsdefizit-Hyperak-
tivitätsstörung (ADHS), Krebs- und Autoimmunerkrankungen aller 
Art sowie Suchterkrankungen. Ich habe darüber hinaus über die kind-
liche Entwicklung, die prägendste Zeit in unserem Leben, geschrieben.2 

In diesem Buch, Vom Mythos des Normalen, geht es um etwas viel 
Umfassenderes. Ich bin zu dem Schluss gekommen, dass hinter der 
gesamten Epidemie chronischer physischer und psychischer Krank-
heiten, die uns momentan plagt, etwas in unserer Kultur selbst nicht 
stimmt. Es trägt nicht nur zu den vielen Krankheiten bei, unter denen 
wir leiden, sondern auch, und das ist entscheidend, zu ideologisch blin-

16 Einleitung



den Flecken. Sie halten uns davon ab, unsere missliche Lage klar zu 
erkennen und, besser noch, etwas dagegen zu unternehmen. Diese 
blinden Flecken sind in unserer gesamten Kultur weit verbreitet, aber 
in einem tragisch hohen Maße in meiner eigenen Berufssparte zu fin-
den. Sie sind dafür verantwortlich, dass wir keine Ahnung haben, wie 
unsere Gesundheit und unser soziales und emotionales Leben zu-
sammenhängen.

Anders ausgedrückt: Chronische Krankheiten – ob psychischer oder 
physischer Natur – sind in hohem Maße ein Resultat oder ein Merk-
mal der bestehenden Umstände und keine Störung. Sie sind eine Folge 
unserer Lebensweise, kein mysteriöser Irrweg.

Spricht man von einer »toxischen Kultur«, kann sich das auf viele 
Dinge beziehen, zum Beispiel auf Umweltschadstoffe, die seit Beginn 
des Industriezeitalters so allgegenwärtig und der menschlichen Ge-
sundheit so abträglich sind. Von Asbestpartikeln bis hin zu enormen 
Mengen schädigendem Kohlendioxid: An realen, physischen Giftstof-
fen in unserer direkten Umgebung mangelt es wirklich nicht. Wir 
könnten »toxisch« auch in seinem modernen und populär-psycho-
logischen Sinn verstehen, wie es in der Verbreitung von Negativität, 
Misstrauen, Feindseligkeit und Polarisierung deutlich wird, die für die 
soziopolitische Gegenwart typisch sind. Wir können diese beiden Be-
deutungen natürlich in unsere Diskussion einbeziehen, aber ich ver-
wende den Begriff »toxische Kultur«, um etwas noch Umfassenderes 
und tiefer Verwurzeltes zu beschreiben: den gesamten Kontext aus so-
zialen Strukturen, Glaubenssystemen, Vermutungen und Werten, der 
uns umgibt und zwangsläufig jeden Aspekt unseres Lebens durchzieht.

Die Tatsache, dass sich unser soziales Leben auf unsere Gesund-
heit auswirkt, ist nicht neu, aber dieser Erkenntnis auch Beachtung 
zu schenken, war nie dringlicher erforderlich. Ich sehe darin das wich-
tigste und folgenreichste Gesundheitsrisiko unserer Zeit, das durch 
die Auswirkungen von zunehmendem Stress, Ungleichheit und die 
Klimakatastrophe, um nur einige Hauptfaktoren zu nennen, gefördert 

17Einleitung



wird. Unser Konzept von Wohlbefinden muss sich vom Individuellen 
zum Globalen – in jedem Sinne dieses Wortes – wandeln. Das trifft 
vor allem in unserem Zeitalter des globalisierten Kapitalismus zu, der, 
um es mit den Worten des Historikers und Kulturkritikers Morris Ber-
man auszudrücken, »zur totalen kommerziellen Umgebung geworden 
ist, die eine gesamte mentale Welt umfasst.«3 Angesichts der Einheit 
von Körper und Geist, die in diesem Buch besonders hervorgehoben 
werden soll, würde ich hinzufügen, dass er auch eine totale physiolo-
gische Umgebung ausmacht.

Meiner Meinung nach erzeugt unsere soziale und wirtschaftliche 
Kultur ihrem Wesen nach chronische Stressfaktoren. Sie untergraben 
das Wohlbefinden auf sehr ernsthafte Weise so zunehmend, wie wir 
es in den letzten Jahrzehnten beobachten konnten.

Ich halte folgenden Vergleich für hilfreich: Eine Kultur in einem 
Labor ist eine biochemische Nährlösung, die speziell zur Förderung 
der Entwicklung eines bestimmten Organismus hergestellt wird. Vo- 
rausgesetzt, die betreffenden Mikroorganismen sind zu Beginn ge-
sund und genetisch fit, ermöglicht eine passende und gut versorgte 
Kultur ihr glückliches, gesundes Wachstum und ihre Vermehrung. 
Wenn dieselben Mikroorganismen anfangen, in einem nie da gewe-
senen Ausmaß krank zu werden oder nicht mehr zu gedeihen, ist das 
entweder auf eine Verseuchung der Kultur zurückzuführen oder da-
rauf, dass die Nährlösung von Anfang an falsch war. In beiden Fäl-
len könnte man hier zu Recht von einer toxischen Kultur sprechen. 
Sie ist für die Lebewesen, die sie unterstützen soll, ungeeignet. Oder 
schlimmer noch: Sie gefährdet ihre Existenz. Mit menschlichen Ge-
sellschaften verhält es sich ebenso. Der Rundfunkmoderator, Aktivist 
und Autor Thom Hartmann sagt dazu: »Kultur kann gesund oder to-
xisch, nährend oder mörderisch sein.«4

Unter dem Gesichtspunkt des Wohlergehens ist unsere gegenwär-
tige Kultur – als Laborexperiment – eine globalisierte Demonstration 
dessen, was aus den Fugen geraten kann. Inmitten aufsehenerregen-

18 Einleitung



der wirtschaftlicher, technologischer und medizinischer Ressourcen 
führt sie dazu, dass zahllose Menschen an Krankheiten leiden, die 
durch Stress, Unwissenheit, Ungleichheit, Umweltzerstörung, Klima-
veränderungen, Armut und soziale Isolation hervorgerufen werden. 
Sie lässt zu, dass Millionen Menschen vor der Zeit an Krankheiten 
sterben, die wir verhindern könnten, oder an Entbehrungen, für de-
ren Beseitigung wir mehr als genug Ressourcen zur Verfügung haben.

In den Vereinigten Staaten, dem reichsten Land in der Geschichte 
der Welt und dem Epizentrum des globalisierten Wirtschaftssystems, 
leiden 60 Prozent der Erwachsenen an einer chronischen Störung wie 
Bluthochdruck oder Diabetes. Mehr als 40 Prozent weisen zwei oder 
mehr dieser Störungen auf.5 Nahezu 70 Prozent aller US-Amerikane-
rinnen und -Amerikaner nehmen mindestens ein Medikament, und 
mehr als die Hälfte zwei verschreibungspflichtige Medikamente ein.6 
In meinem eigenen Land, in Kanada, wird in wenigen Jahren fast die 
Hälfte aller Babyboomer an Bluthochdruck leiden, wenn der derzei-
tige Trend anhält.7 Bei Frauen ist ein unverhältnismäßig hoher An-
stieg von Autoimmunerkrankungen wie Multipler Sklerose (MS), die 
möglicherweise zu Behinderungen führen, zu verzeichnen.8 Bei jun-
gen Menschen scheinen Krebserkrankungen zuzunehmen, die nicht 
durch das Rauchen verursacht werden. Die Adipositas-Raten und die 
zahlreichen damit verbundenen Gesundheitsrisiken steigen in vielen 
Ländern, darunter Kanada, Australien und die USA, wo mehr als 30 
Prozent der Erwachsenen die Kriterien dafür erfüllen. Vor Kurzem hat 
Mexiko seinen nördlichen Nachbarn in dieser wenig beneidenswerten 
Kategorie überholt. Die Folge ist, dass stündlich bei achtunddreißig 
Mexikanern Diabetes diagnostiziert wird. Dank der Globalisierung 
holt Asien nun auf. »China ist mit schockierender Geschwindigkeit 
im Zeitalter der Fettleibigkeit angekommen«, berichtete Ji Chengye, 
ein Forscher auf dem Gebiet der Kindergesundheit.9

In der gesamten westlichen Welt nehmen die Diagnosen psychi-
scher Krankheiten bei Jugendlichen, Erwachsenen und älteren Men-

19Einleitung



schen stark zu. In Kanada sind Depression und Angststörungen die am 
rasantesten steigenden Diagnosen. Im Jahr 2019 litten mehr als fünf-
zig Millionen US-Amerikaner – mehr als 20 Prozent der erwachsenen 
US-Bevölkerung – an einer psychischen Erkrankung.10 In Europa sind 
den Autoren einer internationalen Studie neueren Datums zufolge 
psychische Störungen »zur größten gesundheitlichen Herausforde-
rung des 21. Jahrhunderts geworden.«11 Millionen nordamerikanischer 
Kinder und Jugendlicher werden mit Stimulanzien, Antidepressiva 
und sogar antipsychotischen Medikamenten behandelt. Deren lang-
fristige Auswirkungen auf ein Gehirn, das sich noch in der Entwick-
lung befindet, sind noch nicht bekannt. Die chemische Kontrolle der 
Gehirne und des Verhaltens junger Menschen ist ein gefährliches so-
ziales Experiment. Eine ernüchternde Schlagzeile auf der Webseite 
von ScienceAlert aus dem Jahr 2019 spricht für sich: »In den USA 
schießt die Zahl der Selbstmordversuche von Kindern in die Höhe, 
und niemand weiß warum.«12 Im Vereinigten Königreich ist die Lage 
ähnlich erschreckend. Der Guardian berichtete im September 2019: 
»Britische Universitäten erleben eine Flut von Angstzuständen, psy-
chischen Zusammenbrüchen und Depressionen unter Studieren-
den.«13 Mit der zunehmenden Globalisierung halten solche Leiden, 
die bisher in »entwickelten« Ländern zu finden sind, Einzug in neue 
Gegenden der Welt. So gibt ADHS bei Kindern zum Beispiel in China 
»zunehmend Anlass zur Sorge für die öffentliche Gesundheit«.14

Die Klimakatastrophe, von der wir bereits betroffen sind, bringt 
eine völlig neue Gefahr für unsere Gesundheit mit sich, eine – wenn 
das überhaupt möglich ist – vergrößerte Version der existenziellen 
Bedrohung, die seit Hiroshima von einem Atomkrieg ausgeht. »Die 
Sorge über den Klimawandel ist verknüpft mit jungen Menschen, die 
das Gefühl haben, keine Zukunft zu haben, und dass die Menschheit 
dem Untergang geweiht ist«, stellten die Autorinnen und Autoren 
einer Studie fest, die im Jahr 2021 unter mehr als zehntausend Perso-
nen in 42 Ländern eine Meinungsumfrage durchführten. Neben dem 

20 Einleitung



Gefühl, von Regierungen und Erwachsenen verraten und verlassen 
worden zu sein, seien eine derartige Mutlosigkeit und Hoffnungslo-
sigkeit »chronische Stressfaktoren, die schwerwiegende, lang anhal-
tende und zunehmend negative Auswirkungen auf die psychische Ge-
sundheit von Kindern und jungen Menschen haben werden.«15

Wären wir selbst an der Stelle der Organismen in dem Laborbei-
spiel, würden diese und andere Anzeichen unmissverständlich da- 
rauf hinweisen, dass wir in einer toxischen, schädlichen Kultur leben. 
Schlimmer noch, wir haben uns an vieles, das uns zu schaffen macht, 
gewöhnt – oder vielleicht sollte man besser sagen akkulturiert. Es ist, 
in Ermangelung eines besseren Wortes, normal geworden.

In der medizinischen Praxis bezeichnet das Wort »normal« unter 
anderem den Zustand, den wir Ärzte anstreben: eine Grenzziehung 
zwischen Gesundheit und Krankheit. Bei der Anwendung von Be-
handlungen oder Medikamenten sind »normale Werte« und eine 
»normale Funktionsweise« unser Ziel. Darüber hinaus messen wir 
Erfolg oder Misserfolg an statistischen Normen. Wir versichern be-
sorgten Patienten, dieses Symptom oder jene Nebenwirkung seien 
völlig normal, sozusagen »zu erwarten gewesen«. All dies sind spe-
zielle und zulässige Verwendungen des Wortes, die dazu dienen, Si-
tuationen realistisch einzuschätzen, damit wir unsere Bemühungen 
auf unser Ziel ausrichten können.

Der Titel dieses Buches bezieht sich nicht auf diese Bedeutungen 
von »normal«, sondern auf eine heimtückischere Auslegung, die uns 
ganz und gar nicht zu einer gesünderen Zukunft verhelfen, sondern 
sie, im Gegenteil, verhindern wird.

In guten wie in schlechten Zeiten haben wir Menschen eine beson-
dere Gabe, uns vor allem dann an etwas zu gewöhnen, wenn Verände-
rungen schrittweise stattfinden. Das neumodische Verb »normalisie-
ren« bezieht sich auf den Mechanismus, durch den etwas, das von der 
Norm abgewichen ist, so normal wird, dass es unserem Radar entgeht. 
Auf gesellschaftlicher Ebene bedeutet »normal« oft: Hier ist nichts zu 

21Einleitung



erkennen, alle Systeme funktionieren planmäßig, weitere Untersu-
chungen sind nicht erforderlich.

Die Wahrheit sieht meiner Meinung nach völlig anders aus.
Der verstorbene Autor und Essayist David Foster Wallace, ein 

Meister der Sprache, hat einmal eine Festrede mit einer amüsanten 
Parabel begonnen, die das Problem mit der Normalität gut veran-
schaulicht. In der Geschichte geht es um zwei Fische, die im Wasser 
einem älteren Artgenossen begegnen, der sie freundlich grüßt: »›Mor-
gen, Jungs. Wie ist das Wasser?‹ Die beiden jungen Fische schwimmen 
eine Weile weiter, bis schließlich einer von ihnen zum anderen sagt: 
›Was zum Teufel ist Wasser?‹« Wallace wollte, dass seine Zuhörer da-
rüber nachdachten, dass »die offensichtlichsten, allgegenwärtigsten 
und wichtigsten Realitäten oft diejenigen sind, die am schwersten zu 
sehen und zu formulieren sind«. Oberflächlich betrachtet, räumte er 
ein, mag das wie eine »banale Plattitüde« klingen, aber »in den alltäg-
lichen Schützengräben des Erwachsenendaseins können banale Plat-
titüden Leben oder Tod bedeuten«.

Er hätte die These dieses Buches formulieren können. Tatsächlich ist 
das Leben, und der Tod, einzelner Menschen – seine Qualität und in 
vielen Fällen seine Dauer – eng mit den Aspekten der modernen Ge-
sellschaft verbunden, die »am schwersten zu sehen und zu formulie-
ren sind«. Es geht um Phänomene, die, wie das Wasser für die Fische, 
zu gewaltig und zu nah sind, um überhaupt wahrgenommen zu wer-
den. Anders ausgedrückt: Die Elemente des täglichen Lebens, die uns 
als normal erscheinen, sind genau die, die unbedingt von uns über-
prüft werden sollten. Genau dies ist mein zentrales Anliegen. Folglich 
ist es mein wichtigstes Ziel, einen neuen Weg zu finden, diese Phä-
nomene zu sehen und zu diskutieren, indem wir sie aus den Kulissen 
und auf die Bühne holen, um die dringend erforderlichen Lösungen 
schneller zu finden.

Ich werde Argumente dafür aufzeigen, dass vieles von dem, was in 
unserer Gesellschaft als normal gilt, weder gesund noch natürlich ist. 

22 Einleitung



Außerdem werde ich zeigen, dass Normalität in der modernen Gesell-
schaft häufig die Anpassung an Anforderungen bedeutet, die in Bezug 
auf unsere naturgegebenen Bedürfnisse zutiefst anormal sind – das 
heißt ungesund und schädlich auf körperlicher, geistiger und sogar 
spiritueller Ebene.

Wir sollten viele Krankheiten nicht als grausame Wendungen des 
Schicksals oder boshafte Mysterien sehen, sondern eher als eine er-
wartete und deshalb normale Konsequenz anormaler, unnatürlicher 
Umstände. Das würde sich auf revolutionäre Weise auf unseren Um-
gang mit unserer Gesundheit auswirken. Die kranken Körper und 
Seelen würden nicht länger als Ausdruck eines individuellen Krank-
heitsbildes angesehen, sondern als lebendes Alarmsignal. Sie würden 
unsere Aufmerksamkeit dorthin lenken, wo unsere Gesellschaft aus 
dem Ruder gelaufen ist. Dorthin, wo unsere derzeit herrschenden Ge-
wissheiten und Vermutungen rund um die Gesundheit in Wirklichkeit 
Fiktion sind. Würde man sie klar erkennen, würden sie uns vielleicht 
auch Hinweise darauf geben, was getan werden müsste, um die Rich-
tung zu ändern und eine gesündere Welt zu schaffen.

Weitaus mehr als der Mangel an technologischem Wissen, aus-
reichenden finanziellen Mitteln oder neuen Erkenntnissen ist die 
verzerrte Vorstellung von Normalität in unserer Kultur die größte 
Hemmschwelle für eine gesündere Welt. Sie hält uns sogar davon ab, 
das zu beachten, was wir bereits wissen. Ihre verschleiernde Wirkung 
ist auf dem Gebiet besonders ausgeprägt, auf dem ein klarer Blick am 
nötigsten wäre: in der Medizin.

Dem heutigen medizinischen Modell liegt eine scheinbar wissen-
schaftliche Überzeugung zugrunde, die in gewisser Weise mehr einer 
Ideologie als empirischem Wissen ähnelt. Daher unterläuft ihr ein 
doppelter Fehler: Es reduziert komplizierte Ereignisse auf ihre Biolo-
gie und trennt den Körper vom Geist. Es befasst sich fast ausschließ-
lich mit dem einen oder dem anderen und bringt kein Verständnis für 
die grundlegende Einheit der beiden auf. Dieses Versäumnis erklärt 

23Einleitung



weder die unbestritten fantastischen Errungenschaften der Medizin 
für nichtig noch die guten Absichten so vieler Menschen, die sie prak-
tizieren. Aber es schränkt die guten Dinge, die die Medizin bewirken 
könnte, stark ein.

Eine der hartnäckigsten und verheerendsten Unterlassungen, die 
unsere Gesundheitssysteme behindert, ist – entweder aus Nichtwissen 
oder echtem, aktivem Ignorieren – die Ignoranz dessen, was die Wis-
senschaft bereits bewiesen hat. Ein typisches Beispiel sind die zahlrei-
chen und zunehmenden Belege dafür, dass menschliche Wesen nicht in 
einzelne Organe und Systeme zerlegt werden können, nicht einmal in 
»Geist« und »Körper«. Alles in allem war die medizinische Welt nicht 
gewillt oder nicht in der Lage, diese Belege zu verarbeiten. Sie konnte 
ihre Vorgehensweise nicht anpassen. Die neueren wissenschaftlichen 
Erkenntnisse – von denen viele vom Konzept her nicht allzu neu sind – 
müssen ihren Weg in das Medizinstudium erst noch finden. Also tap-
pen viele wohlwollende Ärzte weiterhin im Dunkeln. Viele von ihnen 
müssen sich die Zusammenhänge am Ende selbst erschließen.

Für mich begann das Herstellen von Zusammenhängen vor einigen 
Jahrzehnten: Ich stellte meinen Patientinnen und Patienten aufgrund 
einer Vermutung nicht nur die üblichen trockenen medizinischen Fra-
gen zu ihren Symptomen und ihrer Krankheitsgeschichte. Ich befragte 
sie stattdessen auch nach dem größeren Kontext: ihrem Leben. Ich 
bin dankbar für alles, was diese Männer und Frauen mich gelehrt ha-
ben – durch ihr Leben und Sterben, durch ihr Leiden und ihre Gene-
sung sowie durch die Geschichten, die sie mit mir teilten. Der Kern des 
Ganzen deckt sich völlig mit den wissenschaftlichen Erkenntnissen: 
Gesundheit und Krankheit sind keine zufälligen Zustände eines be-
stimmten Körpers oder Körperteils. Sie sind vielmehr Ausdruck eines 
gesamten gelebten Lebens, eines Lebens, das wiederum nicht losgelöst 
verstanden werden kann: Es wird von einem Netzwerk aus Umstän-
den, Beziehungen, Ereignissen und Erfahrungen beeinflusst – oder, 
besser noch, es entsteht daraus.

24 Einleitung



Natürlich haben wir allen Grund, nicht nur die erstaunlichen medi-
zinischen Errungenschaften der letzten beiden Jahrhunderte zu feiern, 
sondern auch die unermüdliche Kraft und intellektuelle Brillanz derje-
nigen, deren Arbeit zu enormen Fortschritten in vielen Bereichen der 
menschlichen Gesundheit geführt hat. Um nur ein Beispiel zu nen-
nen: Kinderlähmung. Eine grauenhafte Krankheit, die noch vor zwei 
oder drei Generationen zahllose Kinder tötete oder verstümmelte, ist 
nach Angaben des US-Centers for Disease Control and Prevention 
(CDC) seit 1988 um mehr als 99 Prozent zurückgegangen. Heute ha-
ben die meisten Kinder vermutlich noch nie von dieser Krankheit ge-
hört.16 Selbst die jüngere HIV-Epidemie wurde für Erkrankte in einem 
relativ kurzen Zeitraum von einem Todesurteil zu einer kontrollier-
baren chronischen Krankheit – zumindest für diejenigen mit Zugang 
zu den richtigen Behandlungsmethoden. Und so verheerend die Co-
rona-Pandemie bis jetzt auch war, kann die schnelle Entwicklung von 
Impfstoffen als Triumph der modernen Wissenschaft und Medizin 
angesehen werden.

Das Problem mit solchen guten Nachrichten ist, dass sie der be-
ruhigenden Überzeugung Nahrung geben, dass wir, im Großen und 
Ganzen, Fortschritte in Richtung eines gesünderen Lebensstandards 
machen. Deshalb verharren wir in einer falschen Passivität. Die Rea-
lität sieht ganz anders aus. Wir sind weit davon entfernt, uns den der-
zeitigen gesundheitlichen Herausforderungen zu stellen. Wir halten 
mit den meisten von ihnen kaum Schritt. Das Beste, das wir tun kön-
nen, ist häufig, die Symptome zu lindern, ob chirurgisch, mit Medika-
menten oder beidem. So willkommen medizinische Durchbrüche auch 
sein mögen und so fruchtbar Forschung sein kann – das grundlegende 
Problem ist kein Mangel an Fakten, Technologie oder Techniken, son-
dern eine veraltete Sichtweise, die nicht erklären kann, was wir sehen. 
Mein Ziel ist es, eine neue Perspektive aufzuzeigen, die meiner An-
sicht nach enorme Möglichkeiten für einen gesünderen Weg mit sich 
bringt: eine neue Vision von Normalität, die das Beste in uns fördert.

25Einleitung



Der Aufbau dieses Buches folgt den konzentrischen Kreisen von 
Ursache, Verbindung und Folgen, die beeinflussen, wie gesund oder 
ungesund wir sind. Wir beginnen im Inneren auf der Ebene der Bio-
logie des Menschen. Dann untersuchen wir die engen Beziehungen, 
innerhalb derer sich unsere Körper, unsere Gehirne und unsere Per-
sönlichkeiten entwickeln. Schließlich bewegen wir uns nach außen, 
zu den Makrodimensionen unserer kollektiven Existenz, das heißt, 
zu den sozioökonomischen und den politischen Ebenen. Ich werde 
aufzeigen, wie eng unsere körperliche und geistige Gesundheit mit 
dem verwoben ist, wie wir uns fühlen, wie wir uns selbst und die Welt 
wahrnehmen oder über sie denken. Darüber hinaus wird es darum 
gehen, wie das Leben unsere nicht verhandelbaren menschlichen Be-
dürfnisse erfüllt oder nicht. Da traumatische Erlebnisse eine grund-
legende Erfahrungsebene des modernen Lebens sind, die weitgehend 
ignoriert oder falsch verstanden wird, beginne ich mit einer Arbeits-
definition, um eine Basis für alles Folgende zu schaffen.

Meine Aufgabe ist es, in jeder Phase den Schleier des Allgemein-
wissens und der herkömmlichen Denkweisen zu lüften und dabei zu 
berücksichtigen, was die Wissenschaft und aufmerksames Beobachten 
uns lehren. Mein Ziel ist es, Licht in die Mythen zu bringen, die dazu 
beitragen, dass wir im Status quo verharren. Wie in meinen früheren 
Büchern auch, werden die Wissenschaft und ihre Auswirkungen auf 
die Gesundheit anhand von Geschichten aus dem echten Leben und 
Fallstudien von Menschen verdeutlicht, die so großzügig waren, ei-
nige ihrer Erfahrungen mit mir zu teilen. Sie reichen von wenig über-
raschend bis wahrhaftig unglaublich, von herzzerreißend bis inspi-
rierend.

Ja, inspirierend. Denn es gibt eine erfreuliche Begleiterscheinung all 
dieser schwierigen Neuigkeiten. Wenn wir nüchtern betrachten kön-
nen, was wir in unserer Kultur in Bezug auf Gesundheit und Krank-
heit zur Norm erklärt haben, und uns klarmachen, dass diese Dinge 
im Grunde genommen nicht beabsichtigt oder vorherbestimmt sind, 

26 Einleitung



ergibt sich die Möglichkeit, zu dem zurückzukehren, was die Na-
tur schon immer für uns geplant hat. Daher das Wort »Heilung« im 
Untertitel dieses Buches. In seinem Ursprung bedeutet es »Rückkehr 
zur Ganzheit«. Wenn wir beschließen, die Dinge so zu sehen, wie sie 
sind, kann der Heilungsprozess beginnen. Diese Aussage enthält kein 
Versprechen auf eine Wunderheilung, sondern schlicht die Erkenntnis, 
dass wir alle bislang ungeahnte Möglichkeiten des Wohlergehens in 
uns tragen. Diese Möglichkeiten zeigen sich dann, wenn wir den irre-
führenden Mythen17 über Normalität, an die wir uns gewöhnt haben, 
ins Auge sehen und sie entlarven. Wenn das für uns als Individuen 
zutrifft, muss es auch für uns als Spezies zutreffen.

Es gibt keine Garantie auf Heilung, aber sie ist verfügbar. Man 
kann, ohne zu übertreiben, sagen, dass sie an diesem Punkt der Ge-
schichte der Erde auch erforderlich ist. Alles, was ich im Laufe der 
Jahre gesehen und gelernt habe, gibt mir die Zuversicht, dass wir dazu 
in der Lage sind.

27Einleitung





Teil I 

Die vernetzte  
Natur  
des Menschen



Ein nach einem Foto aus dem Jahr 1944 (oben links auf dem Gemälde zu sehen) von meiner 
Frau Rae gemaltes Bild zeigt mich im Alter von drei Monaten mit meiner Mutter Judith. Der 
gelbe Stern, den sie trägt, ist das Kennzeichen der Schande, das Juden in Ungarn wie auch 
in anderen von den Nazis besetzten Gebieten tragen mussten. Rae fängt den verstörten 
Blick und die Angst in meinen Kinderaugen eindrucksvoll ein. Acryl auf Leinwand,  
101,6 × 76,2 cm, 1997, www.raemate.com

http://www.raemate.com
http://www.raemate.com


Kapitel 1 
Der letzte Ort, an dem man sein will 
Facetten des Traumas

»Ein von traumatischen Erfahrungen gänzlich unberühr-
ter Lebensweg ist kaum vorstellbar – und die meisten 
Menschen wissen nicht, wie sie mit dem Trauma umgehen 
sollen.«
Mark Epstein, Psychiater, buddhistischer Meditationslehrer und Autor,  
The Trauma of Everyday Life 

Stellen Sie sich Folgendes vor: Im zarten Alter von 71 Jahren, sechs Jahre 
vor dem Schreiben dieser Zeilen, komme ich von einem Vortrag in Phi-
ladelphia zurück nach Vancouver. Der Vortrag war ein Erfolg, die Zu-
hörerschaft war begeistert, meine Botschaft über die Auswirkungen von 
Sucht und Traumata auf das Leben der Menschen wurde positiv aufge-
nommen. Ich bin mit unerwartetem Komfort gereist, da ich dank einer 
Gefälligkeit von Air Canada ein Upgrade in die Business-Class bekom-
men habe. Beim Landeanflug auf Vancouver mit einem vom Meer bis 
zum Himmel makellosen Panorama sitze ich in kindlicher Seligkeit in 
meiner Ecke und strahle – erfüllt von dem Gefühl, alles richtig gemacht 
zu haben. Als wir nach der Landung zum Gate rollen, leuchtet eine SMS 
von meiner Frau Rae auf dem kleinen Bildschirm meines Handys auf: 
»Tut mir leid, ich bin noch zu Hause. Willst du trotzdem, dass ich dich 
abhole?« Ich werde ganz starr und alle Zufriedenheit verwandelt sich 
augenblicklich in Wut. »Schon gut«, diktiere ich schroff in das Telefon. 
Verbittert steige ich aus, gehe durch den Zoll und nehme ein Taxi nach 

31Der letzte Ort, an dem man sein will



Hause, von Tür zu Tür eine Fahrt von zwanzig Minuten. (Ich gehe davon 
aus, dass die Lesenden das Buch bereits in mitfühlender Empörung über 
die Demütigung des Autors fest umklammert halten.) Als ich Rae sehe, 
knurre ich ein Hallo, das mehr Vorwurf als Begrüßung ist, würdige sie 
aber kaum eines Blickes. Tatsächlich nehme ich in den nächsten vier-
undzwanzig Stunden selten Blickkontakt auf. Wenn sie mich anspricht, 
gebe ich kaum mehr als ein kurzes, monotones Grunzen von mir. Mein 
Blick ist abgewandt, der obere Teil meines Gesichts ist angespannt und 
starr, mein Kiefer ist permanent verkrampft.

Was ist nur los mit mir? Ist das die Reaktion eines reifen Erwach-
senen in seinem achten Lebensjahrzehnt? Nur dem Anschein nach. In 
solchen Momenten ist nur wenig vom erwachsenen Gabor im Spiel. 
Der Großteil ist in den Fängen der fernen Vergangenheit verhaftet, am 
Anfang meines Lebens. Diese körperlich-emotionale Zeitverzerrung, 
die mich daran hindert, den Moment im Hier und Jetzt zu erleben, ist 
eine der Hinterlassenschaften des Traumas. Von diesem Thema sind 
zahllose Menschen unseres Kulturkreises betroffen. Es ist so tief ver-
borgen, dass viele von uns nicht wissen, dass es da ist.

Das aus dem Griechischen stammende Wort »Trauma« bedeutet 
»Wunde«. Ob wir uns dessen bewusst sind oder nicht: Es sind unsere 
emotionalen Wunden oder die Art und Weise, wie wir mit ihnen um-
gehen, die einen Großteil unseres Handelns diktieren. Sie beeinflussen 
unsere sozialen Verhaltensmuster und prägen unser Weltbild. Sie kön-
nen sogar Einfluss darauf nehmen, ob wir in den wichtigsten Fragen 
unseres Lebens überhaupt zu rationalem Denken fähig sind oder nicht. 
Bei vielen von uns zeigen sich diese Wunden in unseren engsten Part-
nerschaften und verursachen allerlei Unheil in unseren Beziehungen.

Im Jahr 1889 beschrieb der bahnbrechende französische Psychologe 
Pierre Janet das traumatische Gedächtnis zum ersten Mal als »auto-
matisierte Aktionen und Reaktionen, Empfindungen und Geisteshal-
tungen ..., die in Form von viszeralen Empfindungen wiedergegeben 
und nachgespielt werden.«1 Im gegenwärtigen Jahrhundert schrieb 

32 Teil I   Die vernetzte Natur des Menschen



der renommierte Psychotraumatologe und Heiler Peter Levine, dass 
bestimmte Belastungen des Organismus »das biologische, psychische 
und soziale Gleichgewicht einer Person in einem solchen Ausmaß be-
einträchtigen können, dass die Erinnerung an ein bestimmtes Ereig-
nis alle darauffolgenden Erfahrungen beeinflusst und überschattet und 
so die Wertschätzung des gegenwärtigen Moments vereitelt«.2 Levine 
nennt das »die Tyrannei der Vergangenheit«.

In meinem Fall findet sich die Quelle meiner feindseligen Reaktion 
auf Raes Nachricht in einem Tagebuch. Meine Mutter hat es während 
meiner ersten Jahre im Budapest der Kriegs- und Nachkriegszeit in 
fast unleserlichem Gekrakel und nur sporadisch geführt. Nachfolgend 
übersetze ich ihren Eintrag vom 8. April 1945, als ich vierzehn Monate 
alt war, aus dem Ungarischen:

Lieber kleiner Mann, erst nach vielen langen Monaten nehme ich 
wieder den Stift in die Hand, um dir kurz die unsagbaren Schre-
cken einer Zeit zu skizzieren, deren Einzelheiten ich dir erspa-
ren will ... Es war am 12. Dezember, als uns die Pfeilkreuzler3 in 
das eingezäunte Budapester Ghetto trieben, aus dem wir nur mit 
größter Mühe entkamen und in einem von der Schweiz geschütz-
ten Haus Zuflucht fanden. Von dort aus schickte ich dich nach 
zwei Tagen fort. Eine völlig Fremde brachte dich zu deiner Tante 
Viola, weil ich einsehen musste, dass dein kleiner Organismus die 
Lebensbedingungen in diesem Haus unmöglich ertragen konnte. 
Nun begannen die furchtbarsten fünf oder sechs Wochen meines 
Lebens, in denen ich dich nicht sehen konnte.

Dank der Güte und des Mutes der unbekannten Christin habe ich 
überlebt. Meine Mutter vertraute mich ihr auf der Straße an und sie 
brachte mich zu Verwandten, die unter relativ sicheren Bedingungen 
versteckt lebten. Nachdem die sowjetische Armee die Deutschen in 

33Der letzte Ort, an dem man sein will



die Flucht geschlagen hatte, kam ich wieder zu meiner Mutter – und 
sah sie mehrere Tage lang nicht einmal an.

Einer der großen britischen Psychiater und Psychologen des  
20. Jahrhunderts, John Bowlby, war mit derartigem Verhalten bestens 
vertraut. Er bezeichnete es als Ablösung (detachment). In seiner Klinik 
beobachtete er zehn kleine Kinder, die aufgrund unkontrollierbarer 
Umstände eine längere Trennung von ihren Eltern erdulden mussten. 
»Bei der ersten Begegnung mit der Mutter nach tage- oder wochen-
langer Abwesenheit zeigte jedes der Kinder einen gewissen Grad an 
Ablösung«, stellte Bowlby fest. »Zwei Kinder schienen die Mutter 
nicht zu erkennen. Die anderen acht wandten sich ab oder gingen so-
gar von ihr weg. Die meisten von ihnen weinten entweder oder wa-
ren den Tränen nahe, bei einigen war der Gesichtsausdruck abwech-
selnd weinerlich und ausdruckslos.«4 Es mag unlogisch erscheinen, 
aber diese reflexartige Ablehnung der liebenden Mutter ist eine An-
passung: »Es hat mich so verletzt, dass du mich verlassen hast«, sagt 
der Verstand des kleinen Kindes, »dass ich mich nicht wieder mit dir 
verbinden will. Ich kann mich diesem Schmerz nicht noch einmal aus-
setzen.« Bei vielen Kindern – und ich war mit Sicherheit eines von ih-
nen – verankern sich frühe Reaktionen wie diese im Nervensystem, 
im Geist und im Körper. Sie beeinträchtigen zukünftige Beziehungen. 
Sie tauchen im Laufe des Lebens als Reaktion auf jedes Ereignis auf, 
das dem ursprünglichen Erlebnis auch nur annähernd ähnelt – oft 
ohne dass man sich an die auslösenden Umstände erinnern könnte. 
Meine bockige und defensive Reaktion auf Rae signalisierte, dass alte, 
in der Kindheit programmierte, emotionale Schaltkreise in den Tiefen 
meines Gehirns die Regie übernommen hatten – während die ratio-
nalen, besonnenen, selbstregulierenden Teile offline gegangen waren.

»Alle Traumata sind präverbal«, schrieb der Psychiater Bessel van 
der Kolk.5 Seine Aussage ist in zweierlei Hinsicht zutreffend. Erstens 
werden uns die psychischen Wunden, die wir erleiden, oft zugefügt, 
bevor unser Gehirn irgendeine Art von verbalem Narrativ formulieren 

34 Teil I   Die vernetzte Natur des Menschen



kann – so wie in meinem Fall. Zweitens: Selbst nachdem wir sprach-
fähig geworden sind, hinterlassen manche Wunden Spuren in Regio-
nen unseres Nervensystems, die nichts mit Sprache oder Begrifflich-
keiten zu tun haben. Dazu gehören natürlich Teile des Gehirns, aber 
auch des übrigen Körpers. Sie sind in Regionen von uns gespeichert, 
zu denen Worte und Gedanken keinen direkten Zugang haben – man 
könnte diese Ebene der traumatischen Kodierung auch als »subverbal« 
bezeichnen. Peter Levine erklärt es folgendermaßen: »Die bewusste 
explizite Erinnerung ist nur die sprichwörtliche Spitze eines sehr tie-
fen und mächtigen Eisbergs. Sie deutet die unterirdischen Schichten 
erster impliziter Erfahrungen, die uns in einer Weise bewegen, die der 
bewusste Verstand nur andeutungsweise erahnen kann, lediglich an.«6

Was nicht unerwähnt bleiben sollte: Meine Frau würde es nicht ak-
zeptieren, wenn ich die ganze Schuld für meinen Wutanfall, der von 
dem kleinen Ankunftsdebakel ausgelöst wurde, auf Nazis, Faschisten 
und mein Kindheitstrauma schieben würde. Ja, die Vorgeschichte ver-
dient Mitgefühl und Verständnis – und beides habe ich bei ihr im Über-
fluss bekommen –, aber irgendwann kommt der Punkt, an dem »Hit-
ler ist schuld« einfach nicht mehr zieht. Verantwortung kann und muss 
übernommen werden. Nach vierundzwanzig Stunden kalter Schulter 
hatte Rae genug. »Oh, hör schon auf«, sagte sie. Und das tat ich auch – 
ein Anzeichen für Fortschritt und relative Reife meinerseits. Früher 
hätte ich Tage oder länger gebraucht, um »aufzuhören«. Um meinen 
Ärger herunterzuschlucken und mein Inneres aufzutauen, meine Miene 
zu lockern, meine Stimme weicher klingen zu lassen und meinen Blick 
bereitwillig und liebevoll meiner Lebenspartnerin zuzuwenden.

»Mein Problem ist, dass ich mit jemandem verheiratet bin, der mich 
versteht«, habe ich schon oftmals gemurrt – nur zum Teil im Scherz. 
In Wahrheit ist es natürlich ein großer Segen für mich, mit jemandem 
mit gesunden Grenzen verheiratet zu sein, der mich sieht, wie ich bin, 
und der keinerlei Lust hat, die Last meiner langen und ungeplanten 
Besuche in der fernen Vergangenheit zu tragen.

35Der letzte Ort, an dem man sein will



Was Traumata sind und was sie bewirken

Traumatische Prägungen sind weiter verbreitet, als uns bewusst ist. 
Das mag verwunderlich klingen, denn »Trauma« ist in unserer Gesell-
schaft zu einer Art Schlagwort geworden. Es besitzt eine Reihe um-
gangssprachlicher Bedeutungen, die seine eigentliche Bedeutung ver-
wässern. Eine klare und umfassende Definition ist geboten, und zwar 
insbesondere im gesundheitlichen Bereich, aber auch in praktisch allen 
anderen gesellschaftlichen Belangen, da die unterschiedlichen Lebens-
bereiche eng miteinander verknüpft sind.

Die übliche Vorstellung von Traumata beschwört Bilder von katas-
trophalen Ereignissen herauf: Orkane, Missbrauch, grobe Vernach-
lässigung und Krieg. Das hat den unbeabsichtigten und irreführenden 
Effekt, dass Traumata in den Bereich des Abnormalen, Unüblichen, 
Außergewöhnlichen verwiesen werden. Wenn es eine spezielle 
Gruppe von Menschen gibt, die wir als »traumatisiert« bezeichnen, 
muss das bedeuten, dass die meisten von uns es nicht sind. Damit 
schießen wir weit am Ziel vorbei. Traumata durchdringen unsere ge-
samte Kultur: vom individuellen Erleben über soziale Beziehungen bis 
hin zu Bereichen wie Erziehung, Bildung, Popkultur, Wirtschaft und 
Politik. Tatsächlich wäre jemand, der nicht von einer traumatischen Er-
fahrung geprägt ist, ein Sonderfall in unserer Gesellschaft. Wir wür-
den der Sache näherkommen, wenn wir fragen würden: Wo lässt sich 
jeder von uns im breiten und erstaunlich umfassenden Traumaspek-
trum verorten? Welche der zahlreichen Auswirkungen traumatischer 
Erfahrungen hat jeder von uns (fast) sein ganzes Leben lang mit sich 
herumgetragen? Wie haben sie sich ausgewirkt? Welche Möglichkei-
ten würden sich eröffnen, wenn wir uns ihnen annähern, vielleicht so-
gar mit ihnen vertraut werden würden?

An erster Stelle steht eine grundlegendere Frage: Was ist ein Trauma? 
Für mich ist ein »Trauma« eine psychische Wunde, ein dauerhafter 
Bruch oder ein Riss im Selbst aufgrund belastender oder verletzender 

36 Teil I   Die vernetzte Natur des Menschen



Ereignisse. Nach dieser Definition ist mit Trauma in erster Linie das ge-
meint, was sich infolge schwieriger oder schmerzhafter Ereignisse im 
Inneren eines Menschen abspielt – nicht aber die Ereignisse selbst. »Ein 
Trauma ist nicht das, was einem zustößt, sondern das, was in einem vor-
geht«, so möchte ich es formulieren. Denken Sie an einen Autounfall, 
bei dem sich jemand eine Gehirnerschütterung zuzieht: Der Unfall ist 
das, was passiert ist – die Verletzung ist das, was bleibt. Gleichermaßen 
ist ein Trauma eine psychische Verletzung. Es bleibt noch lange nach 
dem auslösenden Ereignis in unserem Nervensystem, unserem Geist 
und unserem Körper zurück und kann jederzeit wieder Schmerzen ver-
ursachen. Es besteht aus einem Geflecht von Widrigkeiten, das sich aus 
der Wunde selbst und den zurückbleibenden Lasten zusammensetzt, 
die unsere Verletzung unserem Körper und unserer Seele aufbürdet: 
Sie beschert uns unverarbeitete Emotionen; sie schreibt uns Bewälti-
gungsstrategien vor; wir leben tragische, dramatische oder neurotische 
Verhaltensmuster aus – unwissentlich, aber unweigerlich. Nicht zuletzt 
verlangt all das unserem Körper einen Tribut ab.

Wenn eine Wunde nicht von selbst heilt, gibt es zwei Möglichkei-
ten: Sie kann entweder offen bleiben oder, was häufiger der Fall ist, 
durch eine dicke Schicht Narbengewebe ersetzt werden. Als offene 
Wunde ist sie eine permanente Leidensquelle und eine Stelle, an der 
wir selbst durch den kleinsten Reiz immer wieder verletzt werden 
können. Sie zwingt uns zu ständiger Wachsamkeit – sozusagen zur 
ständigen Pflege unserer Wunden. Sie schränkt uns in unserer Fähig-
keit ein, uns flexibel zu bewegen und zuversichtlich zu handeln, um 
nicht erneut verletzt zu werden. Die Narbe ist die bessere Alternative, 
denn sie bietet Schutz und hält das Gewebe zusammen. Aber sie hat 
auch Nachteile: Sie ist straff, hart, unbeweglich und wachstumsunfä-
hig. Sie ist ein tauber Fleck. Das ursprüngliche gesunde, lebendige Ge-
webe wird nicht regeneriert.

Ob offene Wunde oder Narbe, ein ungelöstes Trauma ist eine Ver-
engung des Selbst, sowohl physisch als auch psychisch. Es hemmt 

37Der letzte Ort, an dem man sein will



unsere angeborenen Fähigkeiten und erzeugt eine dauerhafte Verzer-
rung unserer Sicht auf die Welt und auf andere Menschen. Solange wir 
ein Trauma nicht aufgearbeitet haben, hält es uns in der Vergangenheit 
gefangen. Es beraubt den gegenwärtigen Augenblick seines Poten-
zials und schränkt uns in unserer persönlichen Entfaltung ein. Indem 
es uns dazu zwingt, verletzte und unliebsame Bestandteile unserer 
Psyche zu unterdrücken, zerteilt es unser Selbst in Bruchstücke. So-
lange wir es nicht sehen und anerkennen, hemmt es unser geistiges 
Wachstum. In vielen Fällen, wie zum Beispiel in meinem, beeinträch-
tigt es das Selbstwertgefühl, vergiftet Beziehungen und schmälert die 
Wertschätzung für das Leben als solches. In der frühen Kindheit kann 
es sogar eine gesunde Entwicklung des Gehirns beeinträchtigen. Und 
wie wir noch sehen werden: Ein Trauma kann Vorläufer und Mitver-
ursacher von Krankheiten aller Art sein, und zwar im Verlauf des ge-
samten Lebens.

Zusammengenommen stellen diese Faktoren ein wesentliches und 
grundlegendes Hindernis für das Wohlergehen und Gedeihen vie-
ler, vieler Menschen dar. Um noch einmal Peter Levine zu zitieren: 
»Traumata sind vielleicht die am meisten gemiedenen, ignorierten, 
verharmlosten, verleugneten, missverstandenen und unbehandelten 
Ursachen menschlichen Leidens.«7

Zwei Formen von Trauma

Bevor wir fortfahren, sollten wir zwei Formen von Trauma unter-
scheiden. Die erste wird üblicherweise von Klinikern und Lehrenden 
wie Levine und van der Kolk verwendet. Sie umfasst automatische 
Reaktionen und Anpassungen von Körper und Geist auf spezifische, 
identifizierbare, verletzende und überwältigende Ereignisse, sei es in 
der Kindheit oder später. Meine medizinische Arbeit hat mich gelehrt 
und die Forschung hat hinreichend belegt, dass zahlreichen Kindern 

38 Teil I   Die vernetzte Natur des Menschen



schmerzhafte Dinge passieren: von offenem Missbrauch oder schwe-
rer Vernachlässigung in der Herkunftsfamilie bis hin zu Armut, Ras-
sismus oder Unterdrückung, die in vielen Gesellschaften zum All-
tag gehören. Die Folgen können schrecklich sein. Solche Traumata 
sind weitaus häufiger, als gemeinhin angenommen wird. Sie füh-
ren zu einer ganzen Reihe von Symptomen und Syndromen sowie 
Zuständen, die als körperlich oder geistig pathologisch diagnosti-
ziert werden. Dieser Zusammenhang wird in den Augen der Schul-
medizin und der Psychiatrie kaum wahrgenommen. Es sei denn, es 
handelt sich um spezifische »Krankheiten« wie die posttraumatische 
Belastungsstörung (PTBS). Diese Art der Verletzung wird mitunter 
als »Trauma mit großem T« bezeichnet. Sie liegt einem Großteil der 
Phänomene zugrunde, die als psychische Erkrankungen bezeichnet 
werden. Darüber hinaus schafft sie eine Anfälligkeit für körperliche 
Beschwerden. Sie begünstigt neben zahlreichen anderen Wirkmecha-
nismen Entzündungen, erhöht das physiologische Stresslevel und be-
einträchtigt die gesunde Funktion der Gene. Zusammengefasst kann 
man also sagen, dass ein Trauma mit großem T dann auftritt, wenn 
empfindsamen Menschen Dinge widerfahren, die nicht hätten pas-
sieren dürfen, wie z. B. die Misshandlung eines Kindes, Gewalt in 
der Familie, eine bittere Scheidung oder der Verlust eines Elternteils. 
All das sind Kriterien, die in den bekannten Studien über belastende 
Kindheitserfahrungen (Adverse Childhood Experiences, ACE) auf-
gestellt werden. Noch einmal: Die traumatischen Ereignisse selbst 
sind nicht mit dem Trauma – der Verletzung des Selbst – gleichzu-
setzen, das in der unmittelbaren Folge bei der betroffenen Person auf- 
tritt.

Es gibt noch eine andere Form von Trauma, die ich als nahezu uni-
versell in unserer Kultur bezeichne, und die manchmal als »Trauma 
mit kleinem t« bezeichnet wird. Ich habe oft erlebt, welche lang an-
haltenden Spuren scheinbar alltägliche Ereignisse in der Psyche eines 
Kindes hinterlassen können. Ein bahnbrechender Forscher hat sie tref-

39Der letzte Ort, an dem man sein will



fend als die »weniger denkwürdigen, aber schmerzhaften und weitaus 
häufigeren Unglücksfälle in der Kindheit« bezeichnet.8 Darunter fallen 
beispielsweise Mobbing durch Altersgenossen, die beiläufigen, aber 
wiederholten schroffen Kommentare eines wohlmeinenden Elternteils 
oder auch das Fehlen einer ausreichenden emotionalen Verbindung zu 
den betreuenden Erwachsenen.

Kinder, insbesondere hochsensible Kinder, können auf verschie-
denste Weise verletzt werden: durch Schlimmes, das ihnen wider-
fährt, aber auch durch Gutes, das ihnen vorenthalten wird. Dazu ge-
hört z. B. dass man sich nicht auf ihre Befindlichkeiten einstellt oder 
sie sich selbst von liebevollen Eltern nicht gesehen und akzeptiert 
fühlen. Ein derartiges Trauma setzt kein offenkundiges Leid oder Un-
glück der vorgenannten Art voraus. Es kann aber zu einer schmerz-
haften Abkopplung vom Selbst führen, die dadurch entsteht, dass zen-
trale Bedürfnisse nicht befriedigt werden. Der britische Kinderarzt D. 
W. Winnicott beschreibt diese Nicht-Ereignisse so: »Als etwas Posi-
tives hätte passieren können, passierte gar nichts« – ein Thema, auf 
das wir zurückkommen werden, wenn wir die menschliche Entwick-
lung in Augenschein nehmen. »Die Traumata des alltäglichen Lebens 
können uns leicht das Gefühl geben, ein mutterloses Kind zu sein«, 
schreibt der Psychiater Mark Epstein.9

Das »Trauma mit dem großen T« wird trotz jahrzehntelang vorhan-
dener Belege nur in Ansätzen auf medizinischen Radarschirmen re-
gistriert. Das »Trauma mit dem kleinen t« hingegen verursacht noch 
nicht einmal ein Aufflackern. Wir unterscheiden zwar zwischen Trau-
mata »mit großem T« und »kleinem t«. Trotzdem sollten wir ange-
sichts des lückenlosen Zusammenhangs und des breiten Spektrums 
menschlicher Erfahrungen nicht vergessen, dass die Grenzen im täg-
lichen Leben fließend, nicht leicht zu ziehen und nicht rigide festzu-
legen sind. Was die beiden Formen gemeinsam haben, hat Bessel van 
der Kolk kurz und bündig zusammengefasst: »Trauma ist, wenn wir 
nicht gesehen und verstanden werden.« 

40 Teil I   Die vernetzte Natur des Menschen



Es gibt drastische Unterschiede in der Art und Weise, wie die bei-
den Formen des Traumas das Leben und die Funktionsweise von Men-
schen beeinträchtigen können: Die Variante mit großem T ist im All-
gemeinen weitaus belastender und behindernder. Trotzdem gibt es 
auch viele Überschneidungen. Beide stellen eine Zerrüttung des Selbst 
und der Beziehung zur Welt dar. Diese Zerrüttung ist das Wesen des 
Traumas. Wie Peter Levine schreibt, geht es bei einem Trauma »um 
den Verlust der Verbindung zu uns selbst, unseren Familien und der 
Welt um uns herum. Dieser Verlust ist schwer zu erkennen, da er 
langsam, geradezu schleichend geschieht. Wir passen uns, manchmal 
ohne sie zu bemerken, an diese subtilen Veränderungen an«.10 Wenn 
die verlorene Verbindung verinnerlicht wird, prägt sie unser Bild von 
der Realität: Unser Weltbild beginnt, dem zu entsprechen, was wir 
durch die zerbrochene Linse sehen. Es ist ernüchternd, zu erkennen, 
dass unser Selbstbild und die Art und Weise, wie wir uns gewohn-
heitsmäßig verhalten, oftmals zumindest teilweise aus traumatischen 
Verlusterfahrungen resultieren. Das schließt viele unserer scheinbaren 
»Stärken« ein, die funktionalsten sowie die dysfunktionalsten Aspekte 
unseres »normalen« Selbst. Für viele von uns mag auch der Gedanke 
befremdlich sein, dass wir, so glücklich und ausgeglichen wir uns auch 
fühlen mögen, möglicherweise dennoch irgendwo auf dem Trauma-
spektrum zu verorten sind, wenn auch weit entfernt vom Extrem des 
Traumas mit großem T. Letztlich scheitern alle Vergleichsversuche. Es 
spielt keine Rolle, ob wir auf andere Menschen verweisen können, die 
scheinbar stärker traumatisiert sind als wir, denn Leid lässt sich nicht 
mit dem Leid anderer vergleichen. Es ist auch alles andere als sinnvoll, 
unser eigenes Trauma zu instrumentalisieren, um uns über andere zu 
stellen – »Du hast nicht so gelitten wie ich« – oder es als Keule zu be-
nutzen, um die berechtigten Vorwürfe anderer abzuschmettern, wenn 
wir uns destruktiv verhalten. Jeder von uns erträgt seine Wunden auf 
seine eigene Weise.

41Der letzte Ort, an dem man sein will



Was kein Trauma ist

Die meisten von uns haben schon einmal jemanden, vielleicht sogar 
sich selbst, so etwas sagen hören wie: »Oh mein Gott, der Film gestern 
Abend war so verstörend, dass ich total traumatisiert aus dem Kino 
kam.« Oder wir haben einen (typischerweise abwertenden) Nachrich-
tenartikel über Studierende an der Universität gelesen, die sich für 
»Inhaltswarnungen« einsetzen, damit sie nicht durch das, was sie zu 
hören bekommen, »retraumatisiert« werden. In all diesen Fällen ist die 
Verwendung des Begriffs zwar nachvollziehbar, aber unangebracht. 
Was die Menschen in diesen Beispielen tatsächlich meinen, ist Stress – 
körperlicher und/oder emotionaler Natur. Peter Levine stellt treffend 
fest: »Sicherlich sind alle traumatischen Ereignisse stressig, aber nicht 
alle stressigen Ereignisse sind traumatisch.«11

Ein Ereignis ist nur dann (re)traumatisierend, wenn es zu einer 
Beeinträchtigung führt, das heißt: zu einer anhaltenden psychischen 
(oder physischen) Einschränkung im Vergleich zum vorherigen Zu-
stand. Vieles im Leben, auch in der Kunst, im gesellschaftlichen Um-
gang oder in der Politik, kann beunruhigend, erschütternd, ja sogar 
sehr schmerzhaft sein, ohne traumatisierend zu wirken. Das heißt 
nicht, dass alte traumatische Reaktionen, die nichts mit dem gegen-
wärtigen Geschehen zu tun haben, nicht durch aktuelle Stressfaktoren 
ausgelöst werden können – siehe zum Beispiel die Heimkehr eines ge-
wissen Autors von einem Vortrag. Es ist aber nicht dasselbe wie eine 
Retraumatisierung, es sei denn unser Gefühl der Beklemmung ver-
stärkt sich durch ein solches Erlebnis langfristig.

Die folgende Checkliste für ein Ausschlussverfahren ist recht zu-
verlässig. Es handelt sich nicht um ein Trauma, wenn die folgenden 
Punkte auf lange Sicht bestehen bleiben:

•	 Es schränkt oder engt Sie nicht ein, verringert nicht Ihre Fähigkeit 
zu fühlen oder zu denken, sich selbst zu vertrauen oder sich zu be-

42 Teil I   Die vernetzte Natur des Menschen



haupten, Leid zu empfinden, ohne in Verzweiflung zu verfallen oder 
es mit Anteilnahme zu durchleben.

•	 Es hindert Sie nicht daran, Ihren Schmerz, Ihre Trauer und Ihre 
Angst auszuhalten, ohne überwältigt zu werden und ohne dass Sie 
sich gewohnheitsmäßig in Arbeit oder auf irgendeine Weise in eine 
zwanghafte Selbstberuhigung oder Selbststimulation flüchten müs-
sen.

•	 Sie sind nicht dem Zwang ausgesetzt, sich entweder selbst zu ver-
herrlichen oder abzuwerten, um Akzeptanz zu finden oder um Ihre 
Existenz zu rechtfertigen.

•	 Ihre Fähigkeit, Dankbarkeit für die Schönheit und das Wunder des 
Lebens zu empfinden, wird nicht beeinträchtigt.

Wenn Sie allerdings diese chronischen Zwänge bei sich selbst wieder-
erkennen, könnten sie durchaus den Schatten eines Traumas auf Ihrer 
Psyche darstellen und auf das Vorhandensein einer unverheilten emo-
tionalen Wunde, ob mit großem oder kleinem T, hindeuten.

Trauma entkoppelt uns von unseren Körpern

»Sobald jemand in dich eingedrungen ist, gehört dein Körper nicht 
mehr dir«, erklärte mir die Schriftstellerin V, vormals bekannt als Eve 
Ensler. Sie erinnerte sich an den sexuellen Missbrauch durch ihren Va-
ter, der ihr als junges Mädchen angetan wurde (siehe Kapitel 6). »Es 
ist ein Szenario des Schreckens, des Verrats, des Leids und der Grau-
samkeit. Der letzte Ort, an dem man sein möchte, ist der eigene Kör-
per. Und so fängst du an, in deinem Kopf zu leben. Du fängst an, hier 
oben zu leben, ohne jede Chance, deinen Körper zu schützen, deinen 
Körper kennenzulernen. Ich hatte einen Tumor von der Größe einer 
Avocado in mir, und ich hatte keine Ahnung davon – so sehr war ich 
mir selbst fremd.« Obwohl die Details meiner Vergangenheit stark 

43Der letzte Ort, an dem man sein will



von Vs abweichen, weiß ich doch, wovon sie spricht. Viele Jahre lang 
war die schwierigste Frage, die man mir stellen konnte: »Was fühlst 
du?« Meine übliche Antwort war ein irritiertes »Woher soll ich das 
wissen?«. Bei der Frage nach meinen Gedanken hatte ich dieses Pro- 
blem nie, sondern fühlte mich als ausgewiesener Kenner. Nicht zu wis-
sen, wie oder was man fühlt, ist ein sicheres Zeichen dafür, dass man 
sich von seinem Körper distanziert hat.

Wie kommt es zu einer solchen Entkopplung? In meinem Fall be-
darf die Antwort keiner Spekulation. Als Kleinkind im Ungarn der 
Kriegszeit litt ich unter chronischem Hunger und Durchfall: Zustände 
akuten Unbehagens, die schon für Erwachsene bedrohlich und beängs-
tigend sind, ganz zu schweigen von einem Einjährigen. Außerdem 
habe ich den Schrecken und die unablässige emotionale Not meiner 
Mutter in mich aufgesogen. Wenn keine Linderung in Sicht ist, besteht 
die natürliche – eigentlich die einzige – Reaktion eines jungen Men-
schen darin, die mit dem Leiden verbundenen Gefühle zu verdrängen 
und sich von ihnen zu lösen. Man erkennt den eigenen Körper nicht 
mehr. Sonderbarerweise kann sich diese Selbstentfremdung später im 
Leben in Form einer scheinbaren Stärke manifestieren, zum Beispiel 
in meiner Fähigkeit, bei Hunger, Stress oder Müdigkeit Höchstleis-
tungen zu erbringen. Ich werde mir meines Bedürfnisses nach Pau-
sen, Nahrung oder Ruhe nicht bewusst. Bei manchen Menschen äu-
ßert sich die Entfremdung von ihrem Körper auch darin, dass sie nicht 
wissen, wann sie aufhören sollen zu essen oder zu trinken – das Signal 
»genug« kommt nicht bei ihnen an.

In welcher Form auch immer: Die Selbstentfremdung ist ein we-
sentlicher Bestandteil der Lebenserfahrung traumatisierter Menschen 
und ein zentraler Aspekt traumatischer Konstellationen. Wie in Vs Fall 
ist sie zunächst ein natürlicher Bewältigungsmechanismus des Or-
ganismus, der zwingend erforderlich ist. V hätte die Schrecken ihrer 
Kindheit nicht überleben können, wenn sie sich ihrer körperlichen und 
emotionalen Qualen in jedem einzelnen Moment bewusst gewesen 

44 Teil I   Die vernetzte Natur des Menschen



wäre, wenn sie alles, was geschehen ist, in vollem Umfang wahrge-
nommen hätte. Und so kommen diese Bewältigungsmechanismen so-
zusagen auf den Schwingen der Gnade dahergeflogen: Sie retten uns 
auf kurze Sicht das Leben. Mit der Zeit jedoch, wenn sie nicht aufge-
arbeitet werden, verankern sie sich unauslöschlich in der Psyche und 
dem Körper. Die konditionierten Reaktionen verhärten sich zu festen 
Mechanismen, die der neuen Situation nicht mehr gerecht werden. 
Das Ergebnis ist chronisches Leid – und häufig, wie wir noch sehen 
werden, sogar Krankheiten.

»Das Bemerkenswerte an meiner Begegnung mit dem Krebs, an 
dieser ganzen Reise, war«, so V, »dass ich beim Aufwachen nach einer 
neunstündigen Operation und dem Verlust mehrerer Organe und 
siebzig Knoten – ich wachte mit Beuteln und Schläuchen auf, die aus 
mir herausragten – zum ersten Mal in meinem Leben ein Körper war 
... Es war schmerzhaft, aber es war auch erhebend. ›Ich bin ein Körper. 
Oh mein Gott, ich bin hier. Ich bin in diesem Körper.‹« Ihre Schilderung 
des plötzlichen Gefühls, sich in ihrem physischen Körper zu Hause zu 
fühlen, steht exemplarisch dafür, wie Heilung funktioniert: Wenn sich 
die Fesseln des Traumas zu lösen beginnen, finden wir bereitwillig zu 
den entfremdeten Teilen unseres Selbst zurück.

Trauma nimmt uns den Instinkt

In Vs früher Notlage hätte die Natur einem Durchschnittsmenschen 
den Rat gegeben, zu fliehen oder sich gegen den Missbrauch ihres Kör-
pers und die Angriffe auf ihre Seele zu wehren. Aber genau da ist der 
Haken: Beide Möglichkeiten stehen einem kleinen Kind nicht zur Ver-
fügung, da es dadurch in noch größere Gefahr geraten würde. Aus 
diesem Grund greift die Natur auf Plan C zurück: Beide Impulse wer-
den unterdrückt, indem die Emotionen, die diese Reaktionen bewir-
ken würden, ausgeschaltet werden. Diese Unterdrückung ist mit der 

45Der letzte Ort, an dem man sein will



Schockstarre vergleichbar, die Lebewesen oft an den Tag legen, wenn 
weder Kampf noch Flucht möglich sind. Der entscheidende Unterschied 
besteht darin, dass das Opossum, sobald der Falke verschwunden ist, 
seinen Geschäften wieder nachgehen kann, da seine Überlebensstra-
tegie erfolgreich war. Ein traumatisiertes Nervensystem hingegen ist 
nicht in der Lage, die Schockstarre einfach so hinter sich zu lassen.

»Der Zweck von Emotionen besteht darin, uns zu vermitteln, was 
unser Überleben begünstigt und was unserem Überleben entgegen-
wirkt«, hat der verstorbene Neurowissenschaftler Jaak Panksepp ein-
mal gesagt. Emotionen, so betonte er, entstünden nicht aus dem den-
kenden Gehirn, sondern aus alten Gehirnstrukturen, die mit dem 
Überleben zusammenhingen. Sie sind Motor und Garant für Leben 
und Entwicklung. Intensive Wut mobilisiert zum Kampf, extreme 
Angst zur Flucht. Wenn also die Umstände vorschreiben, dass diese 
natürlichen, gesunden Impulse (sich zu verteidigen oder zu fliehen) 
unterdrückt werden müssen, müssen auch die als Bauchgefühl emp-
fundenen Signale – die Gefühle selbst – unterdrückt werden. Kein 
Alarm, keine Mobilisierung. Wenn das selbstzerstörerisch zu sein 
scheint, so ist es das nur in einem begrenzten Sinn: Auf existenzieller 
Ebene ist eine solche Reaktion unter allen Optionen das »geringste 
Übel«, da sie die einzig verfügbare ist, die das Risiko weiterer Schä-
den senkt.

Im Ergebnis wird die eigene Gefühlswelt gedämpft und, als zu-
sätzlicher Schutz, die eigene psychische Schale verhärtet. Ein an-
schauliches Beispiel liefert die Schriftstellerin Tara Westover in ihren 
Memoiren, dem Bestseller Befreit. Darin erinnert sie sich an die Aus-
wirkungen des Missbrauchs durch ein Geschwisterteil, der von ihren 
Eltern mutwillig ignoriert wurde:

»Darin sah ich mich als unbrechbar, als empfindlich wie ein Stein. 
Anfangs glaubte ich das nur, aber dann wurde es eines Tages zur 
Wahrheit. Dann konnte ich mir ohne zu lügen sagen, dass es mich 

46 Teil I   Die vernetzte Natur des Menschen



nicht berührte, dass er mich nicht berührte, weil nichts mich be-
rührte. Ich verstand nicht, wie recht ich damit hatte und wie krank 
das war. Wie ich mich ausgehöhlt hatte. Obwohl ich von den fol-
gen jenes Abends so besessen war, hatte ich doch die wesentliche 
Wahrheit missverstanden: Dass es mich nicht berührte, das war 
ihre Wirkung.«12 (Kursivschrift im Original)

Traumata beeinträchtigen die Reaktionsflexibilität

Eine Rückblende zur tragischen Eröffnungsszene unseres Kapitels, nur 
diesmal in einem Paralleluniversum, in dem meine traumatische Prä-
gung nicht den Ton angibt: Das Flugzeug landet und Raes Text er-
scheint auf meinem Display. »Hmm, damit habe ich nicht gerechnet«, 
sage ich zu mir selbst. »Aber ich verstehe es: Sie ist wahrscheinlich in 
ihre Malerei vertieft. Das wäre nicht das erste Mal – und auch nichts, 
das ich persönlich nehmen müsste. Eigentlich kann ich das gut nach-
empfinden: Wie oft war ich schon so in meine Arbeit vertieft, dass 
ich die Zeit vergessen habe? Okay, ich nehme einfach ein Taxi.« Es 
kann gut sein, dass ein Gefühl der Enttäuschung in mir aufsteigt. In 
diesem Fall erlaube ich mir, es zuzulassen, bis es vorübergeht – statt 
der Opferrolle wähle ich die Verwundbarkeit. Wenn ich zu Hause an-
komme, bin ich nicht aufgebracht, ziehe mich nicht emotional zurück 
und schmolle nicht. Vielleicht mache ich ein paar harmlose Stiche-
leien, aber alles innerhalb der Grenzen des liebevollen Humors und 
mit intakter Zuneigung.

Ich hätte damit an den Tag gelegt, was man als Reaktionsflexibili-
tät bezeichnet: Die Fähigkeit zu wählen, wie wir mit den unvermeid-
lichen Höhen und Tiefen des Lebens, seinen Enttäuschungen, Erfol-
gen und Herausforderungen umgehen. »Zur menschlichen Freiheit 
gehört die Fähigkeit, zwischen Stimulus und Reaktion innezuhalten 
und in dieser Pause diejenige Reaktion zu wählen, auf die wir uns ein-

47Der letzte Ort, an dem man sein will



lassen wollen«, schreibt der Psychologe Rollo May.13 Ein Trauma be-
raubt uns dieser Freiheit. 

Die Reaktionsflexibilität ist eine Funktion des mittleren Frontal-
lappens unserer Großhirnrinde. Kein Säugling wird mit dieser Fähig-
keit geboren: Das Verhalten von Säuglingen wird durch Instinkt und 
Reflex gesteuert, nicht durch bewusste Entscheidungen. Die Entschei-
dungsfreiheit entfaltet sich mit der Entwicklung des Gehirns. Je frü-
her ein Trauma einsetzt und je schwerwiegender es ist, desto weniger 
Gelegenheit hat die Reaktionsflexibilität, sich in den entsprechenden 
Gehirnschaltkreisen zu verankern, und desto schneller wird sie deak-
tiviert. Man verfällt in vorhersehbare, automatisierte Abwehrreaktio-
nen, vor allem wenn man Stressfaktoren ausgesetzt ist. Sowohl emo-
tional als auch kognitiv verengt sich unser Bewegungsspielraum. Je 
schwerer das Trauma ist, desto enger sind die Grenzen gesetzt. Die 
Vergangenheit kapert und vereinnahmt wieder und wieder die Gegen-
wart.

Traumata erzeugen ein schambehaftetes Selbstbild

Einer der traurigsten Briefe, die ich je erhalten habe, stammte von 
einem Mann aus Seattle. Er hatte mein Buch über Süchte, Im Reich 
der hungrigen Geister, gelesen. Darin lege ich dar, dass eine Sucht eine 
Folge kindlicher Traumata sein kann – nicht die einzig mögliche, aber 
eine weit verbreitete. Neun Jahre lang war er nüchtern, hatte aber im-
mer noch Probleme, war seit zehn Jahren nicht mehr berufstätig und 
wurde wegen einer Zwangsstörung behandelt. Obwohl er das Buch 
faszinierend fand, schrieb er: »Ich widerstehe der Versuchung, mei-
ner Mutter die Schuld zu geben. Ein Stück Scheiße bin ich wegen mir 
ganz allein.« Ich musste seufzen: Selbstverletzende Scham tarnt sich 
so mühelos als persönliche Verantwortung. Außerdem hatte er nicht 
verstanden, worum es ging. In meinem Buch findet sich kein Wort 

48 Teil I   Die vernetzte Natur des Menschen



der Schuldzuweisung an die Eltern oder der Befürwortung eines sol-
chen Ansatzes – tatsächlich erkläre ich auf mehreren Seiten, warum 
die Schuldzuweisung an die Eltern unangemessen, unzutreffend und 
unwissenschaftlich ist. Der Impuls dieses Mannes, seine Mutter zu 
schützen, war keine Verteidigung gegen irgendetwas, das ich gesagt 
oder angedeutet hatte – sondern gegen seine eigene, uneingestandene 
Wut. Tief im Verborgenen hatte sich diese Emotion konserviert. Da 
sie kein gesundes Ventil fand, wandte sie sich in Form von Selbsthass 
gegen ihn selbst.

»In der Erfahrung des Schamgefühls«, so schreibt der Psychologe 
Gershen Kaufman, »steckt das durchdringende Gefühl, in irgendeiner 
Weise in seiner Menschlichkeit grundlegend unzulänglich zu sein.«14 
Wer die Narben eines Traumas davongetragen hat, entwickelt fast aus-
nahmslos ein Selbstbild, das auf Scham basiert. Dieser negativen Selbst-
wahrnehmung sind sich die meisten nur allzu bewusst. Eine der ver-
heerendsten Folgen der Scham ist der Verlust des Mitgefühls mit sich 
selbst. Je schwerer das Trauma, desto umfassender ist dieser Verlust.

Das negative Selbstbild dringt nicht immer ins Bewusstsein vor und 
kann sich sogar als sein Gegenteil darstellen: ein gesteigertes Selbst-
wertgefühl. Mancher hüllt sich in einen Panzer der Großartigkeit 
und verleugnet jegliche Unzulänglichkeiten, um diese erdrückende 
Scham nicht spüren zu müssen. Diese Selbstbeweihräucherung ist 
eine ebenso sichere Manifestation des Selbsthasses wie die abgrund-
tiefe Selbstverachtung. Sie wird aber viel eher als normal angesehen. 
Es ist ein Ausdruck des Irrsinns unserer Kultur, dass bestimmte Perso-
nen, die sich vor der Scham in einen schamlosen Narzissmus flüchten, 
es sogar zu hohem sozialem, wirtschaftlichem und politischem Status 
und Erfolg bringen können. Unsere Kultur zermalmt viele derjenigen, 
die am stärksten traumatisiert sind. Sie kann aber auch – abhängig 
vom Klassenhintergrund, den wirtschaftlichen Ressourcen, der Eth-
nie und anderen Variablen – einige wenige in die höchsten Positionen 
der Macht befördern.

49Der letzte Ort, an dem man sein will


