
Susan McConnell

Die Somatische  

Systemische Therapie  

mit der inneren Familie

Gewahrsein, Atmung, Resonanz,  

Bewegung und Berührung in der Praxis

Mit einem Vorwort von Richard C. Schwartz

Aus dem amerikanischen Englisch von Pascal Frank 

Arbor Verlag
Freiburg im Breisgau



Inhalt

 

Vorwort 7

Einleitung

Meine Reise zur Integration von Geist und Körper 11

Kapitel 1

Einführung in die Somatische IFS-Therapie  
und die Praktiken, die zum verkörperten Selbst führen 37

Kapitel 2

Körpergewahrsein: Die Körpergeschichte lesen 97

Kapitel 3

Bewusste Atmung: Innere und äußere Welten verbinden 141

Kapitel 4

Radikale Resonanz: Beziehungsbereiche verstärken 187



Kapitel 5

Achtsame Bewegung: Den Fluss wiederherstellen 253

Kapitel 6

Einfühlsame Berührung:  
Die Kraft ethischer Berührung erforschen 305

Kapitel 7

Verkörpertes Selbst: Das verkörperte innere System 361

Dank 413
Über die Autorin 416
Anmerkungen 417



7

 

Vorwort

Ich fühle mich äußerst geehrt und freue mich sehr, dass Susan  McConnell 
endlich dieses Buch geschrieben hat. Es bündelt all ihre Weisheit aus 

Jahren des somatischen Studiums und der Praxis des Modells der Sys-
temischen Therapie mit der inneren Familie (IFS), das ich mit großer 
Hilfe von Susan entwickelt habe.

Ich erinnere mich gern an diese frühen Jahre zurück. Ich hatte die 
Grundlagen der IFS zu der Zeit ausgearbeitet, als Susan und ich uns um 
das Jahr 1993 herum trafen. Sie trat einer kleinen Gruppe von Thera-
peuten bei, die ich in Chicago anleitete und die mit ihren Klienten wie 
auch untereinander experimentierten, um mir zu helfen, die Grundla-
gen zu erweitern und zu vertiefen. Das waren aufregende Zeiten, und 
wir alle wurden miteinander sehr vertraut. Während ich davon begeis-
tert bin, wie die IFS nun in den USA und überall in der Welt geradezu 
explodiert ist, sehne ich mich auch nach diesen frühen Tagen zurück, als 
wir wie eine kleine, eingeschworene Familie waren, die nach dem Weg 
suchte, die IFS dahin zu bringen, wo sie heute ist.

Bevor ich auf Susan traf, hatte ich mit Ron Kurtz, dem Entwickler 
von Hakomi, einer körper- und achtsamkeitsbasierten Psychotherapie-
methode, die IFS gut ergänzt, zusammengearbeitet. Ron und andere in 
der Hakomi-Gemeinschaft hatten bereits meinen Ansatz hinsichtlich der 



8

VORWORT

 
Teile beeinflusst, indem sie mir bewusst machten, wie wichtig es ist, sie 
im Körper zu lokalisieren und die Kommunikation von Teilen mit diesen 
Körperstellen herzustellen. Ich lernte auch, wie wertvoll es ist, manchmal 
einen Teil die Kontrolle übernehmen und zeitweise einen Körper bewe-
gen zu lassen, sodass er sich vollständig bezeugt fühlt.

Susan war Hakomi-Trainerin und befürwortete sehr, dass IFS noch 
mehr somatische Komponenten miteinbezieht – was jetzt der Fall ist. 
Sie nahm auch eine führende Position in der wachsenden IFS-Gemein-
schaft ein, als eine der ersten leitenden Ausbilderinnen und Mentorin für 
viele der folgenden (sie war unsere erste Direktorin der Personalentwick-
lung). Sie hatte eine Leidenschaft dafür zu helfen, die Dinge zum Laufen 
zu bringen, und war bei vielen Ausbildungen an meiner Seite, wobei sie 
meine Reden aufnahm und mir half, aus dem Stegreif erlebnisorientierte 
Übungen zu entwickeln. Sie war in dieser Zeit meine zuverlässige Berate-
rin, und sie erstellte die erste Ausbildungsanleitung aus all dem Material, 
das sie aufgenommen hatte. Dafür bin ich ewig dankbar.

Sie hatte auch den Mut, mich wissen zu lassen, wenn ich mich falsch 
verhielt. Die Teile von mir, auf die ich mich verließ, um meine Schüch-
ternheit zu überwinden und zu beginnen, IFS in eine skeptische und 
manchmal feindliche Welt der Psychotherapie zu bringen, waren nicht 
diejenigen Teile, die am besten geeignet waren, eine Gemeinschaft zu 
führen. Ich brauchte jemanden, der mich darauf hinwies, wenn ich mich 
arrogant oder unbedacht verhielt. Susan wie auch einige andere übernah-
men oft diese Aufgabe. Weil ich ihr vertraute und wusste, wie sehr ich 
und die Zukunft von IFS ihr am Herzen lagen, konnte ich ihr zuhören 
und mit den entsprechenden Teilen arbeiten.

Im Laufe der Jahre habe ich in wachsendem Maße die Beziehung zwi-
schen dem, was ich das Selbst – die unversehrte, heilende Essenz in uns 
allen – nenne, sowie Teilen und dem Körper erforscht. Es ist wirklich fas-
zinierend, wie Teile das Selbst aus dem Körper ausschließen  können und 



VORWORT

9

wie es, wenn du auf diese Weise entkörpert bist, für dein Selbst schwieri-
ger ist, dein System zu führen. Auf diese Weise bin ich zu der Überzeu-
gung gelangt, dass die Verkörperung des Selbst ein wichtiges Ziel in der 
IFS ist. Das Selbst muss sich im Körper befinden, um genug Einfluss zu 
haben, gut führen zu können, und es ist schwer für die Teile, die beru-
higende Präsenz des Selbst wahrzunehmen, wenn es nicht verkörpert ist. 
Ist das der Fall, sind Teile gleich elternlosen Kindern in ständiger Angst 
und werden zunehmend extrem. Wenn das Selbst verkörpert ist, ist es, 
als ob der Elternteil nach Hause gekommen wäre, sodass sich die Kinder 
entspannen und Kind sein können.

Niemand hat diese Themen tiefer erforscht als Susan, und dieses 
Buch enthält die Praktiken, die sie entdeckt hat, um die Verkörperung 
des Selbst zu erreichen sowie den Körper zu nutzen, um Teile zu finden 
und zu heilen. Wie sie oft sagte, können wir in dieser Welt nur dann 
gewalttätig zueinander sein, wenn wir nicht in unserem Körper sind. 
Aus diesem Grund hat Verkörperung Implikationen für gesellschaftli-
ches Handeln und Wandel.

IFS ist ein großer konzeptueller Schirm geworden, unter dem sich 
viele Ansätze und Perspektiven stimmig einfügen, solange sie die Hei-
ligkeit der Teile respektieren und an die Existenz des Selbst glauben. Ich 
habe im Laufe der Jahre das große Glück erfahren, dass so viele talen-
tierte Menschen ihre Leidenschaften unter diesem Schirm untergebracht 
haben. (Bei der IFS-Konferenz des vergangenen Jahres zählte ich 22 derar-
tige Workshops: IFS EMDR, Yoga, 12-Schritte, Meditation, Atem arbeit, 
Antirassismus, Konstellationstherapie etc.) Die Somatische IFS-Thera-
pie steht an der Spitze dieser Liste wertvoller Integrationen, und ich bin 
Susan so dankbar, dass sie uns dieses enorm wichtige Geschenk macht.

richard c. schwartz, phd,  
Gründer der Systemischen Therapie  

der inneren Familie und des IFS-Instituts



11

EINLEITUNG

Meine Reise zur Integration  
von Geist und Körper

Die Geschichte des Körpers neben der verbalen Geschichte in die 
Therapie miteinzubeziehen beleuchtet und erweckt das, was in 

der Dunkelheit verborgen liegt. Das ungezähmte Tier unseres Körpers 
kann, vom Licht aufgeschreckt, zurückhuschen, um sich in den dunklen 
Ecken zu verstecken. Die Berührung, die Nahrung und die Bewegung, 
nach denen sich unser Körper sehnt, können unter einer Geschichte von 
Vernachlässigung und Trauma begraben sein. Vielleicht fühlen wir uns, 
als hätte uns unser Körper betrogen. Wir können eine objektive Einstel-
lung gegenüber unserem Körper internalisiert haben. Unsere individu-
ellen Verletzungen und kollektiven gesellschaftlichen Lasten, die sich in 
unser Gewebe eingelagert haben, erwarten das Licht unseres Mutes und 
unseres Mitgefühls, die in die Tiefen unseres Innenlebens scheinen und 
uns zu der Essenz unseres Seins führen.

Als IFS-Therapeutin und -Ausbilderin widme ich mich der Erhel-
lung der somatischen Aspekte der Bewohner unserer inneren Welt der 
Psyche. Ich habe die Somatische IFS-Therapie entwickelt, sie besteht aus 
fünf Elementen, die, in Kombination mit dem IFS-Modell, mit dem 
inneren Körper-Geist-System arbeiten, um die verkörperte Selbstener-



EINLEITUNG

12

gie zu befreien. Dieses Buch beginnt mit meiner Reise, die mich an der 
Schnittstelle dessen platziert hat, was die westliche Kultur getrennt zu 
halten versuchte. Es erforscht die fünf Praktiken der Somatischen IFS, 
die als ein Zweig des IFS-Baums beschrieben wurden. Nicht nur andere 
IFS-Therapeuten zog es hin, die Früchte dieses Zweiges zu erforschen, 
sondern ebenso Therapeuten und Erzieher, Körpertherapeuten, Yoga-Prak-
tizierende und alle, die sich für körperliches und emotionales Wohlbe-
finden interessieren. Die Praktiken der Somatischen IFS – Gewahrsein, 
Atmung, Resonanz, Bewegung und Berührung – stellen für uns alle, die 
wir uns nach Ganzheit sehnen, eine Karte zur Verfügung, um sicher in 
den erfüllenden Bereich des Körpergeists einzutreten.

Auf meinem beruflichen Weg war ich mit einem Bein in der Welt des 
Geists und einem in der Welt des Körpers unterwegs. Er begann damit, 
dass ich Kinder mit körperlichen Behinderungen – Muskeldystrophie, 
Zerebralparese, Spina bifida sowie Hör- und Sehschäden – unterrichtete; 
Kinder, deren Bewegungseinschränkungen ihre kognitive und emotionale 
Entwicklung beeinträchtigt hatten. Mein Eintritt in die Welt der Bera-
tung und Therapie begann, als sich die Türen der ersten Unterkunft für 
Opfer häuslicher Gewalt in Chicago öffneten und Frauen dort Schutz vor 
Misshandlung suchten. Jede mit einer einzigartigen Geschichte von Mut 
und Niederlage, viele mit ihren jungen Kindern im Schlepptau, deren 
Gesichter erstarrt waren. Ihren Geschichten von den körperlichen und 
seelischen Verletzungen lauschend, hoffte ich, dass die Schutz bietende 
Hausgemeinschaft es den Frauen erlauben würde, ein neues Leben für 
sich und ihre Kinder aufzubauen. Als ich sah, wie die meisten von ihnen 
nach Hause zu ihren Peinigern zurückkehrten, kam ich mir, im Ange-
sicht dessen, wie wenig ich von den lähmenden Folgen körperlichen und 
emotionalen Traumas verstand, klein vor. Ich wurde von der Komplexi-
tät der Situationen der Frauen, dem Papierkram und dem Machtkampf 
innerhalb der Belegschaft überwältigt. Als sich mysteriöse neuromusku-



MEINE REISE

13

läre Symptome in meinem Körper zeigten, ignorierte ich sie zunächst. 
Die Symptome wurden schlimmer. Die verschiedenen allo pathischen und 
alternativen Heilpraktiker, die ich aufsuchte, boten keine schnelle Linde-
rung. Mit der Zeit begriff ich, dass das, was mein Körper brauchte, ein 
anderes Verhältnis zu mir selbst war. Wie die Frauen in der Unterkunft 
war auch ich in einer passiven, objektivierenden Beziehung zu meinem 
Körper gefangen. Mein Körper konnte nicht wie ein Auto behandelt wer-
den, das man in die Werkstatt bringt, um die Folgen von Überarbeitung 
und Vernachlässigung zu reparieren.

Mein Verhältnis zu den Symptomen meines Körpers wechselte von 
Angst und Frustration zu neugieriger, zarter Beachtung. Ich ging es lang-
samer an. Ich hörte zu. Ich hörte auf, so viel zu denken. Ich wurde ver-
traut mit den Pulsationen, Klängen und Schwingungen meines Gewebes. 
Ich experimentierte. Ich entdeckte Atem- und Bewegungsübungen, die 
sich für meinen Körper gut anfühlten. Meine körperlichen Bewegungen 
und Empfindungen führten mich zu Ängsten, Trauer und Wut. Ich zit-
terte und schluchzte. Ich begann zu verstehen, wie meine Wahrnehmun-
gen, Verhaltensweisen und Überzeugungen die Struktur meines Körpers 
und seine Funktion formten. Wie bei den Frauen der Unterkunft waren 
meine körperlichen und emotionalen Narben nicht voneinander zu tren-
nen. Sie zu umarmen führte zur Heilung, sowohl meiner Seele als auch 
meines Körpers. Ich kam zur Erkenntnis, dass ich mein Körper bin, statt 
einen Körper zu haben.

Mir wurde klar, dass unsere Kultur uns geprägt hatte, unseren Kör-
per »von außen her« zu sehen. Ich vertiefte mich in die Geschichte und 
erfuhr, dass diese dualistische Sichtweise auf Geist und Körper durch die 
kulturellen Überzeugungen der letzten vierhundert Jahre geformt wurde. 
Einer Sicht, die den Geist und die Seele als heilig und erhaben und den 
Körper als eine dienende sterbliche Hülle ansieht. Es schien, als ob ein 
Paradigmenwechsel für uns fällig wäre.



EINLEITUNG

14

Auf der Suche nach Quellen, die Geist und Körper integrierten, stieß 
ich auf ein Buch, das mittlerweile als Klassiker gilt: Bodymind. Es gab 
nicht einmal ein Leerzeichen zwischen den Wörtern! Ich erfuhr auch 
etwas über den Philosophen und Erzieher Thomas Hanna, der ein Pio-
nier auf dem Feld der Somatik war.  Er prägte den Begriff Somatik, 
indem er ihn vom antiken griechischen Wort soma ableitete, was »Kör-
per« bedeutet. Vieles von dem, was ich in Erfahrung brachte, wie auch 
meine eigene Erforschung, überzeugten mich davon, dass es möglich ist, 
die mechanistische Sichtweise des Körpers, die in westlichen Kulturen 
seit der Aufklärung vorherrscht, zu überwinden. Es ist möglich, dass wir 
die Objektivierung unseres Körpers als den lateinischen corpus loslassen 
und dieses soma, diese eher subjektive Sicht unseres Körpers, umarmen. 
Wir könnten unseren Körper »verkehrt herum« betrachten und ihn als 
Quelle der Führung und Gefäß für die Seele oder Lebenskraft ehren. Uns 
selbst zu wandeln kann die Kultur verändern!

Unter der Führung verschiedener Lehrer und Meister lernte ich, auf 
mein Inneres zu hören – meine Knochen, Muskeln und Eingeweide. Tanz 
und andere Formen der Bewegung wie Kampfkünste und Yoga, unter-
schiedliche Arten der Körperarbeit und andere Formen alternativer Hei-
lung halfen mir, meinen Körper wieder in einen Zustand der Gesundheit 
zu versetzen. Ich entschied mich, Körpertherapeutin zu werden, um diese 
Form der Heilung anderen zugänglich zu machen.

Beim Besuch eines Körpertherapie-Kurses, der von Vickie Dodd 
geleitet wurde, war ich die einzige Anfängerin inmitten vieler fortge-
schrittenen Körpertherapeuten Chicagos. Vickie, die wusste, dass ich 
nicht nur Beraterin, sondern auch Töpferin war, versicherte mir, dass ich 
meinen Händen trauen konnte, die gelernt hatten, dem Ton zuzuhören, 
wie auch meinem Herzen, das gelernt hatte, den Frauen in der Unter-
kunft zuzuhören, als ich in dieses neue Feld einstieg. Anstatt uns Striche 
oder Techniken beizubringen, lernten wir etwas über Reziprozität. Wir 



MEINE REISE

15

entdeckten, dass, wenn wir unseren Kiefer und unsere Gesäßmuskula-
tur anspannten, während wir unseren Partner am Tisch berührten, sein 
Körper der Berührung Widerstand leistete. Wenn wir geerdet, zentriert 
und entspannt waren, öffnete sich dagegen der Körper unseres Partners 
für unsere Berührung, und unsere Hände waren besser in der Lage, auf 
die Haut und die darunterliegenden Muskeln und Faszien zu hören.

Meine Ausbilderinnen in struktureller Körpertherapie brachten mir 
bei, wie man mit dem Bindegewebe arbeitet, um das Gewahrsein der Kli-
enten dafür zu stärken, wie sich ihr Körper zur Schwerkraft verhält, und 
um mehr Kohärenz in den Körper zu bringen. Sie betonten das Verhält-
nis zwischen körperlicher Struktur, Funktion und Grundüberzeugun-
gen. Veränderungen in den Faszien führten häufig zur Freisetzung von 
Gefühlen. Wenn die Gefühle noch nicht bereit waren, ausgedrückt zu 
werden, leisteten die Faszien dem Wandel Widerstand.

Die Craniosacral-Therapie bot eine sanftere Berührung an, die in die 
tiefe Arbeit mit den Faszien integriert werden konnte. Während ich mit 
meinen Händen den subtilen Rhythmen der zerebralen Spinalflüssigkeit 
lauschte, entspannten sich meine Klienten tiefgehend. Anstatt Korrek-
turen etwaiger Unstimmigkeiten im Rhythmus vorzunehmen, folgte ich 
ihnen und spiegelte sie. Ich lernte, dass man die inhärenten Heilkräfte, 
die sich im inneren System befinden, erreichen kann, wenn man sich 
auf die tieferen Schichten einstimmt. Die körpereigene Intelligenz stellt 
die natürlichen Körperrhythmen wieder her, was sich auf das Gehirn, 
Rückenmark und autonome Nervensystem auswirkt. Als Praktizierende 
trat ich während der Sitzungen in einen ähnlichen Zustand wie meine 
Klienten ein und erfuhr eine tiefe Verbindung mit ihnen, die sich bis-
weilen mystisch anfühlte.

Das erdartige Fundament der strukturellen Therapie mit den wäss-
rigen Bereichen der Craniosacral-Therapie zu kombinieren war so ähn-
lich, wie Ton auf der Töpferscheibe zu platzieren, während das Wasser 



EINLEITUNG

16

ihm ermöglichte, eine bestimmte Form anzunehmen. Wie ich es mit 
dem Ton gemacht hatte, stimmte ich mich auf die Körper ein, um die 
Formen freizulegen, die enthüllt werden wollten. Diese beiden gegen-
sätzlichen, aber komplementären Methoden der Körperarbeit führten zu 
vielen befriedigenden, manchmal profunden und anhaltenden Resultaten, 
sowohl körperlich als auch emotional. Die Klienten, die zu mir kamen, 
hatten auch einen Punkt in ihrem Leben erreicht, an dem sie die Bot-
schaft ihres Körpers nicht länger ignorieren konnten. Ihr Schmerz fand 
– wie tief verwurzeltes Unkraut, über das gepflastert worden war – die 
Risse und brach durch die Oberfläche. Der Schmerz, der sie überwältigt 
hatte, war in ihren Körpern gefangen, und ihre Symptome, ob körperlich, 
mental oder im Verhalten, waren die Versuche des Schmerzes, Gehör zu 
finden und verdaut zu werden. Als meine Klienten von ihren Gefühlen 
und Gedanken sprachen, die aufkamen, als ich ihr Gewebe berührte, 
erfuhr ich, dass die beeinträchtigenden Stellen eingefrorene Gefühle und 
Erinnerungen beinhalteten. Auf meiner Körpertherapieliege fanden viele 
emotionale Befreiungen statt, die mit den Freisetzungen unter meinen 
Händen zu korrelieren schienen. Wenn der Körper losließ, was er jahre-
lang gehalten hatte, tat der Geist es ihm gleich.

So viel ich auch über Heilung lernte – ich hatte immer mehr Fragen. 
Während meine Hände mit zunehmender Fähigkeit und Sensibilität das 
Gewebe erkundeten und die flüssigen Rhythmen wahrnahmen, fragte 
sich mein Geist, wie man helfen könnte, um optimale Erleichterung und 
Heilung zu erzielen. Wie kann Veränderung geschehen? Und wie kann 
Veränderung dauerhaft »haften« bleiben? Ist Timing, die Bereitschaft 
des Klienten für eine Veränderung, der wesentliche Faktor? Ist es eine 
Technik – eine Dehnung, eine Bewegung oder eine bestimmte Art der 
Berührung –, die die blockierten Bereiche öffnen, die Spannung lösen und 
einen Wandel in der Struktur bewirken wird? Geht es darum, manuell 
Faszien zu befreien oder Energie zu senden? Oder ist die therapeutische 



MEINE REISE

17

 Beziehung der wesentliche Faktor der Transformation? Ist Gewahrsein der 
Schlüssel? Umgeht Craniosacral-Therapie das Gewahrsein des Klienten? 
Ist mein Gewahrsein allein ausreichend, oder ist es wichtig, das Gewahr-
sein meines Klienten miteinzubeziehen? Ist strukturelle Therapie invasiv?

Zusätzlich zu den Fragen zur Heilung des Körpers konnte ich die emo-
tionalen und kognitiven Aspekte meiner Körpertherapie-Klienten nicht 
außer Acht lassen. Unglücklicherweise trugen, aufgrund der weitverbrei-
teten Gewalt in unserer Kultur, viele, die Hilfe für ihren Körper suchten – 
insbesondere meine Klientinnen –, Narben von sexuellem, körperlichem 
und emotionalem Missbrauch. Ihre Muskeln, Faszien, Gelenke und Organe 
zu berühren bedeutete, wie mir bewusst war, ihr Trauma zu berühren. Das 
Gewebe konnte den Schmerz offenbaren, während meine Klienten mir 
ihre Geschichten in Worten und Tränen anvertrauten. Oder der Schmerz 
war in der Verkürzung und in der Abwehr ihrer Myofaszien eingeschlossen, 
oder der rhythmische Fluss ihrer Energie behindert. Oftmals waren meine 
Klienten nicht fähig, für meine Berührung vollständig präsent zu sein.

Manchmal fühlte ich mich unsicher, während ich das emotionale 
Leben meiner Klienten wie auch ihre körperlichen Erfahrungen in mei-
nem Gewahrsein hielt. In einer Kultur, in der man therapeutische Hilfe 
im Umgang mit Gefühlen und Gedanken sucht und anschließend einen 
Körpertherapeuten für Probleme mit dem Körper, fühlte ich mich mit 
meinem Ansatz nicht unterstützt. Die kulturelle Trennung von Geist und 
Körper mit ihren getrennten institutionellen, regulatorischen Vertretun-
gen verstärkt die innere Spaltung, an der die meisten von uns leiden, ob 
sie auf Konditionierung, Trauma oder beides zurückgeht.

Den Weg, nach dem ich suchte für eine Integration von Geist und 
Körper, fand ich, als die Hakomi-Ausbildung nach Chicago kam. Diese 
von Ron Kurtz entwickelte somatische psychotherapeutische Methode 
wurzelt in buddhistischen Achtsamkeitspraktiken. Gewahrsein in das zu 
bringen, was wir im gegenwärtigen Augenblick in unserem Körper und 



EINLEITUNG

18

unseren Gefühlen erfahren, enthüllt sanft und sicher das, was unser Ver-
halten, unsere Wahrnehmung und unsere Gefühle organisiert. Gewahrsein 
bringt die Möglichkeit zu wählen mit sich. Ich lernte erfahrungsorien-
tierte Methoden, die die Transformation und Reorganisierung dieses 
Kernmaterials ermöglichen. Die Art und Weise unserer Haltung und wie 
wir uns bewegen enthüllt unsere impliziten Überzeugungen und Gefühle 
und erlaubt einen direkten Dialog mit ihnen. Ich lernte, Gesten, Gang, 
Haltung, Stimmqualität, Veränderungen in Energie und Atemmustern 
genauso wie dem gesprochenen Wort zuzuhören. Die Prinzipien der 
Hakomi-Methode wurden grundlegend in meinem Leben und meiner 
Arbeit. Ich wurde Hakomi-Ausbilderin. Mehr über die Arbeit mit Trauma 
durch den Körper erfuhr ich von Pat Ogden, die damals Hakomi-Aus-
bilderin war und später die Sensomotorische Psychotherapie entwickelte. 
Ich integrierte und adaptierte Prinzipien und Methoden von Hakomi in 
meine Körpertherapiepraxis, und ich entwickelte und unterrichtete eine 
Hakomi-Schulung für Körpertherapeuten.

Der Achtsamkeitsansatz von Hakomi führte mich zum Buddhismus, 
um meine Achtsamkeitspraxis zu vertiefen. Zen-Buddhismus steigerte das 
Gewahrsein meines Körpers, meiner Empfindungen und meiner inneren 
Welt. Obwohl der Körper im Buddhismus in einem ähnlichen Ausmaß 
wie in anderen Religionen ignoriert und geleugnet werden kann, schließt 
die Achtsamkeitspraxis, wie sie von Buddha gelehrt wurde, den Körper 
mit ein. Eine meiner liebsten Anekdoten über den Buddha ist die, wie er, 
als er dabei war, Erleuchtung zu erlangen, noch einmal herausgefordert 
wurde. Seine Antwort bestand darin, mit seiner rechten Hand die Erde 
zu berühren. Ich kann mir vorstellen, wie zutiefst präsent er in seinem 
Körper gewesen war, während er auf der Erde saß. Sein Gewahrsein war 
kraftvoller als eine eloquente Exegese oder eine überzeugende Verteidi-
gung. Mit dieser Geste löste sich sein letztes Hindernis zur Erleuchtung 
auf, und Siddhartha wurde zum Buddha, dem Erwachten.



MEINE REISE

19

Zenmeister Bobby Rhodes, auch bekannt als Soeng Hyang von der 
Kwan Um Schule des Zen, wurde mein Lehrer. Mehrere Tage lang still 
sitzend, konnte ich weder die Empfindungen von Taubheit und Schmerz 
in meinen Beinen und im Rücken vermeiden noch die zahlreichen Urteile 
und Bewertungen, die meinen Geist überfluteten. Meine mentalen und 
körperlichen Hindernisse lösten sich schließlich auf, und ich empfand 
ein Gefühl überraschender Verbundenheit zu den Menschen, die mit 
mir in Stille saßen. In jedem Gespräch präsentierte mir Bobby ein Koan, 
eine rätselhafte, paradoxe Geschichte oder Situation, die eine Antwort 
verlangte. Von mir wurde erwartet, dass ich auf die Frage antwortete, 
indem ich auf den Boden schlug und sagte: »Ich weiß es nicht.« Diese 
Handlung hielt meinen Geist davon ab zu versuchen, die richtige Ant-
wort herauszufinden. Meine Hand auf den Boden zu schlagen wie auch 
die Worte, die durch die jahrelange Konditionierung schnitten – beides 
sollte mir helfen, in das Herz des Koans einzudringen, sodass eine intu-
itivere Antwort aufsteigen konnte. Wie bei der Anekdote über Buddhas 
Erleuchtung nahmen die Antworten auf die Koans häufig die Form einer 
Körperbewegung oder Geste an, die meine direkte persönliche Beziehung 
zu der präsentierten Situation zum Ausdruck brachte.

Während dieser Jahre, in denen ich forschte, lernte, lehrte und damit 
beschäftigt war, mich und andere zu heilen, war Richard Schwartz damit 
beschäftigt, seinen Doktortitel in Paar- und Familientherapie zu erlangen, 
Professuren an der University of Illinois und der Northwestern University 
anzutreten und über Familientherapie zu schreiben. Da er mit offenem 
Herzen, neugierigem Geist und dem Ohr eines ausgebildeten systemi-
schen Familientherapeuten zuhörte, wie seine Klient:innen ihre inneren 
Kämpfe und Konflikte beschrieben, erschienen ihm ihre inneren Wel-
ten so ähnlich, wie er die Beziehungen innerhalb einer Familie sah. Er 
hörte, wie Klienten von einem »Teil« von ihnen sprachen, der Gefühle, 
Wahrnehmungen und Glaubenssysteme besaß.



EINLEITUNG

20

Während Schwartz diesen Aspekten ihrer Psyche zuhörte, schienen sie 
vielmehr zu sein als bleiche unverkörperte Zwischensubjekte, vereinzelte 
Archetypen oder internalisierte Repräsentationen externer Figuren. Wenn 
diese Subpersönlichkeiten sich gesehen, gehört und als Individuum wahr-
genommen fühlten, ließen sie ihn wissen, dass sie sich danach gesehnt 
hatten, gesehen und gehört zu werden. Indem er den Beschreibungen 
seiner Klienten – ihrer inneren Welten – zuhörte, erkannte er, dass diese 
Teile das ganze Spektrum von Gefühlen, Geschichten, Absichten, Pers-
pektiven, Überzeugungen und Verhaltensweisen enthüllen wie tatsächliche 
Menschen. Sie erscheinen am häufigsten als junge Menschen jeglichen 
Geschlechts, unabhängig vom Geschlecht des Klienten.

Das Konzept der Vielfalt der Persönlichkeit ist nicht neu, weder für 
psychotherapeutische Modelle noch für Dichter oder Politiker. Aber 
Schwartz fügte seinem sich entwickelnden Modell einen systemischen 
Aspekt hinzu, denn er erfuhr, dass diese Teile Beziehungen mit anderen 
Teilen im System des Klienten hatten, die ebenso komplex waren wie 
Beziehungen in Familien. Die Teile konnten beschützend und kritisch, 
abhängig und rebellisch oder sorgend und nachtragend sein. Als er sich 
diesen Teilen auf dieselbe Weise wie den Mitgliedern einer Familie näherte, 
entdeckte er, dass ihre Verhaltensweisen schließlich weniger extrem und 
ihre Beziehungen untereinander partnerschaftlicher wurden. Seine Kli-
enten erfuhren häufig eine tiefe Auflösung der Symptome, die sie in die 
Therapie geführt hatten.

Ein weiteres zentrales Element seines Modells kam hinzu, als die Teile 
sich in der Atmosphäre von Sicherheit und Respekt entspannten und 
Raum schafften, sodass sich ein anderer Persönlichkeitsaspekt entfalten 
konnte. Schwartz’ Klienten beschrieben diesen Zustand als verschieden 
von den Teilen, die sie entdeckt hatten – einen Zustand, der von Weis-
heit und Mitgefühl geprägt war. Sie benannten diesen Zustand nicht als 
Teil, sondern einfach als »mein Selbst«, also übernahm Schwartz dieses 



MEINE REISE

21

Wort für den Wesenskern in jedem Menschen. Als er seinen einzigar-
tigen Therapieansatz durch seine Arbeit, Studien und Schriften weiter-
entwickelte, übernahm er die Terminologie seiner Klienten von »Teilen« 
und »Selbst« – und nannte sein Modell Systemische Therapie der inneren 
Familie, kurz IFS.

Sollte das Konzept der Vielfalt von Persönlichkeiten herausfordernd 
für manche sein – die Annahme, dass jeder ein Selbst hat, ist eine ziem-
lich radikale Vorstellung. Im Kern eines jeden Individuums, wenn alles 
Zusätzliche weggeschält ist, befindet sich dieser liebevolle, kreative, weise 
und mutige Zustand. Diese Annahme selbst ist eine Intervention in der 
Therapie. Sie ändert die Rolle des Therapeuten vom Interpretierenden, 
Analysierenden oder Problemlösenden hin zu einem, der dieses essenzi-
elle Selbst in seinem Klienten freilegt. Die Selbstenergie des Therapeu-
ten und Klienten ist das Mittel der Transformation. Das Ziel der IFS 
wurde es, diesen inhärenten Zustand freizulegen und die rechtmäßige 
Führungsposition des Selbst wiederherzustellen, indem es mit den isolier-
ten, leidenden und nicht vertrauenden Teilen Freundschaft schließt, die 
die dem Selbst innewohnende Güte und Weisheit verdecken. Wenn das 
Vertrauen der Teile in das Selbst wiederhergestellt ist, kann allen Teilen 
des Systems geholfen werden, ihre extremen, auf das Überleben ausge-
richteten Rollen loszulassen und sich in partnerschaftlichen, harmoni-
schen Beziehungen zu reorganisieren. Ist das Selbst des Klienten einmal 
im inneren System verfügbar, ist der Klient nicht länger ausschließlich 
auf das Selbst des Therapeuten angewiesen.

Schwartz vergleicht den natürlichen, partnerschaftlichen Führungs-
stil des Selbst mit dem eines guten Orchesterdirigenten. Manchmal eine 
beobachtende, bezeugende Rolle einnehmend, manchmal mit aktiver, 
mitfühlender Präsenz, ähnelt die Selbstenergie Photonen, die sich sowohl 
als Teilchen als auch als Welle manifestieren können. Er beschreibt beide 
Aspekte des Selbst: »Als eine Entität ist es fähig, rivalisierende  Perspektiven 



EINLEITUNG

22

zu hören, zu nähren und Probleme zu lösen. Als Welle ist es eins mit 
dem Universum und anderen Menschen, als ob sich auf dieser Stufe alle 
Wellen in einer ultimativen Gemeinsamkeit überlappten.«  Er sah seine 
Aufgabe zunehmend darin, aus dem Weg zu gehen, wenn das Selbst des 
Klienten erschien, und es als Mittel zur Heilung im System des Klienten 
zu unterstützen. Mit der exponenziellen Kraft des Selbst im Therapie-
raum gelang ein Quantensprung in den Heilprozessen.

Im Plenum einer Konferenz, die ich kürzlich zusammen mit der 
IFS-Therapeutin Jan Mullen besucht habe, teilte Jan ihre Gedanken 
über die Anfänge von IFS mit: »Das IFS-Modell entstand in einer Zeit, 
als Therapie von der kognitiven Analyse des Therapeuten abhängig war, 
die auf Theorien wie der Psychoanalyse und Tiefenpsychologie basierte. 
Es bereitete den Weg für eine ganzheitlichere, mehr auf direkter Erfah-
rung basierende Therapie. Es war anstrengend, die vorherrschende mono-
lithische Sichtweise herauszufordern und die natürliche Vielfältigkeit des 
menschlichen Geistes geltend zu machen.«

Obwohl Schwartz ein eher stiller, bescheidener Mann ist, war seine 
Leidenschaft für sein Modell ansteckend. Wie ein Magnet zog er ähnlich 
denkende Menschen an, die von seinem Modell fasziniert und begierig 
waren, eine Möglichkeit zu finden, zu der Entwicklung von IFS beizu-
tragen. Da Schwartz in der Nähe von Chicago wohnte und einige Über-
einstimmungen zwischen IFS und Hakomi sah, trafen sich schließlich 
unsere Wege. Ich konnte nicht voraussehen, dass diese Verbindung mein 
berufliches Leben in den nächsten 25 Jahre neu gestalten würde. Ich wurde 
anfangs von seiner Ehrlichkeit, Bescheidenheit, Offenheit und auch seinem 
Engagement für seinen eigenen Heilungsprozess angezogen. Ich schätze 
besonders, dass er den Mut hatte, seine strukturelle Familientherapieaus-
bildung hintanzustellen und sein Modell sich entwickeln ließ, indem er 
seinen Klienten zuhörte. Schwartz wird in seinem Freundes- und Kolle-
genkreis Dick genannt, und mir wurde die Ehre zuteil, dazuzugehören. 



MEINE REISE

23

Das IFS-Modell und seine Organisation wurde in diesen frühen Tagen 
von den Menschen geprägt, die auf dem Boden meines Büros saßen und 
von Dick und seinem neuen Ansatz angezogen worden waren.

Es war mein Bedürfnis nach Beratung und nicht so sehr eine Suche 
nach einem neuen Therapiemodell, das mich auf diesen lebensverändern-
den Weg brachte. Ich hatte mit Hakomi substantielle Ergebnisse erreicht, 
und es machte mir Freude, diese Methode sowohl Psycho- als auch Kör-
pertherapeuten näherzubringen. Ich trat Dicks Supervisionsgruppe bei, 
als eine meiner Klientinnen versuchte, sich selbst mit einer Überdosis 
umzubringen, was ihr beinahe gelungen wäre. Die Gruppe unterstützte 
mich nicht nur, sondern gab mir darüber hinaus die Möglichkeit, seinen 
im Entstehen begriffenen Therapieansatz kennenzulernen.

In dieser Gruppe lernte ich, dass manche unserer Teile – sie werden 
»Verbannte« genannt – die schmerzhaften Gefühle von unserem Verlas-
senwerden oder Trauma halten, während andere dazu gezwungen werden, 
diese verletzlichen Teile oder das System vor weiteren Verletzungen zu 
schützen. Diese schützenden Teile, die »Manager« genannte werden, zeigen 
vielfältige Verhaltensweisen wie etwa kritische, kontrollierende Strategien, 
während die als »Feuerbekämpfer« bezeichneten Teile impulsiv reagieren, 
wenn die verletzlichen Gefühle aufzusteigen drohen. Die meisten dieser 
Teile sind viel jünger als das chronologische Alter der jeweiligen Person. 
Diese innere Familie aus Teilen verwendet gegensätzliche Strategien, die 
das System in starren, dysfunktionalen Beziehungen einrasten lassen. Die 
Beschützer sind überarbeitet, isoliert, bedrängt und belagert. Die verletzli-
chen Teile sind typischerweise verbannt. Sie sind verzweifelt, einsam und 
bedürftig. Sie werden weiterhin sowohl äußerlich als auch innerlich ver-
letzt von den Teilen, die sie zu beschützen versuchen. Das innere System 
ist in einer Zwickmühle gefangen. Die Beschützer können ihren Posten 
nicht verlassen, bis die verletzlichen Teile sicher umsorgt werden, aber 
um sie kann sich nicht gekümmert werden, bis die Beschützer loslassen.



EINLEITUNG

24

Als IFS-Therapeut ist man ein wenig wie ein Archäologe, der die 
Schichten alter Überreste durchsiebt und herausfindet, wie sie zusam-
menpassen und welche Geschichten sie offenbaren. Wer sind diese Teile? 
Was machen sie? Wie lange machen/fühlen/glauben sie das schon? Sind 
sie Freunde oder Feinde? Bilden sie Gruppen, verstecken sie sich, domi-
nieren oder beschützen sie? Meine Aufgabe bestand darin, dem Klienten 
zu helfen, diese Teile zu finden und die Selbstenergie, die unter diesen 
Teilen verschüttet ist, ans Licht zu bringen.

IFS bot eine mitfühlende Sicht auf die beschützenden Teile meiner 
Klienten. Ob sie kritisch, kontrollierend, wütend, manipulativ oder 
einfach unauthentisch waren – es kann schwer sein, mit den Beschüt-
zern vertraut zu werden. Teile, die der Therapie »widerstehen«, sind der 
Fluch der Therapiewelt, und das Label »Borderline« lässt viele von uns 
zurückweichen. Obwohl ihr Verhalten oftmals katastrophale und herz-
zerreißende Auswirkungen hat, verstand ich schließlich, dass diese schüt-
zenden Teile in extreme Rollen gezwungen worden waren, gewöhnlich 
in einem sehr jungen Alter. Der Tatsache zum Trotz, dass ihr Verhalten 
zu sehr tragischen Ergebnissen führt – ironischerweise häufig zu genau 
dem Ergebnis, das sie zu vermeiden suchten –, meinen es alle gut. Ihre 
schädlichen Handlungen basieren auf ihren verzerrten Wahrnehmungen, 
die wiederum von den Lasten und dem Druck ihrer inneren und äuße-
ren Systeme gefärbt sind. Die Beschützer glauben, dass allein sie dafür 
verantwortlich sind, alles im Griff zu behalten. Fast alle meine Klienten 
wurden früh in ihrem Leben in einem Ausmaß verletzt, das dazu führte, 
dass ihre Beschützer extrem fleißig sind. Ich verstand nun, dass die selbst-
zerstörerischen Handlungen meiner Klienten Verhaltensweisen dieser 
jungen, fehlgeleiteten, aber wohlmeinenden Teile waren. Diese tapferen 
Beschützer werden sich nur dann wirklich transformieren, wenn ihnen 
versichert wird, dass diejenigen, die sie beschützen, sicher sind – sicher 
von innen wie von außen.



MEINE REISE

25

Bei der Geburt hat die Selbstenergie, obwohl sie inhärent präsent ist, 
noch nicht die körperlichen, neurologischen oder erfahrungsmäßigen 
Fähigkeiten entwickelt, um Verletzungen zu vermeiden oder zu heilen. 
In manchen Fällen wurde die Selbstenergie zum eigenen Schutz aus dem 
System gedrückt, ähnlich einem Herrscher, der ins Exil gedrängt wird, bis 
die Ordnung wiederhergestellt ist. Aber dieser Wesenskern, das Selbst, hat 
nun die Klarheit, den Mut, die Weisheit und das Selbstvertrauen, und die 
Beschützer sehnen sich tatsächlich danach, ihre belastenden Rollen auf-
zugeben. Es ist normal für Klienten, sich zunächst auf die Selbstenergie 
des Therapeuten zu verlassen, bis ihre Teile mehr Vertrauen haben. Die 
Selbstenergie fühlend – jene des Therapeuten und/oder des Klienten –, 
teilen die Beschützer mit, warum sie taten, was sie taten, und sogar, was 
sie lieber täten, wenn es nur möglich wäre.

Während die Beschützer ihre Seite der Geschichte erzählen, werden 
die verletzlichen Teile, die sie beschützt hatten, enthüllt. Diese jungen 
Teile halten überall auf verzweifelte und tragische Weise Ausschau nach 
Bestätigung und Erlösung, außer bei der einzigen wirklich verlässlichen 
Quelle – dem Selbst. Wie kleine Kinder, die mit ans Fenster gepress-
ten Nasen nach Rettung Ausschau halten, müssen sie sich einfach nur 
umdrehen, um zu erkennen, dass die Rettung mit ihnen im Raum ist. 
Sie können von dort zurückgeholt werden, wo und wann sie eingefroren 
oder eingesperrt worden sind. Sie finden Sicherheit und Heilung in ihrer 
Beziehung zum Selbst. Wenn ihre unterdrückte Geschichte gehört wird, 
sind sie bereit, ihre Lasten – die Gefühle, Wahrnehmungen, Gedanken 
und Verhaltensweisen – loszulassen, die sie durch ihre Verletzungen auf 
sich geladen haben. Sie finden häufig einen kreativen Weg, ihre Lasten 
loszulassen: sie ins Licht zu schicken, tief in der Erde zu vergraben, über 
eine Klippe zu schleudern oder sie in einem heiligen Becken aufzulösen. 
Die Last ist gegangen, während der Teil zurückbleibt, wobei seine inhä-
rente Rolle im System wiederhergestellt ist.



EINLEITUNG

26

Wenn auch nur ein Teil fähig ist, dem Selbst ausreichend zu vertrauen, 
um die einschränkenden Glaubensmuster loszulassen, die ihn in seine 
Rolle drängten, dann sind auch andere Teile im inneren System fähig, 
sich zu verändern. Die Ausstattung unseres inneren Raums kann sich neu 
ordnen – komfortabler und harmonischer. Teile, die den Teil vor weiteren 
Schäden zu bewahren suchten, und Teile, die versuchten, einen Schein 
von Balance im System zu wahren, erkennen, dass sie endlich ihre jahr-
zehntelangen Bemühungen einstellen können. Sie erinnern sich an ihre 
bevorzugten Rollen oder entdecken diese wieder. Manchmal erschaffen 
sie sie auch. Manager, die in die Elternrolle gedrängt worden waren, sind 
fähig, sich auszuruhen, in dem sicheren Wissen, dass das Selbst die Füh-
rung innehat. Dissoziierende oder impulsive, reaktive Feuerbekämpfer 
können spielerisch und kreativ werden. Ich erhaschte einen Blick auf den 
Weg, es allen Teilen zu ermöglichen, sich mit dem Selbst und untereinan-
der in harmonischen und gemeinschaftlichen Beziehungen zu verbinden.

Ich lernte die Kraft dieses Modells persönlich kennen, als ich die 
Geschichte meiner suizidgefährdeten Klientin in der Supervisionsgruppe 
teilte. Ich hatte erwartet, dass Dick mir zeigen würde, wie sein Modell 
in dieser Situation anzuwenden sei. Stattdessen forderte er mich auf, in 
mein Inneres zu schauen und ihm zuzuhören, um zu sehen, was in mir 
hochkam. Ich spürte in meinen Körper, meine inneren Bilder, Gedan-
ken und Gefühle hinein und fand einen Beschützer, der mich dafür kri-
tisierte, bei meiner Klientin versagt zu haben. Und einen anderen, der 
nach einer Möglichkeit suchte sicherzustellen, dass meine Klientin nicht 
nochmals versuchen würde, ihr Leben zu beenden. Meine verletzlichen 
Teile hielten Angst und Ohnmacht. Dick leitete mich an, diesen Teilen 
respektvoll und wertschätzend zuzuhören. Ich erkannte, dass diese Teile 
jung waren – zu jung, um meinen Therapeutinnenplatz zu übernehmen 
und zu versuchen, dieser jungen Frau zu helfen. Sie waren mehr als glück-
lich, mir zu erlauben, meinen Sitz wieder einzunehmen.



MEINE REISE

27

Als ich das nächste Mal meine Klientin sah, war ich fähig, tiefgehend 
und ruhig den Teilen von ihr zuzuhören, die ihr Leben beenden wollten. 
Ich hatte gewusst, dass sie ihre alkoholkranke Mutter bis zu deren Tod 
betreut hatte. Ab dem Alter von acht Jahren wurde sie von ihrer älteren 
Schwester und deren Ehemann aufgezogen. Letzterer erschlich ihr Ver-
trauen und zwang sie, seine »Geliebte« zu sein. Als sie ihrer Familie von 
diesem Missbrauch erzählte, wandten sie sich gegen sie, gaben ihr die 
Schuld und mieden sie. Ihr suizidaler Teil sah den Tod als die einzige 
Möglichkeit an, ihr Leiden zu beenden. Als ich ihrem suizidalen Teil 
Mitgefühl entgegenbrachte, statt zu versuchen, ihn zu managen, öffnete 
sich der Teil dafür, zu überlegen, ob es andere Wege geben könnte, ihr 
Leiden zu verringern. Das schaffte Raum, um den Teilen Gehör zu ver-
schaffen, die nicht sterben wollten, wie auch denjenigen, die zahlreiche 
Lasten aufgrund des sexuellen Missbrauchs hielten.

Ich integrierte IFS direkt in meine therapeutische Arbeit. Das Modell 
ergab intuitiv wie auch intellektuell Sinn für mich. Viele meiner Klienten 
erforschten achtsam ihre innere Welt. Einige von ihnen nutzten bereits 
das Wort »Teil«, da dies im Sprachgebrauch relativ geläufig ist. Ein Kli-
ent sagte mit Erleichterung: »Ich bin nicht das wütende, böse Monster, 
das ich zu sein glaubte. Ich habe nur einen Teil, der wütend ist.« Er sagte, 
es sei, als ob der Teil einen wütenden Virus in ihm eingebettet hätte, 
wie einen Computervirus. Die schwierigen Erlebnisse in seinem Leben 
hatten die Unschuld seines jungen Teils zerstört, und dieser Virus war 
wie Schadenssoftware, die sein Verhalten änderte. Er war erleichtert zu 
hören, dass wir diesen Virus entfernen und sein inneres Betriebssystem 
wiederherstellen konnten.

IFS stellte mir auch ein anderes Mittel für meine eigene Heilung zur 
Verfügung und half mir, eine mitfühlendere Therapeutin zu werden. 
Im Angesicht eines Klienten, der in der Agonie extremen Verhaltens 
und extremer Gefühle steckte, konnte ich mich daran erinnern, dass die 



EINLEITUNG

28

 Selbstenergie einfach wie die Sonne an einem wolkigen Tag verdeckt 
war, wenn sie nicht offensichtlich war. Und meine distanzierenden Teile, 
meine überempathischen Teile und rettenden und sorgenden Teile ent-
spannten sich. Ich verschob meine Verantwortung: Anstatt die Quelle 
der Heilung meiner Klienten zu sein, bemühte ich mich, in der Selbst-
energie zu bleiben, sodass meine Klienten ihre eigene freilegen konnten. 
Ich wurde immer sicherer im IFS-Modell, selbst als ich begann, meine 
Erfahrungen aus der Körpertherapie und Hakomi miteinzubeziehen. 
Diese Methoden zu integrieren, half mir, meine Klienten mit Fürsorge 
durch ihre profunden persönlichen Reisen zu leiten, indem ich mit mei-
nen eigenen Teilen – und denen des Klienten – arbeitete, um eine Umge-
bung zu schaffen, in der die Führung des Selbst willkommen war.

Kurz nachdem sein erstes Buch Systemische Therapie mit der inneren 
Familie  erschienen war, ermutigte mich Dick, an der Ausbildung teilzu-
nehmen, die bald in Chicago beginnen sollte. Ich war noch nicht entschie-
den, als ich diesen Traum hatte: Ich saß an einem langen Tisch mit einigen 
Hakomi-Kollegen an einem Ende und Dick am anderen. Ich näherte 
mich ihm, mich daran erinnernd, dass ich ihn zu der IFS-Ausbildung 
in Chicago fragen wollte. Er antwortete mir, dass es zwei Ausbildungs-
gruppen gebe – die eine mit etwa 30 Menschen sei bereits ausgebucht. 
In der anderen Gruppe seien bislang vier, und er wollte mich in dieser 
kleineren dabeihaben. Als das feststand, begann Musik zu spielen, und 
Dick und ich fingen an zu tanzen. Ich führte. Er schenkte mir ein großes 
Lächeln und sagte mir: »Ich mag es, nicht die ganze Zeit über führen zu 
müssen.« Als ich Dick diesen Traum erzählte, sagte er mir, dass er ver-
stehe, was die Vierergruppe bedeute. Sein Plan für die Ausbildung sei, 
die ganze Gruppe die ganze Zeit über anzuleiten, bis auf die letzten zwei 
Stunden des Tages. Dann sollten vier Assistenten kleinere Gruppen füh-
ren, das Modell demonstrieren und erfahrungsorientierte Übungen und 
Diskussionen anleiten. »Das kann ich machen!«, antwortete ich. »Okay, 



MEINE REISE

29

du bist dabei«, sagte er. Wir lachten zusammen, als er auch zugab, dass 
er es mochte, beim Tanzen mit seiner Frau nicht immer die Führung 
übernehmen zu müssen.

Schon bald begann ich zu verstehen, wie prophetisch das Ende des 
Traums gewesen war. Das Modell erwies sich als äußert erfolgreich! Aus 
allen Gegenden der USA erkundigten sich Therapeuten nach IFS-Aus-
bildungen. Es wurde bald klar, dass Dick nicht alle Menschen ausbilden 
konnte, die IFS lernen wollten. Ich fing an, all seine Vorträge zu doku-
mentieren, zusammen mit den erfahrungsorientierten Komponenten, die 
ich und andere Assistentinnen entwickelt hatten, um die didaktischen 
Elemente zu ergänzen. Ich erkannte, dass einige von uns bald eine Rolle 
in der Ausbildungsleitung übernehmen müssten. Durch diesen Traum 
und meine Bereitschaft, die Führung im Tanz zu übernehmen, entwickelte 
ich einen Lehrplan, der teilweise auf dem basierte, was ich aufgenom-
men hatte. In das erste IFS-Ausbildungshandbuch webte ich einen mehr 
auf Erfahrung und den Körper basierenden Ansatz in den Lehrplan ein.

Dieser stärker körperzentrierte Ansatz begann aus der Verbannung 
aufzusteigen und zurück in meine Arbeit mit Klienten zu fließen. Das 
Geflüster von der potenziellen Kraft, den Körper stärker in jeden Schritt 
des Modells einzubeziehen, lauerte an den Rändern meiner Imagina-
tion. Wie etwas, was in der Dunkelheit darauf wartet, geboren zu wer-
den, wollte der somatische Ansatz, dass ich ihm Leben einatmete und 
ihn mehr in Richtung des Lichts drückte. Ich verband das, was meine 
Klienten sagten, mit dem, wie sie es sagten. Ich begann, bei den Emp-
findungen zu verweilen, die sie erlebten. Die Empfindungen waren der 
Kern. Die Worte, Bilder und Gefühle entsprangen den Empfindungen. 
Bei den körperlichen Empfindungen zu bleiben und ihnen dorthin zu fol-
gen, wohin sie uns führten, enthüllte die Geschichten hinter oder neben 
den verbalen Worten – die Körpergeschichten. Wir begannen, sie mit 
den verbalen Geschichten zu inkorporieren. Ich erkannte für mich, dass 



EINLEITUNG

30

Psychotherapie Physiologie ist. Mich mit meinen Klienten im Prozess 
der Psychotherapie auseinanderzusetzen bedeutet, in einen somatischen 
Zustand der Bezogenheit einzutreten, der nicht weniger körperlich ist 
als zu atmen, geboren zu werden oder zu sterben. Ich konnte nicht aus-
schließlich mit meinen Ohren zuhören. Ich hörte mit meinen Augen zu 
und verfolgte die Gesten meiner Klienten, ihre Haltung, ihre Gesichts-
ausdrücke und ihre Bewegung. Ich hörte mit meinem Körper zu – und 
auf meinen Körper – und nahm Spannungen, fließende Energie, Prickeln, 
Zittern, Wärme, Schwere und Wechsel in der Atmung wahr. Ich hörte 
mit meinen Händen Klienten zu, die offen für körperlichen Kontakt 
waren. Informationen über die inneren Welten meiner Klienten ström-
ten über meine Augen, meinen Körper und meine Hände in mich ein.

Dick war für einen stärker körperzentrierten Therapieansatz offen. 
Obwohl er zugab, dass sein Körpergewahrsein hauptsächlich auf seiner 
Erfahrung auf dem Football- oder Basketballfeld beruhte, erkannte er 
den Wert an, den Körper in die Arbeit mit der inneren Familie zu inte-
grieren. IFS schließt den Körper in einigen Schritten des Prozesses ein. 
Wenn ein Klient beispielsweise einen Teil identifiziert, unabhängig davon, 
ob er als Gedanke, Gefühl oder Bild erscheint, fragen wir den Klienten, 
wo er ihn in seinem Körper fühlt. Wir können auch das belastete Gefühl 
oder die Überzeugung im Körper lokalisieren. Das IFS-Modell, so wie 
wir es in den USA und international unterrichtet haben, ist also nicht 
unvollständig oder weniger effektiv ohne einen größeren Einbezug des 
Körpers. Es hat seinen Status als evidenzbasiertes Modell verdient. Mir 
wurde die Ehre zuteil, das Modell zu lehren und über die Jahre zu seiner 
Evolution beizutragen. Es ist, als ob das IFS-Modell von meinem Kno-
chenmark absorbiert worden wäre und sich in all meinen Körperflüssig-
keiten aufgelöst hat.

Meine IFS-Schüler spürten, dass bei meiner IFS-Methode etwas anders 
war, wenn sie mich bei meiner Arbeit beobachteten. Sie beschrieben sie 



MEINE REISE

31

als »weiblicheren« Ansatz – mit Betonung auf der rechten Gehirnhemi-
sphäre, zwar immer noch strukturiert, aber nicht so linear, in mancher 
Hinsicht relationaler und intuitiver. Viele von ihnen fühlten eine Über-
einstimmung mit diesem Ansatz und fragten nach einer Ausbildung. 
Viele Klienten, Schüler und Therapeuten waren daran interessiert, den 
Körper stärker in die IFS-Therapie einzubeziehen. Körperliche Übungs-
wege wie beispielsweise Yoga, Tanz und Körperarbeit spielten im Leben 
einiger eine große Rolle. Andere verarbeiteten hauptsächlich kinästhe-
tisch. Viele waren in körperzentrierten Ansätzen wie Somatic Experi-
encing, Hakomi oder Sensomotorische Psychotherapie ausgebildet. Sie 
wandten sich der Somatischen IFS-Therapie zu, um sie mit diesen wert-
vollen Ansätzen zusammenzubringen, oder vielleicht wollten sie nur ein 
Grundlagenverständnis von IFS, um es in ihre Methoden integrieren zu 
können. Andere spürten, dass sie Teile besaßen, die ihre Körperlichkeit 
aufgrund von Trauma oder kulturellen und religiösen Einflüssen verbannt 
hatten. Sie sagten, dass sie »zu viel in ihren Köpfen« seien und suchten 
nach Hilfe, um dieses Ungleichgewicht zu korrigieren. Diese Menschen 
waren mit der Bitte an mich herangetreten, die Vorzüge zu erforschen, 
wenn der Körper stärker in das IFS-Modell einbezogen würde.

Meine Erfahrung hat mich davon überzeugt, dass jedes therapeuti-
sche Problem davon profitieren kann, wenn wir die somatischen Aspekte 
unseres inneren Systems miteinbeziehen. Die körperbasierten Inter-
ventionen helfen uns an Stellen, an denen wir nicht weiterkommen. 
Die Somatische IFS-Therapie betont, dass das Selbst verkörpert wer-
den muss, um ganz zum Ausdruck zu kommen. Sie bietet hierfür einen 
Weg an. Wenn Individuen ihr verkörpertes Selbst befreien, schlägt die 
Transformation Wellen nach außen und wirkt sich auf die verschie-
denen Institutionen unserer Kultur aus, die von der vierhundertjähri-
gen Trennung von Körper und Geist geprägt sind. Vielleicht kann die 
Transformation sogar auch gegen die gesellschaftlichen Kräfte wirken, 



EINLEITUNG

32

die unsere  Fähigkeit zur Verkörperung eingeschränkt haben, wie etwa 
religiöse Institutionen, die den Körper entwerten und sogar dämonisie-
ren, Schulen, die von kleinen Kindern verlangen, stundenlang still zu 
sitzen und in Reihen zu laufen, und unsere konsumorientierte, medi-
engesteuerte Kultur, die uns von unserem Körpergewahrsein ablenkt. 
Somatisches IFS verbindet sich mit anderen Körper-Geist-Ansätzen als 
Heilmittel gegen diese kulturellen Einflüsse.

Von Dick Schwartz’ inspiriert, der IFS entwickelte, indem er seinen 
Klienten zuhörte, entwickelte sich die Somatische IFS-Therapie, indem 
ich meinem Körper und den Körpern meiner Klienten zuhörte, während 
wir unser inneres System erforschten.  Diese Entwicklung wurde auch 
von der Arbeit vieler Pioniere im Feld der körperzentrierten Psychothe-
rapie genährt wie auch von somatischen Praktiken, die mir halfen, die 
verkörperte Selbstenergie zum Vorschein zu bringen und zu erhalten. 
Statt ein separates Modell zu erschaffen, ist das, was aus meinen Studien 
und meiner Erfahrung hervorging, ein Zweig dieses robusten und wach-
senden Baums oder, wie andere vorgeschlagen haben, ein Hybridbaum, 
der im selben Feld wächst. Ich nenne diesen Zweig (oder diesen Baum) 
»Somatisches IFS«. Sie wurzelt in denselben Annahmen der Vielfältig-
keit, im Rückgriff auf die transformative Energie des Selbst.

Indem ich diese Synthese verschiedener Methoden, Modelle und 
Ansätze lehrte, fokussierte ich mich auf fünf zentrale, ineinandergrei-
fende Praktiken, die – integriert in das IFS-Modell – zu einem Zustand 
des verkörperten Selbst führen. Jede dieser Praktiken wird ausführlich 
in diesem Buch beschrieben und erforscht. Die grundlegende Praxis ist 
Körpergewahrsein. Das Gewahrsein des Körpers führt auf natürliche 
Weise zur Praxis der Bewussten Atmung. Der Atem ist die Brücke zum 
relationalen Bereich durch die Praxis der Radikalen Resonanz. Durch die 
Praxis der Achtsamen Bewegung bringen wir Gewahrsein in spontane 
Bewegungen und initiieren bestimmte Bewegungen, um jeden Schritt des 



MEINE REISE

33

Modells zu erleichtern. All diese Übungen unterstützen die Einfühlsame 
Berührung, die eine sichere und häufig vernachlässigte Kommunikati-
onsbahn zwischen Teilen und dem Selbst zur Verfügung stellt.

Die Struktur dieses Buchs könnte mit der Organisation des Körpers 
verglichen werden. Wenn das IFS-Modell das Skelett der Somatischen 
IFS-Therapie ist, das das Gerüst für die Praktiken bereitstellt, könnten die 
fünf Praktiken als getrennte, aber in Wechselbeziehung stehende Systeme 
des Körpers, die an den Knochen angebracht sind, gesehen werden. So 
wie Fleisch, Eingeweide, Nervensystem und Blutkreislauf als getrennte 
Körpersysteme betrachtet, jedoch als in Wechselbeziehung stehende und 
voneinander abhängige Aspekte des Körpers verstanden werden, funkti-
oniert jede der fünf Praktiken des Somatischen IFS in ähnlicher Weise.

Das erste Kapitel bietet eine Übersicht und illustriert, wie ein somati-
scher Ansatz in jeden Schritt des IFS-Modells integriert werden kann. Die 
folgenden Kapitel erforschen die einzelnen Praktiken der Somatischen 
IFS-Therapie. Jede der Praktiken eingehend zu beleuchten ermöglicht 
den Lesenden ein wachsendes Verständnis darüber, wie die somatischen 
Praktiken in die klinische und berufliche Tätigkeit einbezogen werden 
können. Übungen und Fallgeschichten sind durchgehend in die theore-
tischen Aspekte jeder Praxis eingewoben, um erfahrungsorientierte und 
klinische Anwendungen zu bieten. Bestimmte Körpersysteme sind mit 
jeder Praxis verbunden, um dabei zu helfen, das konzeptuelle Material 
zu verkörpern und die systemische Natur des Körpergeists wertzuschät-
zen. Während die Somatische IFS-Therapie von der jüngeren wissen-
schaftlichen Forschung profitiert, bezieht sie sich auch auf viele religiöse 
und Heiltraditionen. Jede Praxis ist mit einem klassischen Element ver-
bunden. Erde, Luft, Wasser und Feuer in die Erforschung jeder Praxis 
einzubeziehen, verbindet Somatisches IFS mit diesen Traditionen und 
verknüpft den menschlichen Organismus – Geist, Körper und Seele – 
mit dem kosmischen Körper, der aus diesen Elementen besteht.



EINLEITUNG

34

Da die Somatische IFS-Therapie den Körper einlädt, aus seinem ver-
bannten Zustand als corpus zu einer lebenden, atmenden, transforma-
tiven Entität zu werden, arbeiten wir mit dem Körper so vorsichtig wie 
mit jedem Verbannten. Wir prüfen, ob die äußere Realität wirklich sicher 
genug ist, um eine Rückkehr zur Verkörperung zu erlauben. Während 
wir mit unseren eigenen Teilen als auch denen des Klienten arbeiten, 
bereiten wir eine Umgebung vor, in der die somatischen Aspekte unserer 
inneren Systeme willkommen geheißen werden können. Ich hoffe, dass 
meine lebenslange Erforschung von Übungen für Geist und Körper, die 
in diesem Buch kulminiert, eine Einladung und Anleitung für andere 
sein kann, die einen ähnlichen Weg der Heilung beschreiten. Meine 
Erfahrung hat gezeigt, dass diese somatischen Praktiken die Arbeit mit 
allen möglichen therapeutischen Themen erleichtern, darunter chroni-
sche Krankheiten, Suchterkrankungen, Trauma, in der Kindheit erlit-
tene Bindungstraumata sowie sexuelle und Beziehungsprobleme. Meine 
Klienten haben ihre Körper und die Beziehung sowohl zum Körper als 
auch zu anderen transformiert. Die Somatische IFS-Therapie ist dem 
IFS-Modell wie auch den Pionieren auf dem Feld der körperzentrierten 
Psychotherapie großen Dank schuldig.

Mir ist die Ironie bewusst, dass ich mich darum bemühe, die rechten 
Worte zu finden, um das auszudrücken, was häufig ohne Worte ist, und 
was durch den Versuch, es zu verbalisieren, zu erklären oder zu beschrei-
ben, wieder davoneilen kann, um sich in dunklen Ecken zu verstecken. 
Ich habe gelernt, dass ich diese Somatischen IFS-Praktiken anwenden 
muss, wenn ich stundenlang an meinem Rechner sitze, tippe und auf 
den Monitor starre. Als sich mein Rücken mit Nachdruck zu beschwe-
ren begann, wandte ich mich Thomas Hannas Buch Beweglich sein – ein 
Leben lang zu. Die Übungen halfen mir, die Gesundheit meines Körpers 
und seine Leichtigkeit wiederherzustellen. Ich lege mich regelmäßig auf 
den Boden und wende mich nach innen, um zu erfahren, worüber ich 



MEINE REISE

35

schreibe – und darüber zu schreiben, was ich erfahre. Ich lade Sie ein, die 
Ideen und Praktiken, die in diesem Buch vorgestellt werden, auszupro-
bieren, um zu entdecken, wie sie für Sie und Ihre Klienten funktionieren.

Dieses Buch ist eine Anleitung für alle, die an der Schnittstelle von 
Körper und Geist arbeiten und in einer gesunden und heilsamen Bezie-
hung mit anderen sein möchten. Ich hoffe, dass die Ideen und Pra-
xispotenziale, die in dieses Buch eingebettet sind, zu den profunden 
Veränderungen führen werden, die auf jeder Stufe des Systems benötigt 
werden. Das folgende Kapitel bietet eine eingehende Einführung in die 
Somatische IFS-Therapie.



37

1

Einführung in die Somatische  
IFS-Therapie und die Praktiken, die 

zum verkörperten Selbst führen

Im frühen 20. Jahrhundert erstaunte ein besonderes Pferd namens 
 Kluger Hans die Öffentlichkeit mit seiner Intelligenz. Es konnte alle 

möglichen mathematischen Berechnungen durchführen, die Uhrzeit 
benennen, lesen, buchstabieren und Deutsch verstehen. Es antworte-
te korrekt auf Fragen, indem es mit seinem Huf klopfte. Eine spezielle 
Hans-Kommission wurde ins Leben gerufen, um dieses Phänomen zu 
erforschen. Die Wissenschaftlerinnen erkannten schließlich, dass Hans 
auf die unbewusst übertragenen nonverbalen Zeichen des Fragenden – 
seine Bewegungen, Spannungen und Gesichtsausdruck – antwortete. Der 
Kluge Hans war mathematisch nicht so begabt, wie man angenommen 
hatte, aber seine ungewöhnliche Empfindlichkeit half Forscherinnen, 
die kognitive Verzerrung zu verstehen, die bei Nichtdoppelblindtests 
aufgrund unbewusster Hinweise besteht.



K APITEL 1

38

Was ermöglichte diesem bestimmten Pferd, fähig zu sein, die nonver-
balen Hinweise seines Besitzers wahrzunehmen? Hatte es eine besonders 
resonante Beziehung zu seinem Besitzer, die sein sensorisches Gewahrsein 
des Gesichtsausdruck, der Körperspannungen, subtilen Veränderungen 
in der Atmung oder Bewegung von letzterem schärfte? Spielte der Tast-
sinn eine Rolle? Übertrug der Besitzer die korrekte Antwort, ohne es zu 
wissen, durch eine subtile Veränderung der Weise, wie er das Zaumzeug 
hielt? Seitdem dieses Pferd in der Öffentlichkeit Bewunderung hervor-
rief, hat es Tiere anderer Spezies gegeben, die aus irgendeinem Grund 
eine außergewöhnliche Fähigkeit zeigten, mit Menschen zu kommuni-
zieren. Ihre Geschichten erinnern uns an die uns angeborene Fähigkeit, 
die wir mit anderen Tieren teilen: große Mengen an Information zu emp-
fangen, die nonverbal und großteils unbewusst übertragen werden. Das 
Leben unserer Jäger-Sammler-Vorfahren hing von dieser Fähigkeit ab, 
und sie nutzten sie ausschließlich, bevor die gesprochene Sprache sich 
entwickelte. Heute verlassen wir uns viel stärker darauf, was gesagt wird, 
statt wie es gesagt wird.

Die fünf Praktiken der Somatischen IFS-Therapie

Somatische IFS-Therapeutinnen verfeinern ihre Sensibilität und stär-
ken ihren »Pferdesinn« durch somatische Praktiken, alles im Dienst der 
Heilung ihrer Klientinnen. Eine tiefe, aufrichtige Verbindung zu ihren 
Klientinnen aufbauend, hören sie ihnen zu, wie sie sagen, was sie sagen. 
Sie beachten kleine Veränderungen der Stimmqualität, des Gesichtsaus-
drucks und des Muskeltonus. Sie sind sich ihrer Atmung bewusst wie 
auch ihrer unwillkürlichen Bewegungen. Wenn Berührung ein Aspekt 
der Beziehung ist, dann hören sie auch auf die Information, die durch sie 
übertragen wird – selbst bei einem Handschlag oder einer Umarmung.



EINFÜHRUNG IN DIE SOMATISCHE IFS-THERAPIE

39

Die Somatische IFS-Therapeutin entwickelt die Praktiken Körperge-
wahrsein, Bewusste Atmung, Radikale Resonanz, Achtsame Bewegung 
und Einfühlsame Berührung – und bezieht diese Praktiken in jeden Schritt 
des IFS-Modells ein. In den folgenden Kapiteln wird jede dieser Prakti-
ken detailliert vorgestellt, mit Beispielen, wie sie in IFS integriert werden 
können. Die Praktiken sind zu einem gewissen Grad sequenziell: Wie 
vollständig man eine Praxis erfährt, hängt davon ab, ob man die vorige 
durchgeführt hat. Sie sind auch wechselseitig abhängig. Beispielsweise 
hängt Bewusste Atmung von Somatischem Gewahrsein ab, da man sich 
ohne Gewahrsein nicht über seine Atmung bewusst sein kann. Bewusste 
Atmung stützt sich auf Gewahrsein und kann auch die Fertigkeit in der 
Praxis des Körpergewahrseins verbessern. Resonanz ist von Gewahrsein 
abhängig, wird durch Atmung erleichtert und kann Bewegungen spie-
geln oder Berührung nutzen, um Resonanz zu steigern. In diesem Buch 
werden wir erkunden, wie jede Praxis und alle zusammen zu einer Erfah-
rung von verkörperter Selbstenergie führen und wie alle zur Ausübung 
ein bestimmtes Maß an verkörperter Selbstenergie benötigen.

Obwohl die Worte unserer Klientinnen wichtig sind, haben auch ihre 
Haltungen, Bewegungen und Stimmfarben eine Auswirkung auf uns 
– und unsere wirken sich auf sie aus. Wir beeinflussen uns gegenseitig 
über unsere Körpersprache auf vielfältige und größtenteils unbewusste 
Art und Weise. Indem wir auf die Sprache des Körpers achten, verstär-
ken wir unser Gewahrsein der Kommunikation im Therapieraum, die zu 
70 Prozent nonverbal stattfindet. Einfach gesagt, entwickeln und schulen 
diese fünf Praktiken der Somatischen IFS-Therapie, die den Inhalt dieses 
Buches darstellen, unsere Aufmerksamkeit und unsere Wahrnehmungs-
gewohnheiten, und helfen uns, als Therapeutinnen so herausragend zu 
werden, wie der Kluge Hans es als Pferd war.

Die Somatische IFS-Therapie entstand unter anderem auch deshalb, 
weil viele Therapeutinnen und Praktizierende einen Weg suchten, die 



K APITEL 1

40

Spaltung zwischen Körper und Geist im Feld der Psychotherapie zu über-
winden. Während der Körper in der IFS-Ausbildung zu einem gewissen 
Grad einbezogen wird, ist es die Absicht der Somatischen IFS-Therapie, 
den Körper und die somatischen Praktiken in jeden Schritt des thera-
peutischen Prozesses einzubeziehen, um mit jedem klinischen Problem 
zu arbeiten. Wir inkorporieren nicht nur somatische Praktiken in jeden 
Schritt, sondern wir vertiefen und erweitern unser Gewahrsein, wie der 
Körper bei jedem Schritt teilnimmt. Das kraftvolle und ermächtigende 
IFS-Modell wird dreidimensionaler – ein kognitiver, emotionaler, spiri-
tueller und körperlicher Prozess, der lebt und atmet. Wie Dick Schwartz 
mich in seiner vollständig überarbeiteten Neuauflage von Systemische 
Therapie mit der inneren Familie zitiert hat:

»Wie Teile über den Zeitraum eines Lebens Lasten aufnehmen, werden 
das Körpergewahrsein, Atemmuster, die Fähigkeit, mit anderen in Reso-
nanz zu gehen, sich mit Leichtigkeit, Schönheit und Freiheit zu bewe-
gen und Berührungen zu geben und zu erhalten, beeinträchtigt, (aber) 
psychische als auch physische Verletzungen, die im Körper auftreten … 
können im Körper geheilt werden.«

Die Somatische IFS-Therapie inkorporiert die fünf Praktiken, um im Kör-
per die Lasten der Teile zu heilen, wobei sie das IFS-Modell nutzt. Beim 
Unterrichten von IFS haben wir festgestellt, dass es hilfreich ist, den The-
rapieprozess in sequenziellen Schritten zu beschreiben. Als Beispiel folgt 
eine Sitzung mit meinem Klienten Tim, an der wir sehen können, wie die 
Somatische IFS-Therapie sich in jeden Schritt des IFS-Modells einfügt.





Mehr von Susan McConnell

Arbor Verlagsprogramm
Umfangreiche Informationen zu unseren Themen, 
ausführliche Leseproben aller unserer Bücher, einen  
versandkostenfreien Bestellservice und unseren kostenlosen  
Newsletter. All das und mehr finden Sie auf unserer Website.

www.arbor-verlag.de

www.arbor-verlag.de/susan-mcconnell

Arbor Seminare
Die gemeinnützige Arbor-Seminare gGmbH organisiert regelmäßig  
Seminare und Weiterbildungen mit führenden Vertreter:innen achtsam-
keitsbasierter Verfahren. Zudem informiert sie über aktuelle Entwicklun-
gen in diesem Bereich und trägt Achtsamkeit auf diese Weise nachhaltig in 
die Gesellschaft. Nähere Informationen finden Sie unter:

www.arbor-seminare.de

Arbor Online-Center
Mit dieser Plattform hat Arbor einen virtuellen Ort der Inspiration und 
des Lernens rund um das Thema Achtsamkeit geschaffen. Lernen Sie die 
Autor:innen unserer Bücher und die Referent:innen unserer Veranstaltun-
gen kennen: in Interviews, Vorträgen, Meditationsübungen, Webinaren, 
Podcasts sowie Online-Kursen und zahlreichen weiteren Ressourcen. 
 

www.arbor-online-center.de


