Kurt Kardinal Koch

Vom Tod
zum Leben

Ein Wegbegleiter
durch die

Fasten- und Osterzeit

i
HERDER |~

</
FREIBURG - BASEL - WIEN



MIX

Papier | Férdert
gute Waldnutzung

E‘quc os FSC® C014496

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © Pisit Heng / unsplash.com
Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: GGP Media GmbH, Péf8neck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39543-7
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82974-1
ISBN E-Book (E-Pub) 978-3-451-82975-8



Inhalt

Einleitung ~ 7

Ouvertiire der Fastenzeit im Zeichen von Bufle und Tod:
Der Anspruch des Aschermittwochs ~ 11

Gnadenzeit der Vierzig Tage:
Vom Sinn der Osterlichen Buizeit ~ 22

Christ sein in der Wiiste der Versuchungen:
Die Dramatik der Osterlichen Bufzeit ~ 33

Der Palmsonntag als Wegkreuzung im
Schicksal Jesu und im Leben des Christen ~ 44

Sakramentale Apotheke des Hohepriestertums Jesu Christi
in der Feier der Chrisam-Messe ~ 53

Tod-Ernst des Letzten Abendmahls Jesu:
Der tiefe Anspruch des Griindonnerstags ~ 64

,Seht das Holz des Kreuzes”:
Zumutung und Trost des Karfreitags ~ 74

Tag der Grabesruhe und Ouvertiire der Erlosung:
Die dunkle und helle Seite des Karsamstags ~ 84

Licht der Hoffnung, Wasser des Glaubens und Blut der Liebe:
Drei Interpreten des Geheimnisses der

Heiligen Osternacht ~ 92



Inhalt

Der 6sterlichen Zukunft Gottes trauen:
Die Frohe Botschaft des Ostersonntags ~ 103

Begegnungen mit dem Auferstandenen auch heute:
Besinnung in der Osteroktav ~ 112

Osterlicher Ernstfall des christlichen Gottesglaubens:
Die Botschaft der fiinfzigtdgigen Osterzeit ~ 122

Abschied mit eindeutigem Ziel und deshalb in Freude:
Der Trost des Festes von Christi Himmelfahrt ~ 132

In der Geistesgegenwart Gottes leben:
Pfingsten als Erfiillung von Ostern ~ 143

Anmerkungen ~ 153



Einleitung

,Mitten im Leben sind wir mit dem Tod umfangen.” Dieser
sehr kurze, aber inhaltsschwere Satz aus einem der groflen
Chorale der Christenheit formuliert eine unbestreitbare
Lebenserfahrung von uns Menschen. Der Satz bringt die
harte Wahrheit und die nackte Realitit des menschlichen
Lebens zum Ausdruck. Im Getriebe des alltiglichen Lebens
vergessen wir sie allerdings gerne und verdringen sie
leicht. Der franzdsische Denker Blaise Pascal hat bereits in
seiner Zeit sensibel beobachtet, dass die Menschen, weil sie
gegen den Tod kein Heilmittel finden konnten und den-
noch gliicklich sein wollten, darauf verfallen seien, nicht
mehr an den Tod zu denken; und er hat diese Beobachtung
mit der Einsicht begriindet: ,Der Tod, wenn man nicht an
ihn denkt, ist leichter zu ertragen als der Gedanke an den
Tod, wenn man gar nicht in Gefahr ist.“!

Dass wir unausweichlich mitten im Leben mit dem Tod
umfangen sind, ist die harte Wahrheit des menschlichen
Lebens. Dass es aber bei dieser trostlosen Wahrheit nicht
fir immer sein Bewenden haben muss, darin besteht die
frohe und tréstliche Verheiffung des christlichen Glaubens.
Er hat die Kraft, uns Menschen eine noch ganz andere
Wahrheit zuzusprechen. Er hat den Mut und das Recht,
die unbestreitbare Wahrheit des alten Chorals, dass wir
mitten im Leben mit dem Tod umfangen sind, umzukeh-
ren und gleichsam auf den Kopf zu stellen, indem er uns
die viel groflere Verheilung zuspricht, dass wir mitten im
Tod mit dem Leben umfangen sind, mit dem befreienden
und ewigen Leben Gottes selbst.

In dieser viel groReren Wahrheit liegt das Geheimnis des
trostlichen Wechsels mit der Wahrheit unseres mensch-

~7 ~



Einleitung

lichen Lebens beschlossen, wie er sich an und durch Jesus
Christus an Ostern ereignet hat. Die Konstitution des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils tiber die Liturgie ,Sacrosanctum
concilium“ hat dieses Geheimnis genauer als ,Pascha-Mys-
terium“ bezeichnet, das die Kernmitte des christlichen
Glaubens und den Mittelpunkt der den Glauben feiernden
Liturgie der Kirche darstellt. Denn das ,Werk der Erlosung
der Menschen und der vollendeten Verherrlichung Gottes,
dessen Vorspiel die gottlichen Machterweise am Volk des
Alten Bundes waren®, hat Jesus Christus erfullt, ,besonders
durch das Pascha-Mysterium: sein seliges Leiden, seine
Auferstehung von den Toten und seine glorreiche Himmel-
fahrt“. Denn ,in diesem Mysterium ,hat er durch sein Ster-
ben unseren Tod vernichtet und durch sein Auferstehen
das Leben neugeschaffen2.

Mit Ostern steht und fallt der christliche Glaube. Ostern
ist deshalb das grofite von allen christlichen Festen. Dies
zeigt sich bereits daran, dass Ostern das einzige Fest im
Kirchenjahr ist, das eine Festzeit von fiinfzig Tagen einleitet
und mit Pfingsten, das das griechische Wort fiir ,fiinfzig"
ist, vollendet wird. Die Wichtigkeit dieses Festes kann auch
daran abgelesen werden, dass Ostern wiederum das einzige
Fest ist, dem vierzig Tage der Vorbereitung und Zuriistung
vorausgehen, die mit dem Aschermittwoch beginnen und
den Namen ,Osterliche Buf8zeit” tragen. Denn in die dster-
liche Freude iiber den Sieg des Lebens iiber den Tod, wie er
in der Auferstehung Jesu Christi sichtbar und wirksam ge-
worden ist, kann man nur einstimmen, wenn man zuvor
mit Jesus die Versuchungen in der Wiiste erfahren, mit
Jesus den Weg nach Jerusalem mitgegangen, am Olberg in
der Nacht vor seinem Leiden mit ihm gewacht und in-
stindig gebetet, in tiefer Traurigkeit in der Nahe seines
Kreuzes am Karfreitag gestanden und das tiefe Schweigen
am Karsamstag ertragen hat.

~ 8 ~



Einleitung

Die Osterliche Buf3zeit ist so ein Weg ,per crucem ad
lucem®, durch das Kreuz zum Licht. Sie erinnert zugleich
daran, dass der christliche Glaube iiberhaupt ein Weg ist,
weil wir Christen an Jesus Christus glauben, der sich selbst
als ,Weg“ offenbart hat, genauer als ,der Weg und die
Wahrheit und das Leben” (Joh 14,6). Urspriinglich wurde
deshalb die christliche Religion als ,Weg“ und die Christen,
die Christus als ,Weg“ nachfolgen, wurden als ,Anhénger
des Weges“ (Apg 9,2) bezeichnet. Dieser Weg fiithrt auf
Ostern hin, das Fest des ewigen Lebens, das im Kern darin
bestehen wird, dass wir Gott erkennen, wie der Johannei-
sche Christus dies uns nahebringt: ,Dies ist das ewige
Leben: dich, den einzigen und wahren Gott, zu erkennen
und Jesus Christus, den du gesandt hast” (Joh 17,3). Worin
anders konnte denn das ewige Leben bestehen wenn nicht
darin, Gott in seinem dreifaltigen Leben zu erkennen, in
seiner Gegenwart ewig zu leben und dieses unerschopf-
liche Geheimnis lobpreisend zu bestaunen? Je mehr wir
uns dieses Ziel vor Augen halten, desto mehr werden wir
bereits im jetzigen Leben das ewige Leben vorweg erfahren,
indem wir Gott erkennen und in seiner Gegenwart unser
Leben gestalten.

Zu diesem Weg will uns die Osterliche Buzeit ermuti-
gen und auf diesem Weg vom Tod zum Leben stirken. Die
im vorliegenden Buch enthaltenen Meditationen wollen
deshalb eine geistliche Begleitung auf diesem Weg durch
die Osterliche Bufzeit sein, um ehrlich und glaubwiirdig
in den osterlichen Jubel einstimmen und die auf ihn fol-
gende Festzeit in der Freude des Glaubens genieflen zu
konnen.

Rom, im Sommer 2022 Kurt Kardinal Koch






Ouverttre der Fastenzeit
im Zeichen von Bufe und Tod:
Der Anspruch des Aschermittwochs

Bei einer Oper werden in der Ouvertiire bereits alle Motive
angetont, die anschlieffend in ihr breit entfaltet werden.
Der Aschermittwoch bildet gleichsam die Ouvertiire fur
jene besondere Zeit, die mit diesem Tag beginnt und bis
Ostern dauern wird. Das entscheidende Motiv in dieser
Ouvertiire wird in der Liturgie der Kirche sichtbar gemacht
mit dem Zeichen der Asche und zum Ausdruck gebracht
mit dem biblischen Wort, das bei der Austeilung der
Asche gesprochen wird: ,Bekehrt euch und glaubt an das
Evangelium®.

Die Asche als Zeichen der Bufie und der Umkehr

Die Verwendung der Asche im religiésen Kontext ist in der
Heiligen Schrift bezeugt und begegnet bereits im Alten Tes-
tament. Als Ijob zur Einsicht gelangt war, dass er Gott
gegentiber nicht mit besonderem Verstand gesprochen hat,
sagte er zum Herrn: ,Darum widerrufe ich und atme auf, in
Staub und Asche” (ljob 42,6). Oder als Mordechai von der
Entscheidung des Perserkonigs, die Juden sollten ausgerot-
tet werden, erfahren hat, ,zerriss er seine Kleider, hiillte
sich in Sack und Asche, ging in die Stadt und erhob ein
lautes Klagegeschrei“ (Est 4,1). Das Wort ,Sack und Asche”
wird auch im Neuen Testament tberliefert, beispielsweise
bei der Ankiindigung des Gerichts iiber die galildischen

~ 11 ~



Fastenzeit

Stadte, denen Jesus vorgeworfen hat, dass sie sich nicht
bekehrt haben, wiewohl er in ihnen die meisten Wunder
gewirkt hat: ,Weh dir, Chorazin! Weh dir, Betsaida! Wenn
einst in Tyrus und Sidon die Wunder geschehen wiren, die
bei euch geschehen sind - man hatte dort in Sack und
Asche Bufle getan“ (Mt 11,21).

Auf diesem biblischen Hintergrund versteht es sich, dass
die Asche auch in der Alten Kirche im Zusammenhang der
offentlichen Bufle eine bedeutsame Rolle gespielt hat. Jeder
Christ, der Vergebung von seinen Stinden empfangen woll-
te, musste zundchst zum o6ffentlichen Stinder werden.
Nachdem er vor dem Bischof oder einem Priester seine
Stinden gebeichtet hatte, wurde ihm eine entsprechende
Buflleistung auferlegt, die in Fasten und im Tragen einer
Trauerkleidung bestand. Vor allem fiir diejenigen Christen,
die besonders schwere Stinden, zu denen Glaubensabfall,
Mord und Ehebruch gezdhlt wurden, begangen haben,
hatte mit dem Aschermittwoch die 6ffentliche Bufle begon-
nen, wobei die Biifler ein Buflgewand anzogen und mit der
Asche bestreut wurden. Anschliefend erfolgte - gleichsam
in Analogie zur Vertreibung von Adam und Eva aus dem
Paradies - die Austreibung der Stinder aus der Kirche, bis
sie nach der Buf8zeit in einer 6ffentlichen Feier wieder in
die Kirche aufgenommen wurden, die zumeist am Griin-
donnerstag stattfand.

Als um die Jahrtausendwende die Institution der 6ffent-
lichen Bufle von der so genannten privaten Form des Buf3-
sakramentes abgelost worden war, wurde der Ritus der
Austeilung der Asche beibehalten, aber auf alle Glaubigen
ausgeweitet. Nun wurde an alle Christen die Einladung
ausgesprochen, an dem aus der Tradition bekannten Buf-
ritus teilzunehmen und sich die Asche auf den Kopf auf-
legen zu lassen. Denn sich mit Asche bestreuen zu lassen,
ist ein klares Bekenntnis, dass der Christ weif}, dass er ein

~ 12 ~



Aschermittwoch

Stinder ist, und zugleich Ausdruck der Selbstverpflichtung,
wahrend der mit dem Aschermittwoch begonnenen Fasten-
zeit Bufe fiir seine Stinden zu tun.

Die Asche ist ein sprechendes Zeichen des Stindenbe-
kenntnisses und der Bufbereitschaft und damit der Trauer
iiber den begangenen Siindenfall. Von daher versteht es
sich vollends, dass im Mittelpunkt der Osterlichen BuRzeit
die Zumutung Jesu Christi steht, die in dem Wort enthalten
ist, das beim Auflegen der Asche dem einzelnen Christen
personlich zugesprochen wird: ,Bekehre Dich und glaube
an das Evangelium!“ Dabei handelt es sich zweifellos um
eine grofle Zumutung. Denn wir wissen aus eigener Erfah-
rung, dass solche Umkehr uns keineswegs leicht fallt. Der
alttestamentliche Prophet Jeremia neigte sogar zur An-
nahme, der Mensch sei zur Umkehr gar nicht fahig, und er
verdeutlichte seine Annahme mit dem ausdrucksstarken
Bild: ,Andert wohl ein Neger seine Hautfarbe oder ein Leo-
pard seine Flecken? Dann konntet auch ihr euch noch bes-
sern, die ihr ans Bose gewohnt seid” (Jer 12,23).

Umbkehr Gottes und Bekehrung des Menschen

Damit diese erzbiblische Forderung nach Umkehr fiir den
Christen nicht zu einer Uberforderung wird, die 1ahmt, ist
der Christ gut beraten, genauer auf das Wort Jesu zu horen,
das beim Auflegen der Asche gesprochen wird und das mit
dem Vorzeichen seiner Freudenbotschaft vom Kommen
des Reiches Gottes gehort werden will: ,Kehrt um! Denn
das Himmelreich ist nahe” (Mt 4,17). Entscheidend ist hier
das kleine Wortlein ,denn“. Jesus verlangt nicht die
Umbkehr von uns Menschen, damit das Himmelreich nahe-
kommen wird. Jesus sagt vielmehr das Nahekommen des

~ 13 ~



Fastenzeit

Himmelreiches an und zieht daraus die Konsequenz, dass
wir Menschen umkehren sollen. In der Botschaft Jesu ist
die Zusage der Nihe des Himmelreiches das Fundament
und die Ermoglichung der menschlichen Umkehr. Diese
Freudenbotschaft erwartet vom Christen dann aber seine
positive Stellungnahme, die nur in der Umkehr zu Gott
bestehen kann.

Diese grundlegende Priorititenordnung ist bereits im
Alten Testament angelegt und zeigt sich besonders deutlich
in der Lesung aus dem Buch des Propheten Joel, die in der
Liturgie des Aschermittwochs vorgesehen ist und in der
Gott durch den Propheten redet und die harte Zumutung
ausspricht: ,Kehret um zu mir von ganzem Herzen ... Zer-
reiflt eure Herzen, nicht eure Kleider, und kehrt um zum
Herrn, eurem Gott“ (Joel 2,12-13a). Dann jedoch dreht der
Prophet die Sinnrichtung um, und zwar dahingehend, dass
es ihn, Gott, da er ,gnadig und barmherzig, langmiitig und
reich an Giite“ ist, reut, ,dass er das Unheil verhdngt hat.
Vielleicht kehrt er um, und es reut ihn, und er lasst Segen
zuriick“ (Joel 2,13b-14). Damit ist das Hohelied der gren-
zenlosen Liebe Gottes angesprochen, dass der notwendigen
Umkehr des Menschen zu Gott die freiwillige und grof3-
zligige Bereitschaft Gottes zu seiner Umkehr zu uns Men-
schen zugrunde liegt und voran geht.

Diesen groflartigen Gedanken hat vor allem der alttesta-
mentliche Prophet Hosea entfaltet, wenn er Gott sprechen
lasst: ,Wie konnte ich dich preisgeben, Efraim, wie dich
aufgeben, Israel? Mein Herz wendet sich gegen mich, mein
Mitleid lodert auf. Ich will meinen glithenden Zorn nicht
vollstrecken und Efraim nicht noch einmal vernichten.
Denn Gott bin ich, nicht ein Mensch, der Heilige in deiner
Mitte” (Hos 11,8-9). Gemdaf diesem Prophetenwort besteht
Gottes Umkehr darin, dass er sich beinahe selbstbeschwo-
rend daran erinnert, dass er doch nicht ein Mensch, son-

~ 14 ~



Aschermittwoch

dern Gott ist. Er besteht deshalb nicht auf Vergeltung, wie
wir Menschen es oft genug tun. Er steht vielmehr in Liebe
zu seinem Volk und schenkt ihm so einen neuen Anfang.

Dieses grofRartige Hohelied der liebenden Umkehr Gottes
zu uns Menschen erfihrt im Neuen Testament nochmals
eine wesentliche Vertiefung, und zwar vor allem beim
Geschehen am Kreuz, das Papst Benedikt XVI. ebenfalls
als Umkehr Gottes gedeutet und in ihm die Liebe Gottes
,in ihrer radikalsten Form“ wahrgenommen hat: ,In seinem
Tod am Kreuz vollzieht sich jene Wende Gottes gegen sich
selbst, indem er sich verschenkt, um den Menschen wieder
aufzuheben und zu retten.“> Denn am Kreuz ist vollends
sichtbar, dass die von uns Menschen geforderte Umkehr
nicht die Bedingung ist, um das Heil erlangen zu konnen.
Unsere Umkehr ist vielmehr die Konsequenz des uns von
Gott im Voraus angebotenen Heils. Unsere Umkehr ist die
logische und konsequente Antwort auf die Umkehr Gottes
zu uns Menschen.

Versohnung als Initiative Gottes und
als Verpflichtung des Christen

Die Verktindigung dieser Priorititenordnung ist ein beson-
deres Anliegen des heiligen Paulus, der es in seinem zwei-
ten Brief an die Korinther in dem Spitzensatz verdichtet:
,Gott war es, der in Christus die Welt mit sich versohnt
hat, indem er den Menschen ihre Verfehlungen nicht
anrechnete” (2Kor 5,19). Mit dieser Aussage legt Paulus
uns ans Herz, dass Gott die Initiative zur Verséhnung
ergreift und dass es nicht die Aufgabe des Menschen ist
und nicht sein kann, sich mit Gott zu verséhnen. So muiss-
ten wir es zwar mit rein menschlichen Augen erwarten, da

~ 15 ~



Fastenzeit

wir Menschen gestindigt haben und nicht Gott. Die Heilige
Schrift verkiindet uns aber, dass nicht wir Menschen zu
Gott gehen und ihm eine ausgleichende Gabe bringen
konnten, um uns mit ihm zu versohnen, sondern dass
Gott auf uns Menschen zugeht, um uns seine Verséhnung
zu schenken. Versohnung ist die unableitbare Initiative, die
Gott ergreift, und ein Geschenk, das er allen Menschen und
dem ganzen Kosmos macht.

In dieser Botschaft begegnen wir dem Unerhorten des
christlichen Glaubens und gleichsam der radikalen Wende,
die das Christentum in die Religionsgeschichte hinein-
gebracht hat: Gott wartet nicht, bis wir Menschen kommen
und uns vers6hnen. Aller Erfahrung nach miisste Gott da
lange warten. Doch Gott geht uns Menschen entgegen und
versohnt uns - wie es der Vater im Gleichnis vom verlore-
nen Sohn tut, indem er mit ihm, der nach der Erfahrung
des Elends mit zerknirschtem Herzen wieder nach Hause
findet, keineswegs abrechnet und auch nicht Genugtuung
einfordert, sondern ihm entgegenlduft und ihn mit einem
Fest in sein Vaterhaus wieder aufnimmt.

Diese wunderbare Botschaft wird von Paulus nochmals
zugespitzt, wenn er sie mit einer weiteren Aussage vertieft:
LErI (sc. Gott) hat den, der keine Siinde kannte, fiir uns zur
Stnde gemacht, damit wir in ihm Gerechtigkeit wiirden”
(2Kor 5,21). Das Versohnungshandeln Gottes in Jesus
Christus, das Paulus uns vor Augen fiihrt, ist keine billige
Angelegenheit, sondern harte Arbeit. Sie ist konsequente
Feindesliebe, wie sie in letzter Konsequenz am Kreuz Jesu
offenbar geworden ist. Gemaf der menschlichen und allzu
menschlichen Logik héitte die Grausamkeit des Kreuzes-
todes Jesu Rache bis zum Letzten bedeuten miissen, damit
die Welt wieder in Ordnung ware. Gott aber hat am Kreuz
Jesu Christi aller Rache und Vergeltung ein klares Ende ent-
gegengesetzt. Das Kreuz Jesu ist sein grofler Versohnungs-

~ 16 ~



Aschermittwoch

tag, der universale Yom Kippur. Denn am Kreuz hat Gott
auf die menschliche und menschheitliche Steigerung des
Bosen gerade nicht mit Vergeltungsmechanismen reagiert,
sondern mit der Steigerung seiner unendlichen Liebe, die
auch die Bereitschaft einschlielt, Leiden auf sich zu neh-
men. Darin besteht der innerste Kern der Versohnung, die
nicht einfach ein sentimentales Gefiihl ist, sondern Einsatz
des eigenen Lebens verlangt.

Mit gleichem Ernst, wie Paulus die Initiative Gottes zur
Versohnung betont, macht er auch auf die glaubenslogische
Konsequenz aufmerksam, die sich aus dem Vers6hnungs-
handeln Gottes in Jesus Christus fiir uns Christen von
selbst ergibt: ,Wir sind Gesandte an Christi statt, und Gott
ist es, der durch uns mahnt: Wir bitten an Christi statt:
Lasst euch mit Gott versohnen“ (2Kor 5,20). Wenn wir
Christen das Geschenk der Verséhnung empfangen und
uns von Gott versohnen lassen, dann sind wir auch berufen
und verpflichtet, Gottes Versohnung zu verkiinden, fiir die
Versohnung zu arbeiten und als Botschafter der Versoh-
nung zu wirken, und zwar in der Art und Weise, in der
Gott Versohnung vollzieht:

Mit der Initiative zur Versohnung, die Gott ergreift, wird
uns Christen erstens die Einsicht zugemutet, dass Vers6h-
nung auch unter uns Menschen nur dort mdglich ist, wo
jemand den ersten Schritt wagt, und zwar im Kreislauf der
gegenseitigen Aufriistung, wie er in den zwischenmensch-
lichen Beziehungen immer wieder zu beobachten ist: Da
ristet die eine Seite nach in der Annahme, die andere
Seite habe vorgertistet; und der Kreislauf der Aufriistung
hort nicht auf, bis einer den Mut hat, anzufangen aufzu-
horen. Versohnung beginnt bei Gott und zwischen uns
Christen immer mit dem ersten Schritt des einen und
setzt sich damit fort, dass auch der andere eingeladen
wird, sich auf denselben Weg zu begeben. Und wie bei

~17 ~



Fastenzeit

Gott Versohnung aus Liebe geboren ist und er in erster
Linie Versohnung nicht von uns fordert, sondern sie uns
schenkt, so setzt Verséhnung in uns Christen, denen sie
zugemutet wird, einen inneren Weg voraus, namlich Hei-
lung von Verletzung und Teilnahme am Schmerz der Hei-
lung. Versohnung ist immer Frucht der Umkehr, der Wand-
lung des eigenen Herzens und des neuen Denkens; und
diejenige Kraft, die solches vermag, ist die Liebe.

In diesem Sinne sind wir Christen berufen, Botschafter
der Versdhnung zu sein und die Menschen zu bitten, und
zwar mit der Autoritat Christi selbst, sich mit Gott versoh-
nen zu lassen. Diesen Botschafterdienst der Versohnung
konnen wir aber nur in glaubwiirdiger Weise wahrnehmen,
wenn wir uns selbst von Gott versohnen lassen und als
Versohnte leben. Denn Verséhnung ist in erster Linie
nicht eine Forderung an uns Menschen, die uns erfah-
rungsgemdf schnell iiberfordert, sondern eine Konsequenz
des Glaubens, die befreit. Wenn wir im Licht dieser frohen
Botschaft die Osterliche Bufzeit leben, dann ist die uns
zugemutete Umkehr zu Gott nicht einfach eine miithsame
Buflleistung, sondern die frohe Antwort auf jene Versoh-
nung, die Gott uns schenkt: aus Gnade und damit gratis.
Dieses Geschenk diirfen wir uns in der Osterlichen Bufzeit
wieder neu gefallen lassen und daraus leben.

Zeichen des Todes — Zeichen des Lebens

Im Bedenken der Austeilung der Asche als Zeichen von
Bufle und Verséhnung wird auch verstindlich, dass sich
mit diesem Zeichen auch der Gedanke der Verginglichkeit
des irdischen Lebens verbinden konnte, wie er wohl erst-
mals bei Isidor von Sevilla im 7. Jahrhundert bezeugt ist*

~ 18 ~



Aschermittwoch

und wie er zum Ausdruck gebracht wird mit der aus der
mittelalterlichen Liturgie stammenden Formel bei der Aus-
teilung der Asche: ,Bedenke Mensch, dass du Staub bist
und wieder zum Staub zurtickkehren wirst. Mit diesen
Worten werden wir zu den Anfingen der Menschheits-
geschichte zurtickgefiihrt, als nach dem Siindenfall Gott
zu Adam gesprochen hat: ,Im Schweifle deines Angesichts
sollst du dein Brot essen, bis du zurtickkehrst zum Acker-
boden, von ihm bist du ja genommen. Denn Staub bist du,
zum Staub musst du zuriick” (Gen 3,19). Damit werden wir
an unsere Verletzlichkeit, Gebrechlichkeit, Hinfalligkeit
und somit an den uns allen bevorstehenden Tod erinnert,
der die letzte Konsequenz der menschlichen conditio
humana ist. Denn Staub und Asche sind Zeichen des Ster-
bens und des Todes.

Das Zeichen der Asche gemahnt uns unmissverstandlich
daran, dass wir Menschen Staub sind und wieder zum
Staub zuriickkehren werden. Es ist heilsam, am Beginn
der Osterlichen Bufizeit daran erinnert zu werden, zumal
in einer Zeit wie der heutigen, in der wir Menschen den
Tod aus unserem Leben zu verdringen pflegen, damit
aber keineswegs dem Leben dienen. Denn wenn der Tod
als nicht mehr zum Leben selbst gehorend betrachtet
wird, gefdhrden wir nicht nur die Wiirde des Sterbens, son-
dern auch die Wiirde des Lebens. Die heutigen Diskussio-
nen und Bestrebungen um die Legalisierung der Beihilfe
zum Suizid fithren uns vor Augen, was mit uns Menschen
geschieht, wenn wir nur noch gesund sterben wollen.

Der Aschermittwoch fordert uns heraus, uns dem eige-
nen Tod zu stellen. Diese Zumutung ist aber nur deshalb
heilsam, weil der Aschermittwoch uns noch eine andere
und verheiffungsvollere Botschaft bereithalt. In der Liturgie
dieses Tages wird die Asche nicht nur als Zeichen des
Todes, sondern auch und vor allem als Zeichen des Lebens

~ 19 ~



Fastenzeit

gefeiert. Denn die Liturgie verkiindet uns, dass selbst der
menschliche Staub fiir Gott kostbar ist, weil Gott uns Men-
schen geschaffen und zum ewigen Leben bestimmt hat.
Wie Jesus mit uns Menschen das Geschick der Verletzlich-
keit und Sterblichkeit teilen wollte und am Kreuz seinen
gewaltsamen Tod in einen Akt der Liebe verwandelt hat,
der zum Weg hin zur Auferstehung geworden ist, so ist
auch uns in der osterlichen Taufe verheiffen, dass wir
zwar wieder zum Staub zurtickkehren, dass Gott aber die-
sen Staub in das ewige Leben hinein verwandeln wird.

Im Blick auf das ewige Leben wird schlieflich sichtbar,
wie eng die beiden Spendeformeln bei der Austeilung der
Asche zusammenhdngen, namlich der Ruf zu Bufle und
Umbkehr und die Zumutung, sich auf die Verginglichkeit
des irdischen Lebens zu besinnen. Denn die Erinnerung
an unser Staub-Sein fiihrt uns zur Bufe auch und gerade
im Blick auf unseren Tod und das uns bevorstehende
Gericht Gottes. Wenn wir auf diesem Weg der Bufle unse-
ren Blick aber auf Jesus Christus, den Gekreuzigten und
Auferstandenen richten, konnen wir in frischer Weise
erfahren, wie sehr Gott die Welt liebt und wie unendlich
kostbar wir Menschen fiir Gott sind. Davon legt die Asche
Zeugnis ab, die uns am Beginn der Osterlichen BuRzeit auf
den Kopf gestreut wird. Denn sie verheifit uns, dass wir
Menschen zwar Staub sind und wieder zu Staub werden,
dass aber selbst dieser Staub bei Gott aufgehoben ist und in
das ewige Leben hinein verwandelt werden wird.

Wenn wir Bufle und Umkehr und die Besinnung auf den
eigenen Tod mit Blick auf das ewige Leben, das an Ostern
aufleuchten wird, vollziehen, dann verlieren sie den Ein-
druck des Gramlichen. Sie stehen dann nicht unter dem
Zeichen von Traurigkeit und Niedergeschlagenheit, son-
dern unter dem Vorzeichen der osterlichen Vorfreude und
Zuversicht und der Dankbarkeit fiir das, was Gott an uns

~ 20 ~



Aschermittwoch

getan hat und was er an uns vollenden wird. In dieser fro-
hen Zuversicht vollziehen wir Christen am Beginn der
Osterlichen Bufizeit den schonen und tiefen Ritus des
Empfangs der gesegneten Asche und bekennen damit
unsere Stinden und die Notwendigkeit der Umkehr und
erneuern unseren Glauben an den lebendigen Gott und
sein Geschenk des ewigen Lebens.

~ 21 ~






