
HV 39543 / p. 3 / 11.11.2022

Kurt Kardinal Koch

Vom Tod
zum Leben
Ein Wegbegleiter

durch die
Fasten- und Osterzeit



HV 39543 / p. 4 / 11.11.2022

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: © Pisit Heng / unsplash.com
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg

Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39543-7
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82974-1
ISBN E-Book (E-Pub) 978-3-451-82975-8



HV 39543 / p. 5 / 11.11.2022

Inhalt

Einleitung ~ 7

Ouvertüre der Fastenzeit im Zeichen von Buße und Tod:
Der Anspruch des Aschermittwochs ~ 11

Gnadenzeit der Vierzig Tage:
Vom Sinn der Österlichen Bußzeit ~ 22

Christ sein in der Wüste der Versuchungen:
Die Dramatik der Österlichen Bußzeit ~ 33

Der Palmsonntag als Wegkreuzung im
Schicksal Jesu und im Leben des Christen ~ 44

Sakramentale Apotheke des Hohepriestertums Jesu Christi
in der Feier der Chrisam-Messe ~ 53

Tod-Ernst des Letzten Abendmahls Jesu:
Der tiefe Anspruch des Gründonnerstags ~ 64

„Seht das Holz des Kreuzes“:
Zumutung und Trost des Karfreitags ~ 74

Tag der Grabesruhe und Ouvertüre der Erlösung:
Die dunkle und helle Seite des Karsamstags ~ 84

Licht der Hoffnung, Wasser des Glaubens und Blut der Liebe:
Drei Interpreten des Geheimnisses der
Heiligen Osternacht ~ 92

~ 5 ~



HV 39543 / p. 6 / 11.11.2022

Der österlichen Zukunft Gottes trauen:
Die Frohe Botschaft des Ostersonntags ~ 103

Begegnungen mit dem Auferstandenen auch heute:
Besinnung in der Osteroktav ~ 112

Österlicher Ernstfall des christlichen Gottesglaubens:
Die Botschaft der fünfzigtägigen Osterzeit ~ 122

Abschied mit eindeutigem Ziel und deshalb in Freude:
Der Trost des Festes von Christi Himmelfahrt ~ 132

In der Geistesgegenwart Gottes leben:
Pfingsten als Erfüllung von Ostern ~ 143

Anmerkungen ~ 153

Inhalt

~ 6 ~



HV 39543 / p. 7 / 11.11.2022

Einleitung

„Mitten im Leben sind wir mit dem Tod umfangen.“ Dieser
sehr kurze, aber inhaltsschwere Satz aus einem der großen
Choräle der Christenheit formuliert eine unbestreitbare
Lebenserfahrung von uns Menschen. Der Satz bringt die
harte Wahrheit und die nackte Realität des menschlichen
Lebens zum Ausdruck. Im Getriebe des alltäglichen Lebens
vergessen wir sie allerdings gerne und verdrängen sie
leicht. Der französische Denker Blaise Pascal hat bereits in
seiner Zeit sensibel beobachtet, dass die Menschen, weil sie
gegen den Tod kein Heilmittel finden konnten und den-
noch glücklich sein wollten, darauf verfallen seien, nicht
mehr an den Tod zu denken; und er hat diese Beobachtung
mit der Einsicht begründet: „Der Tod, wenn man nicht an
ihn denkt, ist leichter zu ertragen als der Gedanke an den
Tod, wenn man gar nicht in Gefahr ist.“1
Dass wir unausweichlich mitten im Leben mit dem Tod

umfangen sind, ist die harte Wahrheit des menschlichen
Lebens. Dass es aber bei dieser trostlosen Wahrheit nicht
für immer sein Bewenden haben muss, darin besteht die
frohe und tröstliche Verheißung des christlichen Glaubens.
Er hat die Kraft, uns Menschen eine noch ganz andere
Wahrheit zuzusprechen. Er hat den Mut und das Recht,
die unbestreitbare Wahrheit des alten Chorals, dass wir
mitten im Leben mit dem Tod umfangen sind, umzukeh-
ren und gleichsam auf den Kopf zu stellen, indem er uns
die viel größere Verheißung zuspricht, dass wir mitten im
Tod mit dem Leben umfangen sind, mit dem befreienden
und ewigen Leben Gottes selbst.
In dieser viel größeren Wahrheit liegt das Geheimnis des

tröstlichen Wechsels mit der Wahrheit unseres mensch-

~ 7 ~



HV 39543 / p. 8 / 11.11.2022

lichen Lebens beschlossen, wie er sich an und durch Jesus
Christus an Ostern ereignet hat. Die Konstitution des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils über die Liturgie „Sacrosanctum
concilium“ hat dieses Geheimnis genauer als „Pascha-Mys-
terium“ bezeichnet, das die Kernmitte des christlichen
Glaubens und den Mittelpunkt der den Glauben feiernden
Liturgie der Kirche darstellt. Denn das „Werk der Erlösung
der Menschen und der vollendeten Verherrlichung Gottes,
dessen Vorspiel die göttlichen Machterweise am Volk des
Alten Bundes waren“, hat Jesus Christus erfüllt, „besonders
durch das Pascha-Mysterium: sein seliges Leiden, seine
Auferstehung von den Toten und seine glorreiche Himmel-
fahrt“. Denn „in diesem Mysterium ‚hat er durch sein Ster-
ben unseren Tod vernichtet und durch sein Auferstehen
das Leben neugeschaffen‘“2.
Mit Ostern steht und fällt der christliche Glaube. Ostern

ist deshalb das größte von allen christlichen Festen. Dies
zeigt sich bereits daran, dass Ostern das einzige Fest im
Kirchenjahr ist, das eine Festzeit von fünfzig Tagen einleitet
und mit Pfingsten, das das griechische Wort für „fünfzig“
ist, vollendet wird. Die Wichtigkeit dieses Festes kann auch
daran abgelesen werden, dass Ostern wiederum das einzige
Fest ist, dem vierzig Tage der Vorbereitung und Zurüstung
vorausgehen, die mit dem Aschermittwoch beginnen und
den Namen „Österliche Bußzeit“ tragen. Denn in die öster-
liche Freude über den Sieg des Lebens über den Tod, wie er
in der Auferstehung Jesu Christi sichtbar und wirksam ge-
worden ist, kann man nur einstimmen, wenn man zuvor
mit Jesus die Versuchungen in der Wüste erfahren, mit
Jesus den Weg nach Jerusalem mitgegangen, am Ölberg in
der Nacht vor seinem Leiden mit ihm gewacht und in-
ständig gebetet, in tiefer Traurigkeit in der Nähe seines
Kreuzes am Karfreitag gestanden und das tiefe Schweigen
am Karsamstag ertragen hat.

Einleitung

~ 8 ~



HV 39543 / p. 9 / 11.11.2022

Die Österliche Bußzeit ist so ein Weg „per crucem ad
lucem“, durch das Kreuz zum Licht. Sie erinnert zugleich
daran, dass der christliche Glaube überhaupt ein Weg ist,
weil wir Christen an Jesus Christus glauben, der sich selbst
als „Weg“ offenbart hat, genauer als „der Weg und die
Wahrheit und das Leben“ (Joh 14,6). Ursprünglich wurde
deshalb die christliche Religion als „Weg“ und die Christen,
die Christus als „Weg“ nachfolgen, wurden als „Anhänger
des Weges“ (Apg 9,2) bezeichnet. Dieser Weg führt auf
Ostern hin, das Fest des ewigen Lebens, das im Kern darin
bestehen wird, dass wir Gott erkennen, wie der Johannei-
sche Christus dies uns nahebringt: „Dies ist das ewige
Leben: dich, den einzigen und wahren Gott, zu erkennen
und Jesus Christus, den du gesandt hast“ (Joh 17,3). Worin
anders könnte denn das ewige Leben bestehen wenn nicht
darin, Gott in seinem dreifaltigen Leben zu erkennen, in
seiner Gegenwart ewig zu leben und dieses unerschöpf-
liche Geheimnis lobpreisend zu bestaunen? Je mehr wir
uns dieses Ziel vor Augen halten, desto mehr werden wir
bereits im jetzigen Leben das ewige Leben vorweg erfahren,
indem wir Gott erkennen und in seiner Gegenwart unser
Leben gestalten.
Zu diesem Weg will uns die Österliche Bußzeit ermuti-

gen und auf diesem Weg vom Tod zum Leben stärken. Die
im vorliegenden Buch enthaltenen Meditationen wollen
deshalb eine geistliche Begleitung auf diesem Weg durch
die Österliche Bußzeit sein, um ehrlich und glaubwürdig
in den österlichen Jubel einstimmen und die auf ihn fol-
gende Festzeit in der Freude des Glaubens genießen zu
können.

Rom, im Sommer 2022 Kurt Kardinal Koch

Einleitung

~ 9 ~



HV 39543 / p. 10 / 11.11.2022



HV 39543 / p. 11 / 11.11.2022

Ouvertüre der Fastenzeit
im Zeichen von Buße und Tod:

Der Anspruch des Aschermittwochs

Bei einer Oper werden in der Ouvertüre bereits alle Motive
angetönt, die anschließend in ihr breit entfaltet werden.
Der Aschermittwoch bildet gleichsam die Ouvertüre für
jene besondere Zeit, die mit diesem Tag beginnt und bis
Ostern dauern wird. Das entscheidende Motiv in dieser
Ouvertüre wird in der Liturgie der Kirche sichtbar gemacht
mit dem Zeichen der Asche und zum Ausdruck gebracht
mit dem biblischen Wort, das bei der Austeilung der
Asche gesprochen wird: „Bekehrt euch und glaubt an das
Evangelium“.

Die Asche als Zeichen der Buße und der Umkehr

Die Verwendung der Asche im religiösen Kontext ist in der
Heiligen Schrift bezeugt und begegnet bereits im Alten Tes-
tament. Als Ijob zur Einsicht gelangt war, dass er Gott
gegenüber nicht mit besonderem Verstand gesprochen hat,
sagte er zum Herrn: „Darum widerrufe ich und atme auf, in
Staub und Asche“ (Ijob 42,6). Oder als Mordechai von der
Entscheidung des Perserkönigs, die Juden sollten ausgerot-
tet werden, erfahren hat, „zerriss er seine Kleider, hüllte
sich in Sack und Asche, ging in die Stadt und erhob ein
lautes Klagegeschrei“ (Est 4,1). Das Wort „Sack und Asche“
wird auch im Neuen Testament überliefert, beispielsweise
bei der Ankündigung des Gerichts über die galiläischen

~ 11 ~



HV 39543 / p. 12 / 11.11.2022

Städte, denen Jesus vorgeworfen hat, dass sie sich nicht
bekehrt haben, wiewohl er in ihnen die meisten Wunder
gewirkt hat: „Weh dir, Chorazin! Weh dir, Betsaida! Wenn
einst in Tyrus und Sidon die Wunder geschehen wären, die
bei euch geschehen sind – man hätte dort in Sack und
Asche Buße getan“ (Mt 11,21).
Auf diesem biblischen Hintergrund versteht es sich, dass

die Asche auch in der Alten Kirche im Zusammenhang der
öffentlichen Buße eine bedeutsame Rolle gespielt hat. Jeder
Christ, der Vergebung von seinen Sünden empfangen woll-
te, musste zunächst zum öffentlichen Sünder werden.
Nachdem er vor dem Bischof oder einem Priester seine
Sünden gebeichtet hatte, wurde ihm eine entsprechende
Bußleistung auferlegt, die in Fasten und im Tragen einer
Trauerkleidung bestand. Vor allem für diejenigen Christen,
die besonders schwere Sünden, zu denen Glaubensabfall,
Mord und Ehebruch gezählt wurden, begangen haben,
hatte mit dem Aschermittwoch die öffentliche Buße begon-
nen, wobei die Büßer ein Bußgewand anzogen und mit der
Asche bestreut wurden. Anschließend erfolgte – gleichsam
in Analogie zur Vertreibung von Adam und Eva aus dem
Paradies – die Austreibung der Sünder aus der Kirche, bis
sie nach der Bußzeit in einer öffentlichen Feier wieder in
die Kirche aufgenommen wurden, die zumeist am Grün-
donnerstag stattfand.
Als um die Jahrtausendwende die Institution der öffent-

lichen Buße von der so genannten privaten Form des Buß-
sakramentes abgelöst worden war, wurde der Ritus der
Austeilung der Asche beibehalten, aber auf alle Gläubigen
ausgeweitet. Nun wurde an alle Christen die Einladung
ausgesprochen, an dem aus der Tradition bekannten Buß-
ritus teilzunehmen und sich die Asche auf den Kopf auf-
legen zu lassen. Denn sich mit Asche bestreuen zu lassen,
ist ein klares Bekenntnis, dass der Christ weiß, dass er ein

Fastenzeit

~ 12 ~



HV 39543 / p. 13 / 11.11.2022

Sünder ist, und zugleich Ausdruck der Selbstverpflichtung,
während der mit dem Aschermittwoch begonnenen Fasten-
zeit Buße für seine Sünden zu tun.
Die Asche ist ein sprechendes Zeichen des Sündenbe-

kenntnisses und der Bußbereitschaft und damit der Trauer
über den begangenen Sündenfall. Von daher versteht es
sich vollends, dass im Mittelpunkt der Österlichen Bußzeit
die Zumutung Jesu Christi steht, die in demWort enthalten
ist, das beim Auflegen der Asche dem einzelnen Christen
persönlich zugesprochen wird: „Bekehre Dich und glaube
an das Evangelium!“ Dabei handelt es sich zweifellos um
eine große Zumutung. Denn wir wissen aus eigener Erfah-
rung, dass solche Umkehr uns keineswegs leicht fällt. Der
alttestamentliche Prophet Jeremia neigte sogar zur An-
nahme, der Mensch sei zur Umkehr gar nicht fähig, und er
verdeutlichte seine Annahme mit dem ausdrucksstarken
Bild: „Ändert wohl ein Neger seine Hautfarbe oder ein Leo-
pard seine Flecken? Dann könntet auch ihr euch noch bes-
sern, die ihr ans Böse gewöhnt seid“ (Jer 12,23).

Umkehr Gottes und Bekehrung des Menschen

Damit diese erzbiblische Forderung nach Umkehr für den
Christen nicht zu einer Überforderung wird, die lähmt, ist
der Christ gut beraten, genauer auf das Wort Jesu zu hören,
das beim Auflegen der Asche gesprochen wird und das mit
dem Vorzeichen seiner Freudenbotschaft vom Kommen
des Reiches Gottes gehört werden will: „Kehrt um! Denn
das Himmelreich ist nahe“ (Mt 4,17). Entscheidend ist hier
das kleine Wörtlein „denn“. Jesus verlangt nicht die
Umkehr von uns Menschen, damit das Himmelreich nahe-
kommen wird. Jesus sagt vielmehr das Nahekommen des

Aschermittwoch

~ 13 ~



HV 39543 / p. 14 / 11.11.2022

Himmelreiches an und zieht daraus die Konsequenz, dass
wir Menschen umkehren sollen. In der Botschaft Jesu ist
die Zusage der Nähe des Himmelreiches das Fundament
und die Ermöglichung der menschlichen Umkehr. Diese
Freudenbotschaft erwartet vom Christen dann aber seine
positive Stellungnahme, die nur in der Umkehr zu Gott
bestehen kann.
Diese grundlegende Prioritätenordnung ist bereits im

Alten Testament angelegt und zeigt sich besonders deutlich
in der Lesung aus dem Buch des Propheten Joel, die in der
Liturgie des Aschermittwochs vorgesehen ist und in der
Gott durch den Propheten redet und die harte Zumutung
ausspricht: „Kehret um zu mir von ganzem Herzen … Zer-
reißt eure Herzen, nicht eure Kleider, und kehrt um zum
Herrn, eurem Gott“ (Joel 2,12–13a). Dann jedoch dreht der
Prophet die Sinnrichtung um, und zwar dahingehend, dass
es ihn, Gott, da er „gnädig und barmherzig, langmütig und
reich an Güte“ ist, reut, „dass er das Unheil verhängt hat.
Vielleicht kehrt er um, und es reut ihn, und er lässt Segen
zurück“ (Joel 2,13b–14). Damit ist das Hohelied der gren-
zenlosen Liebe Gottes angesprochen, dass der notwendigen
Umkehr des Menschen zu Gott die freiwillige und groß-
zügige Bereitschaft Gottes zu seiner Umkehr zu uns Men-
schen zugrunde liegt und voran geht.
Diesen großartigen Gedanken hat vor allem der alttesta-

mentliche Prophet Hosea entfaltet, wenn er Gott sprechen
lässt: „Wie könnte ich dich preisgeben, Efraim, wie dich
aufgeben, Israel? Mein Herz wendet sich gegen mich, mein
Mitleid lodert auf. Ich will meinen glühenden Zorn nicht
vollstrecken und Efraim nicht noch einmal vernichten.
Denn Gott bin ich, nicht ein Mensch, der Heilige in deiner
Mitte“ (Hos 11,8–9). Gemäß diesem Prophetenwort besteht
Gottes Umkehr darin, dass er sich beinahe selbstbeschwö-
rend daran erinnert, dass er doch nicht ein Mensch, son-

Fastenzeit

~ 14 ~



HV 39543 / p. 15 / 11.11.2022

dern Gott ist. Er besteht deshalb nicht auf Vergeltung, wie
wir Menschen es oft genug tun. Er steht vielmehr in Liebe
zu seinem Volk und schenkt ihm so einen neuen Anfang.
Dieses großartige Hohelied der liebenden Umkehr Gottes

zu uns Menschen erfährt im Neuen Testament nochmals
eine wesentliche Vertiefung, und zwar vor allem beim
Geschehen am Kreuz, das Papst Benedikt XVI. ebenfalls
als Umkehr Gottes gedeutet und in ihm die Liebe Gottes
„in ihrer radikalsten Form“ wahrgenommen hat: „In seinem
Tod am Kreuz vollzieht sich jene Wende Gottes gegen sich
selbst, indem er sich verschenkt, um den Menschen wieder
aufzuheben und zu retten.“3 Denn am Kreuz ist vollends
sichtbar, dass die von uns Menschen geforderte Umkehr
nicht die Bedingung ist, um das Heil erlangen zu können.
Unsere Umkehr ist vielmehr die Konsequenz des uns von
Gott im Voraus angebotenen Heils. Unsere Umkehr ist die
logische und konsequente Antwort auf die Umkehr Gottes
zu uns Menschen.

Versöhnung als Initiative Gottes und
als Verpflichtung des Christen

Die Verkündigung dieser Prioritätenordnung ist ein beson-
deres Anliegen des heiligen Paulus, der es in seinem zwei-
ten Brief an die Korinther in dem Spitzensatz verdichtet:
„Gott war es, der in Christus die Welt mit sich versöhnt
hat, indem er den Menschen ihre Verfehlungen nicht
anrechnete“ (2Kor 5,19). Mit dieser Aussage legt Paulus
uns ans Herz, dass Gott die Initiative zur Versöhnung
ergreift und dass es nicht die Aufgabe des Menschen ist
und nicht sein kann, sich mit Gott zu versöhnen. So müss-
ten wir es zwar mit rein menschlichen Augen erwarten, da

Aschermittwoch

~ 15 ~



HV 39543 / p. 16 / 11.11.2022

wir Menschen gesündigt haben und nicht Gott. Die Heilige
Schrift verkündet uns aber, dass nicht wir Menschen zu
Gott gehen und ihm eine ausgleichende Gabe bringen
könnten, um uns mit ihm zu versöhnen, sondern dass
Gott auf uns Menschen zugeht, um uns seine Versöhnung
zu schenken. Versöhnung ist die unableitbare Initiative, die
Gott ergreift, und ein Geschenk, das er allen Menschen und
dem ganzen Kosmos macht.
In dieser Botschaft begegnen wir dem Unerhörten des

christlichen Glaubens und gleichsam der radikalen Wende,
die das Christentum in die Religionsgeschichte hinein-
gebracht hat: Gott wartet nicht, bis wir Menschen kommen
und uns versöhnen. Aller Erfahrung nach müsste Gott da
lange warten. Doch Gott geht uns Menschen entgegen und
versöhnt uns – wie es der Vater im Gleichnis vom verlore-
nen Sohn tut, indem er mit ihm, der nach der Erfahrung
des Elends mit zerknirschtem Herzen wieder nach Hause
findet, keineswegs abrechnet und auch nicht Genugtuung
einfordert, sondern ihm entgegenläuft und ihn mit einem
Fest in sein Vaterhaus wieder aufnimmt.
Diese wunderbare Botschaft wird von Paulus nochmals

zugespitzt, wenn er sie mit einer weiteren Aussage vertieft:
„Er (sc. Gott) hat den, der keine Sünde kannte, für uns zur
Sünde gemacht, damit wir in ihm Gerechtigkeit würden“
(2Kor 5,21). Das Versöhnungshandeln Gottes in Jesus
Christus, das Paulus uns vor Augen führt, ist keine billige
Angelegenheit, sondern harte Arbeit. Sie ist konsequente
Feindesliebe, wie sie in letzter Konsequenz am Kreuz Jesu
offenbar geworden ist. Gemäß der menschlichen und allzu
menschlichen Logik hätte die Grausamkeit des Kreuzes-
todes Jesu Rache bis zum Letzten bedeuten müssen, damit
die Welt wieder in Ordnung wäre. Gott aber hat am Kreuz
Jesu Christi aller Rache und Vergeltung ein klares Ende ent-
gegengesetzt. Das Kreuz Jesu ist sein großer Versöhnungs-

Fastenzeit

~ 16 ~



HV 39543 / p. 17 / 11.11.2022

tag, der universale Yom Kippur. Denn am Kreuz hat Gott
auf die menschliche und menschheitliche Steigerung des
Bösen gerade nicht mit Vergeltungsmechanismen reagiert,
sondern mit der Steigerung seiner unendlichen Liebe, die
auch die Bereitschaft einschließt, Leiden auf sich zu neh-
men. Darin besteht der innerste Kern der Versöhnung, die
nicht einfach ein sentimentales Gefühl ist, sondern Einsatz
des eigenen Lebens verlangt.
Mit gleichem Ernst, wie Paulus die Initiative Gottes zur

Versöhnung betont, macht er auch auf die glaubenslogische
Konsequenz aufmerksam, die sich aus dem Versöhnungs-
handeln Gottes in Jesus Christus für uns Christen von
selbst ergibt: „Wir sind Gesandte an Christi statt, und Gott
ist es, der durch uns mahnt: Wir bitten an Christi statt:
Lasst euch mit Gott versöhnen“ (2Kor 5,20). Wenn wir
Christen das Geschenk der Versöhnung empfangen und
uns von Gott versöhnen lassen, dann sind wir auch berufen
und verpflichtet, Gottes Versöhnung zu verkünden, für die
Versöhnung zu arbeiten und als Botschafter der Versöh-
nung zu wirken, und zwar in der Art und Weise, in der
Gott Versöhnung vollzieht:
Mit der Initiative zur Versöhnung, die Gott ergreift, wird

uns Christen erstens die Einsicht zugemutet, dass Versöh-
nung auch unter uns Menschen nur dort möglich ist, wo
jemand den ersten Schritt wagt, und zwar im Kreislauf der
gegenseitigen Aufrüstung, wie er in den zwischenmensch-
lichen Beziehungen immer wieder zu beobachten ist: Da
rüstet die eine Seite nach in der Annahme, die andere
Seite habe vorgerüstet; und der Kreislauf der Aufrüstung
hört nicht auf, bis einer den Mut hat, anzufangen aufzu-
hören. Versöhnung beginnt bei Gott und zwischen uns
Christen immer mit dem ersten Schritt des einen und
setzt sich damit fort, dass auch der andere eingeladen
wird, sich auf denselben Weg zu begeben. Und wie bei

Aschermittwoch

~ 17 ~



HV 39543 / p. 18 / 11.11.2022

Gott Versöhnung aus Liebe geboren ist und er in erster
Linie Versöhnung nicht von uns fordert, sondern sie uns
schenkt, so setzt Versöhnung in uns Christen, denen sie
zugemutet wird, einen inneren Weg voraus, nämlich Hei-
lung von Verletzung und Teilnahme am Schmerz der Hei-
lung. Versöhnung ist immer Frucht der Umkehr, der Wand-
lung des eigenen Herzens und des neuen Denkens; und
diejenige Kraft, die solches vermag, ist die Liebe.
In diesem Sinne sind wir Christen berufen, Botschafter

der Versöhnung zu sein und die Menschen zu bitten, und
zwar mit der Autorität Christi selbst, sich mit Gott versöh-
nen zu lassen. Diesen Botschafterdienst der Versöhnung
können wir aber nur in glaubwürdiger Weise wahrnehmen,
wenn wir uns selbst von Gott versöhnen lassen und als
Versöhnte leben. Denn Versöhnung ist in erster Linie
nicht eine Forderung an uns Menschen, die uns erfah-
rungsgemäß schnell überfordert, sondern eine Konsequenz
des Glaubens, die befreit. Wenn wir im Licht dieser frohen
Botschaft die Österliche Bußzeit leben, dann ist die uns
zugemutete Umkehr zu Gott nicht einfach eine mühsame
Bußleistung, sondern die frohe Antwort auf jene Versöh-
nung, die Gott uns schenkt: aus Gnade und damit gratis.
Dieses Geschenk dürfen wir uns in der Österlichen Bußzeit
wieder neu gefallen lassen und daraus leben.

Zeichen des Todes – Zeichen des Lebens

Im Bedenken der Austeilung der Asche als Zeichen von
Buße und Versöhnung wird auch verständlich, dass sich
mit diesem Zeichen auch der Gedanke der Vergänglichkeit
des irdischen Lebens verbinden konnte, wie er wohl erst-
mals bei Isidor von Sevilla im 7. Jahrhundert bezeugt ist4

Fastenzeit

~ 18 ~



HV 39543 / p. 19 / 11.11.2022

und wie er zum Ausdruck gebracht wird mit der aus der
mittelalterlichen Liturgie stammenden Formel bei der Aus-
teilung der Asche: „Bedenke Mensch, dass du Staub bist
und wieder zum Staub zurückkehren wirst.“ Mit diesen
Worten werden wir zu den Anfängen der Menschheits-
geschichte zurückgeführt, als nach dem Sündenfall Gott
zu Adam gesprochen hat: „Im Schweiße deines Angesichts
sollst du dein Brot essen, bis du zurückkehrst zum Acker-
boden, von ihm bist du ja genommen. Denn Staub bist du,
zum Staub musst du zurück“ (Gen 3,19). Damit werden wir
an unsere Verletzlichkeit, Gebrechlichkeit, Hinfälligkeit
und somit an den uns allen bevorstehenden Tod erinnert,
der die letzte Konsequenz der menschlichen conditio
humana ist. Denn Staub und Asche sind Zeichen des Ster-
bens und des Todes.
Das Zeichen der Asche gemahnt uns unmissverständlich

daran, dass wir Menschen Staub sind und wieder zum
Staub zurückkehren werden. Es ist heilsam, am Beginn
der Österlichen Bußzeit daran erinnert zu werden, zumal
in einer Zeit wie der heutigen, in der wir Menschen den
Tod aus unserem Leben zu verdrängen pflegen, damit
aber keineswegs dem Leben dienen. Denn wenn der Tod
als nicht mehr zum Leben selbst gehörend betrachtet
wird, gefährden wir nicht nur die Würde des Sterbens, son-
dern auch die Würde des Lebens. Die heutigen Diskussio-
nen und Bestrebungen um die Legalisierung der Beihilfe
zum Suizid führen uns vor Augen, was mit uns Menschen
geschieht, wenn wir nur noch gesund sterben wollen.
Der Aschermittwoch fordert uns heraus, uns dem eige-

nen Tod zu stellen. Diese Zumutung ist aber nur deshalb
heilsam, weil der Aschermittwoch uns noch eine andere
und verheißungsvollere Botschaft bereithält. In der Liturgie
dieses Tages wird die Asche nicht nur als Zeichen des
Todes, sondern auch und vor allem als Zeichen des Lebens

Aschermittwoch

~ 19 ~



HV 39543 / p. 20 / 11.11.2022

gefeiert. Denn die Liturgie verkündet uns, dass selbst der
menschliche Staub für Gott kostbar ist, weil Gott uns Men-
schen geschaffen und zum ewigen Leben bestimmt hat.
Wie Jesus mit uns Menschen das Geschick der Verletzlich-
keit und Sterblichkeit teilen wollte und am Kreuz seinen
gewaltsamen Tod in einen Akt der Liebe verwandelt hat,
der zum Weg hin zur Auferstehung geworden ist, so ist
auch uns in der österlichen Taufe verheißen, dass wir
zwar wieder zum Staub zurückkehren, dass Gott aber die-
sen Staub in das ewige Leben hinein verwandeln wird.
Im Blick auf das ewige Leben wird schließlich sichtbar,

wie eng die beiden Spendeformeln bei der Austeilung der
Asche zusammenhängen, nämlich der Ruf zu Buße und
Umkehr und die Zumutung, sich auf die Vergänglichkeit
des irdischen Lebens zu besinnen. Denn die Erinnerung
an unser Staub-Sein führt uns zur Buße auch und gerade
im Blick auf unseren Tod und das uns bevorstehende
Gericht Gottes. Wenn wir auf diesem Weg der Buße unse-
ren Blick aber auf Jesus Christus, den Gekreuzigten und
Auferstandenen richten, können wir in frischer Weise
erfahren, wie sehr Gott die Welt liebt und wie unendlich
kostbar wir Menschen für Gott sind. Davon legt die Asche
Zeugnis ab, die uns am Beginn der Österlichen Bußzeit auf
den Kopf gestreut wird. Denn sie verheißt uns, dass wir
Menschen zwar Staub sind und wieder zu Staub werden,
dass aber selbst dieser Staub bei Gott aufgehoben ist und in
das ewige Leben hinein verwandelt werden wird.
Wenn wir Buße und Umkehr und die Besinnung auf den

eigenen Tod mit Blick auf das ewige Leben, das an Ostern
aufleuchten wird, vollziehen, dann verlieren sie den Ein-
druck des Grämlichen. Sie stehen dann nicht unter dem
Zeichen von Traurigkeit und Niedergeschlagenheit, son-
dern unter dem Vorzeichen der österlichen Vorfreude und
Zuversicht und der Dankbarkeit für das, was Gott an uns

Fastenzeit

~ 20 ~



HV 39543 / p. 21 / 11.11.2022

getan hat und was er an uns vollenden wird. In dieser fro-
hen Zuversicht vollziehen wir Christen am Beginn der
Österlichen Bußzeit den schönen und tiefen Ritus des
Empfangs der gesegneten Asche und bekennen damit
unsere Sünden und die Notwendigkeit der Umkehr und
erneuern unseren Glauben an den lebendigen Gott und
sein Geschenk des ewigen Lebens.

Aschermittwoch

~ 21 ~




