Unser Leben andern - aber
was bewegt uns?

MANJA KISNER






1. Miissen oder Sollen? Sloterdijk gegen Kant

Sloterdijks vor fast 15 Jahren erschienenes Buch mit dem eindringlichen Titel Du
mufSt dein Leben dndern ist heute aktueller denn je. Angesichts der global noch
immer sehr zurtickhaltenden Reaktionen auf die lingst nicht mehr nur drohende
Klimakrise konnen wir seinen Appell nicht mehr iiberhéren. Hinzu kommen die
jungsten Erfahrungen mit der weltweiten Pandemie und dem irrsinnigen Krieg
in Europa, der neue nukleare Gefahren heraufbeschwort. All dies riickt mit aller
Dringlichkeit die Frage nicht nur nach der richtigen, sondern vor allem nach einer
tiberlebensfihigen Lebensweise ins Zentrum. Geht es aber darum, wie wir als Indi-
viduen und als Gesellschaften die lebensbedrohenden Gefahren abwenden konnen,
miissen wir nach Beweggriinden unseres Handelns suchen und sie analysieren.

Sloterdijks Aufforderung »Du musst dein Leben dndern« ist somit nicht nur als
ein ethischer, sondern vor allem als ein existenzbewahrender Imperativ zu deuten.
Dass es mehr als dringlich ist, unser Leben zu dndern, diirfte wenig Widerrede fin-
den, doch die schwierigere und philosophisch relevante Frage ist, wie und mit wel-
chen Mitteln wir diese Anderungen beeinflussen und beférdern kénnen. Brauchen
wir eine neue Ethik oder reichen die klassischen ethischen Theorien aus, die nur
ernst genommen werden miissen? Was bewegt uns, wenn wir ethisch oder nicht-
ethisch handeln? Um diese Fragen zu diskutieren, will ich zwei Ansétze einander
gegeniiberstellen: eine Ethik kantischer Provenienz und Sloterdijks Herangehens-
weise, bei der er das Miissen in den Mittelpunkt stellt. Oder anders gefragt: Sollen
oder miissen wir unser Leben dndern?

Sloterdijks Buch scheint einen Weg einzuschlagen, der die Beweggriinde unse-
rer Handlungen neu denken will. In diesem Sinne kann der im Titel formulierte
Aufrufals ein Gegenentwurf zur kantischen Ethik und zur Tradition der Aufkla-
rung gedeutet werden." Das betont auch Sloterdijk selbst, wenn er auf die Diver-
genzen zwischen Sollen und Miissen verweist: »Wer darauf achtet, daf3 es heifit:
»Du mufdt dein Leben dandern!< und nicht: >Du sollst das Leben verandern!s, hat

1 Sloterdijk spricht zwar davon, dass er an die aufkldrerische Tradition ankniipfe, doch die Resultate sei-
ner ethischen Uberlegungen sind der kantischen Ethik entgegengesetzt. Die Aufkldrung ist fiirihn nurin
einem spezifischen Sinne eine Voraussetzung, ndmlich dann, wenn es um die Idee der Bewahrens geht:
»Die hier vorgeschlagene Ubersetzung der religidsen, spirituellen und ethischen Tatsachen in die Spra-
che und Optik der allgemeinen Ubungstheorie versteht sich als ein aufkldrungskonservatives Unterneh-
men - ja sogar ein konservatorisches in der Sache selbst. Ein doppeltes Bewahrungsinteresse liegt ihm
zugrunde: Zum einem bekennt es sich zu dem Kontinuum kumulativen Lernens, das wir Aufklarung nen-
nen und das wir Gegenwadrtigen, allen Gerlichten von neuerdings eingetretenen >post-sdkularen< Ver-
hdltnissen zum Trotz, als den inzwischen schon vierJahrhunderte liberspannenden Lernzusammenhang
modernerZeiten weitertragen; zum anderen nimmt es die zum Teil jahrtausendealten Faden auf, die uns
anfriihe Manifestationen menschlichen Ubungs- und Beseelungswissens binden, vorausgesetzt, wirsind
bereit, explizitan ihnen anzukniipfen.« (Sloterdijk 2009, S. 17)

Unser Leben @ndern — aber was bewegtuns? 79



schon im ersten Durchgang verstanden, worauf es ankommt.«’ Direkt setzt er sich
mit der kantischen Sollens-Ethik in seinem Buch aber nicht auseinander: Nur we-
nige Stellen verweisen auf Kant oder die kantischen Begrifte, wie zum Bespiel die
kurze Erwdhnung von kategorischem und hypothetischem Imperativ. Dennoch
kénnen wir vermuten, dass dem Sloterdijk’schen Ansatz die Auseinandersetzung
mit Kant zugrunde liegt. Daher lohnt es sich, beide Ansitze vergleichend zu dis-
kutieren. Beginnen méochte ich mit der Analyse von Sloterdijks Aufruf Du mufst
dein Leben dndern.

Diesen entnimmt Sloterdijk Rilkes Sonett Archaischer Torso Apollos. Seine In-
terpretation des Gedichts bietet die Grundlage fiir das Verstdndnis seines Buches.
Weil uns in diesem Sonett Apollo, »der Gott im Stein«,” selbst anspricht, haben wir
es mit einer Autoritdtsfigur zu tun, die sich aber wesentlich von dem monotheisti-
schen, gebietenden Gott unterscheidet. Dieses lyrische Gebilde befiehlt nicht durch
Worte, sondern durch den Korper. Das Sonett fungiert so als ein Ding-Gedicht, das
den Torso reden ldsst. Welche Form hat seine Ansprache? Sloterdijk interpretiert
sie als eine »nicht-versklavende Form von Autoritat«* und gibt damit die Richtung
an, die er mit seinem Buch einschlagen méchte: Es geht um die Suche nach einer
ethischen und dsthetischen Autoritét, die nicht repressiv ist, sondern uns mit ande-
ren Mitteln zu tiberzeugen versucht. Dennoch, so Sloterdijk, nimmt dieser Appell
die Form eines Imperativs oder Gesetzes an. In diesem Punkt dhnelt er dem kan-
tischen Imperativ. Zugleich betont Sloterdijk aber, dass wir es hier nicht mit einem
hypothetischen oder kategorischen Imperativ zu tun haben.

Um was fiir einen Imperativ handelt es sich dann? Sloterdijk versucht uns zu
iberzeugen, dass er einen absoluten Imperativ zum Ausdruck bringt, einen, der
alles umzingelt und mit sich nimmt. Er scheint aus einer Sphére zu stammen, in der
keine Einwdnde erhoben werden konnen.” Aber steht das nicht im Widerspruch zu
der fritheren Aussage, es gehe um eine »nicht-versklavende Form von Autoritét«?
Zur Auflosung dieses Widerspruchs konnen wir Sloterdijk auf folgende Weise in-
terpretieren: Sein Imperativ stellt kein Gesetz dar, das sich durch Worte oder For-
meln beschreiben ldsst, ja sich iberhaupt nur so vermitteln lasst. Dieser Imperativ
leitet unser Handeln auf eine andere Art und Weise. Daraus ergibt sich ein wichti-
ger Unterschied zwischen Kant und Sloterdijk. Fiir Kant ist der Imperativ »die For-
mel des Gebots«®; als solcher bringt er ein Gesetz zum Ausdruck, das der Vernunft
entstammt. Der Unterschied zwischen hypothetischen und kategorischen Impera-
tiven liegt nach Kant darin, dass die ersten ein Produkt der technisch-praktischen

Sloterdijk (2009), S. 23.
Ebd.,S. 42.

Ebd.,S. 37.

Vgl. ebd., S. 46.

Kant, GMS, AA O4: 413.

o u F w N

80



Vernunft und ihrer Gesetze sind, wiahrend die zweiten von einer moralisch-prak-
tischen Vernunft hervorgebracht werden. Beide stellen aber das Sollen in den Mit-
telpunkt, wie Kant in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) betont:
»Alle Imperativen werden durch ein Sollen ausgedriickt und zeigen dadurch das
Verhaltnif3 eines objectiven Gesetzes der Vernunft zu einem Willen an, der seiner
subjectiven Beschaffenheit nach dadurch nicht nothwendig bestimmt wird (eine
Noéthigung).«’

Kants Vernunft gebietet auf eine noetische Weise, das heifit, sie stellt eine geisti-
ge Tatigkeit dar. Die Sphire des Sollens ist die Sphire des Denkens und des Intel-
ligiblen. Seine Imperative sind folglich verniinftige Formeln des Geistes, die unser
Handeln leiten. Das gilt fiir die hypothetischen ebenso wie fiir die kategorischen
Imperative; der Unterschied zwischen den beiden liegt nur darin, dass die hypothe-
tischen Imperative nicht allgemeingiiltig sind und sich auf Handlungen beziehen,
die nur als Mittel fiir etwas anderes gut sind. Der kategorische Imperativ stellt hin-
gegen eine »Handlung als fiir sich selbst, ohne Beziehung auf einen andern Zweck,
als objectiv-nothwendig«” dar. Doch beiden ist gemeinsam, dass sie der Sphare des
Denkens angehoren und durch Begriffe wirken, wie auch Kants Verstdndnis der
Kausalitat nach Zwecken als einer begriftlichen Kausalitit zeigt.

Sloterdijks absoluter Imperativ erweist sich demgegeniiber als etwas vollig an-
deres: Er ist ein metanoetischer Imperativ.” Das bedeutet, dass er das Denken
tibersteigt und somit auch jenseits der Alternative zwischen Hypothetischem und
Kategorischem liegt. Diese metanoetische Ebene will Sloterdijk mit der Anspra-
che oder dem Anblick des Torsos veranschaulichen. Wenn er herausstellt, dass in
diesem Gedicht der Torso einen absoluten Imperativ zum Ausdruck bringe, miis-
sen wir diese Absolutheit auf die Ganzheitlichkeit zurtickfithren, mit der uns das
Gebilde anspricht — nicht wortlich, sondern korperlich und somit ganzheitlicher.
Insofern stammt dieser Imperativ aus dem Leben bzw. stellt, wie Sloterdijk schreibt,
»die Autoritdt eines anderen Lebens in diesem Leben«'® dar. Er fordert mich nicht
durch ein noetisches Gesetz auf, mein Leben zu dndern, sondern er spricht mich
somatisch an."* Sein Gebiet ist deswegen nicht das Sollen, sondern das Miissen. Er
soll direkt auf mein Leben wirken und nicht vermittelt durch die Vernunft. Trotz-
dem kommt auch Sloterdijks Appell von auflen bzw. von oben; es ist noch immer
ein Befehl, aber nicht ein Befehl der Vernunft, sondern des Seins: »Er [Rilke] hat
einen Stein entdeckt, der den Torso der>Religions, der Ethik, der Askese tiberhaupt
verkorpert: ein Gebilde, das einen Anrufvon oben abstrahlt, reduziert auf den pu-

7 Ebd.

8 Ebd.,S. 414,

9 Sloterdijk (2009), S. 47.
10 Ebd.

11 Ebd.,S.48.

Unser Leben @ndern — aber was bewegtuns? 81



ren Befehl, die unbedingte Weisung, die durchlichtete Au8erung des Seins, das
verstanden werden kann - und das nur im Imperativen spricht.«*’

Der Vergleich zwischen Kant und Sloterdijk zeigt also ein ganz unterschiedli-
ches Verstindnis der Handlungsgriinde und Handlungsmotivationen. Bei Kant
haben wir es mit der Idee zu tun, dass Handeln durch Vernunft zustande kommt,
bei Sloterdijk reagieren wir im Handeln auf somatische Impulse. Sloterdijks Autori-
tatist nicht die kantische Vernunft, sondern der »autoritative Kérper des Gott-Ath-
leten«.* Zwei Modelle des menschlichen Funktionierens prallen hier aufeinander:
Das eine sagt uns, was wir tun sollen, und spricht uns als ein verniinftiges Wesen
an, das andere sagt uns, was wir tun miissen, und adressiert uns primar als ein kor-
perliches und emotionales Wesen, als ein Lebewesen.

2. Somatik und Immunologie: Fichte und Sloterdijk

Der Weg, den Sloterdijk einschligt, so wird aus den einleitenden Uberlegungen
klar, ist ein anderer als jener Kants. Vielleicht ist er nicht in allen Aspekten anti-
aufklédrerisch, aber er geht in eine deutlich andere Richtung als eine auf Vernunft
basierte Ethik. Was Sloterdijk vorschldgt, ist eine neue (vielleicht aber auch gar
nicht so ganz neue) Allianz zwischen Somatik und Ethik. Um diese Allianz weiter
zu analysieren und den Bezug auf das Miissen des Imperativs noch besser zu kon-
textualisieren, mag ein zweiter Vergleich aufschlussreich sein: der Vergleich mit
Fichtes sogenannter materialer Ethik. Bei Fichte — hier beziehe ich mich vor allem
aufsein System der Sittenlehre (1798) - spielt Somatik, insbesondere durch den Ein-
bezug des Leibes in seine Handlungstheorie, eine wichtige Rolle. Das verweist auf
interessante Parallelen zwischen Fichte und Sloterdijk: Fiir beide ist die Analogie
mit biologischen Modellen wichtig. Fichte stellt sie her, indem er in seine ethischen
Uberlegungen auch die Begriffe des Organismus und des Triebs einfiihrt, und Slo-
terdijk, indem er auf das Modell des Immunsystems zuriickgreift. Ein kurzer Riick-
blick auf die Rolle des Triebbegriffs bei Fichte lohnt sich daher, wenn wir kritisch
nach Sloterdijks somatischem Imperativ fragen.*

Am Ende des 18. Jahrhunderts wurde der Triebbegriff vor allem durch Johann
Friedrich Blumenbachs biologische Theorie der Zeugung bekannt und auch fiir
Philosophen interessant.'” Blumenbach argumentierte gegen eine rein mechanis-
tische und physikalistische Deutung der Organismen und behauptete, die empi-

12 Ebd.,S. 46.

13 Ebd.,S.48.

14 Fiirdie Analyse desTriebbegriffsin Fichtes System der Sittenlehresiehe Kisner (2020) und Kosch (2021). Zur
Rolle des Triebbegriffs in der klassischen deutschen Philosophie siehe Kisner und Noller (2022).

15 Vgl. Blumenbach (1781).

82



rische Forschung weise auf die Notwendigkeit eines besonderen Prinzips hin, das
er Bildungstrieb nannte. Dieses Prinzip miissten die Naturwissenschaftler postu-
lieren, um die Eigenschaften der Lebewesen, wie zum Beispiel die Reproduktion,
das Wachstum und die Regeneration, zu erkldren. In seiner dritten Kritik tiber-
nimmt Kant diesen Begriff von Blumenbach und nutzt ihn in seiner Theorie der
Organismen als Naturzwecke. Allerdings spielt der Triebbegrift keine besondere
Rolle in Kants ethischer Theorie bzw. nur insofern, als die Sinnlichkeit und somit
auch die Triebe als das Andere der Moralphilosophie, also als das, wovon seine
praktische Philosophie abstrahiert, verstanden werden. Fichte hingegen geht ganz
anders vor: Er inkorporiert den Triebbegriff in seine Sittenlehre und schreibt ihm
eine zentrale Rolle zu.

Der Triebbegriff ermoglicht es Fichte, seine Ethik nicht rein formell, sondern
auch materiell zu konzipieren und vertieft iiber die Beweggriinde der handelnden
Subjekte nachzudenken. Mithilfe des Triebes beschreibt Fichte die Tatigkeit des
Ich und kennzeichnet sie als das Streben. Daraus folgt, dass wir auch menschli-
ches Handeln als ein Streben nach einem Ziel und Zweck verstehen kénnen. Mit
dem Begriff Trieb bringt er dieses Streben zum Ausdruck; dessen Ziel ist dann aber
letztendlich ein ethisches: die Freiheit und Selbststdndigkeit des Menschen. Geht
es um Resultate, scheint Fichte in vielem an Kants Idee der Autonomie anzukniip-
fen, zugleich aber beschiftigt er sich in seinem System auch mit der Beschreibung
des Weges dorthin. Fichtes Genealogie des Ich — wir kénnten auch sagen: des Men-
schen — umfasst die Entwicklung von Naturtrieben, die noch ganz in die Natur
eingebettet sind, bis hin zur Idee der sittlichen Triebe, die Menschen zu ethisch
tatigen Wesen in der Welt machen und ihnen die Fahigkeit der Freiheit geben. Die
Dynamik, die Fichte auf diese Weise offenlegt, ermoglicht es ihm, die Beweggriin-
de unserer Handlungen mithilfe des Triebbegriffs zu beschreiben. Triebe sind der
Motor unseres Handelns, aber das bedeutet nicht, dass Fichte ein naturalisiertes
Menschenbild entwirft. Indem er menschliches Streben letztendlich als einen Trieb
nach Freiheit und Selbststidndigkeit versteht, iibersteigt dieser die Sphare der Natur.
Mehr noch scheint es so, dass schon in unserer Natur der Keim der Freiheit liegt,
die sich dann schrittweise entfalten lasst. Anders gesagt ist der Mensch zwar zu-
néchst vor allem ein natiirliches Wesen mit allem, was das mit sich bringt, zugleich
aber strebt er auch nach Freiheit und hat die Moglichkeit, seinen eigenen Leib zu
leiten und auf die Auflenwelt zu wirken.

Fichtes Sittenlehre geht in diesem Sinne weiter als Kants Ethik des Sollens: Am
Ende gelangt auch er zur Vernunft und zur Freiheit, aber er tut dies, indem er einen
Weg vom Miissen zum Sollen beschreitet. Mehr noch ist das Ziel der sittlichen Trie-
be die Verwirklichung in der Naturwelt, und am Ende und im idealen Fall (den wir
als Menschen nie vollkommen erreichen) gehen das Miissen und das Sollen Hand
in Hand; sie miissen zusammenwirken, geleitet aber nicht von der Natur, sondern

Unser Leben @ndern — aber was bewegtuns? 83



