
Unser Leben ändern – aber 
was bewegt uns?

MANJA KISNER





Unser Leben ändern – aber was bewegt uns?    79

1. Müssen oder Sollen? Sloterdijk gegen Kant

Sloterdijks vor fast 15 Jahren erschienenes Buch mit dem eindringlichen Titel Du 
mußt dein Leben ändern ist heute aktueller denn je. Angesichts der global noch 
immer sehr zurückhaltenden Reaktionen auf die längst nicht mehr nur drohende 
Klimakrise können wir seinen Appell nicht mehr überhören. Hinzu kommen die 
jüngsten Erfahrungen mit der weltweiten Pandemie und dem irrsinnigen Krieg 
in Europa, der neue nukleare Gefahren heraufbeschwört. All dies rückt mit aller 
Dringlichkeit die Frage nicht nur nach der richtigen, sondern vor allem nach einer 
überlebensfähigen Lebensweise ins Zentrum. Geht es aber darum, wie wir als Indi-
viduen und als Gesellschaften die lebensbedrohenden Gefahren abwenden können, 
müssen wir nach Beweggründen unseres Handelns suchen und sie analysieren.

Sloterdijks Aufforderung »Du musst dein Leben ändern« ist somit nicht nur als 
ein ethischer, sondern vor allem als ein existenzbewahrender Imperativ zu deuten. 
Dass es mehr als dringlich ist, unser Leben zu ändern, dürfte wenig Widerrede fin-
den, doch die schwierigere und philosophisch relevante Frage ist, wie und mit wel-
chen Mitteln wir diese Änderungen beeinflussen und befördern können. Brauchen 
wir eine neue Ethik oder reichen die klassischen ethischen Theorien aus, die nur 
ernst genommen werden müssen? Was bewegt uns, wenn wir ethisch oder nicht-
ethisch handeln? Um diese Fragen zu diskutieren, will ich zwei Ansätze einander 
gegenüberstellen: eine Ethik kantischer Provenienz und Sloterdijks Herangehens-
weise, bei der er das Müssen in den Mittelpunkt stellt. Oder anders gefragt: Sollen 
oder müssen wir unser Leben ändern?

Sloterdijks Buch scheint einen Weg einzuschlagen, der die Beweggründe unse-
rer Handlungen neu denken will. In diesem Sinne kann der im Titel formulierte 
Aufruf als ein Gegenentwurf zur kantischen Ethik und zur Tradition der Aufklä-
rung gedeutet werden.1 Das betont auch Sloterdijk selbst, wenn er auf die Diver-
genzen zwischen Sollen und Müssen verweist: »Wer darauf achtet, daß es heißt: 
›Du mußt dein Leben ändern!‹ und nicht: ›Du sollst das Leben verändern!‹, hat 

1	 Sloterdijk spricht zwar davon, dass er an die aufklärerische Tradition anknüpfe, doch die Resultate sei-
ner ethischen Überlegungen sind der kantischen Ethik entgegengesetzt. Die Aufklärung ist für ihn nur in 
einem spezifischen Sinne eine Voraussetzung, nämlich dann, wenn es um die Idee der Bewahrens geht: 
»Die hier vorgeschlagene Übersetzung der religiösen, spirituellen und ethischen Tatsachen in die Spra-
che und Optik der allgemeinen Übungstheorie versteht sich als ein aufklärungskonservatives Unterneh-
men – ja sogar ein konservatorisches in der Sache selbst. Ein doppeltes Bewahrungsinteresse liegt ihm 
zugrunde: Zum einem bekennt es sich zu dem Kontinuum kumulativen Lernens, das wir Aufklärung nen-
nen und das wir Gegenwärtigen, allen Gerüchten von neuerdings eingetretenen ›post-säkularen‹ Ver-
hältnissen zum Trotz, als den inzwischen schon vier Jahrhunderte überspannenden Lernzusammenhang 
moderner Zeiten weitertragen; zum anderen nimmt es die zum Teil jahrtausendealten Fäden auf, die uns 
an frühe Manifestationen menschlichen Übungs- und Beseelungswissens binden, vorausgesetzt, wir sind 
bereit, explizit an ihnen anzuknüpfen.« (Sloterdijk 2009, S. 17)



80

schon im ersten Durchgang verstanden, worauf es ankommt.«2 Direkt setzt er sich 
mit der kantischen Sollens-Ethik in seinem Buch aber nicht auseinander: Nur we-
nige Stellen verweisen auf Kant oder die kantischen Begriffe, wie zum Bespiel die 
kurze Erwähnung von kategorischem und hypothetischem Imperativ. Dennoch 
können wir vermuten, dass dem Sloterdijk’schen Ansatz die Auseinandersetzung 
mit Kant zugrunde liegt. Daher lohnt es sich, beide Ansätze vergleichend zu dis-
kutieren. Beginnen möchte ich mit der Analyse von Sloterdijks Aufruf Du mußt 
dein Leben ändern.

Diesen entnimmt Sloterdijk Rilkes Sonett Archaischer Torso Apollos. Seine In-
terpretation des Gedichts bietet die Grundlage für das Verständnis seines Buches. 
Weil uns in diesem Sonett Apollo, »der Gott im Stein«,3 selbst anspricht, haben wir 
es mit einer Autoritätsfigur zu tun, die sich aber wesentlich von dem monotheisti-
schen, gebietenden Gott unterscheidet. Dieses lyrische Gebilde befiehlt nicht durch 
Worte, sondern durch den Körper. Das Sonett fungiert so als ein Ding-Gedicht, das 
den Torso reden lässt. Welche Form hat seine Ansprache? Sloterdijk interpretiert 
sie als eine »nicht-versklavende Form von Autorität«4 und gibt damit die Richtung 
an, die er mit seinem Buch einschlagen möchte: Es geht um die Suche nach einer 
ethischen und ästhetischen Autorität, die nicht repressiv ist, sondern uns mit ande-
ren Mitteln zu überzeugen versucht. Dennoch, so Sloterdijk, nimmt dieser Appell 
die Form eines Imperativs oder Gesetzes an. In diesem Punkt ähnelt er dem kan-
tischen Imperativ. Zugleich betont Sloterdijk aber, dass wir es hier nicht mit einem 
hypothetischen oder kategorischen Imperativ zu tun haben.

Um was für einen Imperativ handelt es sich dann? Sloterdijk versucht uns zu 
überzeugen, dass er einen absoluten Imperativ zum Ausdruck bringt, einen, der 
alles umzingelt und mit sich nimmt. Er scheint aus einer Sphäre zu stammen, in der 
keine Einwände erhoben werden können.5 Aber steht das nicht im Widerspruch zu 
der früheren Aussage, es gehe um eine »nicht-versklavende Form von Autorität«? 
Zur Auflösung dieses Widerspruchs können wir Sloterdijk auf folgende Weise in-
terpretieren: Sein Imperativ stellt kein Gesetz dar, das sich durch Worte oder For-
meln beschreiben lässt, ja sich überhaupt nur so vermitteln lässt. Dieser Imperativ 
leitet unser Handeln auf eine andere Art und Weise. Daraus ergibt sich ein wichti-
ger Unterschied zwischen Kant und Sloterdijk. Für Kant ist der Imperativ »die For-
mel des Gebots«6; als solcher bringt er ein Gesetz zum Ausdruck, das der Vernunft 
entstammt. Der Unterschied zwischen hypothetischen und kategorischen Impera-
tiven liegt nach Kant darin, dass die ersten ein Produkt der technisch-praktischen 

2	 Sloterdijk (2009), S. 23.
3	 Ebd., S. 42.
4	 Ebd., S. 37.
5	 Vgl. ebd., S. 46.
6	 Kant, GMS, AA 04: 413.



Unser Leben ändern – aber was bewegt uns?    81

Vernunft und ihrer Gesetze sind, während die zweiten von einer moralisch-prak-
tischen Vernunft hervorgebracht werden. Beide stellen aber das Sollen in den Mit-
telpunkt, wie Kant in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) betont: 
»Alle Imperativen werden durch ein Sollen ausgedrückt und zeigen dadurch das 
Verhältniß eines objectiven Gesetzes der Vernunft zu einem Willen an, der seiner 
subjectiven Beschaffenheit nach dadurch nicht nothwendig bestimmt wird (eine 
Nöthigung).«7 

Kants Vernunft gebietet auf eine noetische Weise, das heißt, sie stellt eine geisti-
ge Tätigkeit dar. Die Sphäre des Sollens ist die Sphäre des Denkens und des Intel-
ligiblen. Seine Imperative sind folglich vernünftige Formeln des Geistes, die unser 
Handeln leiten. Das gilt für die hypothetischen ebenso wie für die kategorischen 
Imperative; der Unterschied zwischen den beiden liegt nur darin, dass die hypothe-
tischen Imperative nicht allgemeingültig sind und sich auf Handlungen beziehen, 
die nur als Mittel für etwas anderes gut sind. Der kategorische Imperativ stellt hin-
gegen eine »Handlung als für sich selbst, ohne Beziehung auf einen andern Zweck, 
als objectiv-nothwendig«8 dar. Doch beiden ist gemeinsam, dass sie der Sphäre des 
Denkens angehören und durch Begriffe wirken, wie auch Kants Verständnis der 
Kausalität nach Zwecken als einer begrifflichen Kausalität zeigt.

Sloterdijks absoluter Imperativ erweist sich demgegenüber als etwas völlig an-
deres: Er ist ein metanoetischer Imperativ.9 Das bedeutet, dass er das Denken 
übersteigt und somit auch jenseits der Alternative zwischen Hypothetischem und 
Kategorischem liegt. Diese metanoetische Ebene will Sloterdijk mit der Anspra-
che oder dem Anblick des Torsos veranschaulichen. Wenn er herausstellt, dass in 
diesem Gedicht der Torso einen absoluten Imperativ zum Ausdruck bringe, müs-
sen wir diese Absolutheit auf die Ganzheitlichkeit zurückführen, mit der uns das 
Gebilde anspricht – nicht wörtlich, sondern körperlich und somit ganzheitlicher. 
Insofern stammt dieser Imperativ aus dem Leben bzw. stellt, wie Sloterdijk schreibt, 
»die Autorität eines anderen Lebens in diesem Leben«10 dar. Er fordert mich nicht 
durch ein noetisches Gesetz auf, mein Leben zu ändern, sondern er spricht mich 
somatisch an.11 Sein Gebiet ist deswegen nicht das Sollen, sondern das Müssen. Er 
soll direkt auf mein Leben wirken und nicht vermittelt durch die Vernunft. Trotz-
dem kommt auch Sloterdijks Appell von außen bzw. von oben; es ist noch immer 
ein Befehl, aber nicht ein Befehl der Vernunft, sondern des Seins: »Er [Rilke] hat 
einen Stein entdeckt, der den Torso der ›Religion‹, der Ethik, der Askese überhaupt 
verkörpert: ein Gebilde, das einen Anruf von oben abstrahlt, reduziert auf den pu-

7	 Ebd.
8	 Ebd., S. 414.
9	 Sloterdijk (2009), S. 47.
10	 Ebd.
11	 Ebd., S. 48.



82

ren Befehl, die unbedingte Weisung, die durchlichtete Äußerung des Seins, das 
verstanden werden kann – und das nur im Imperativen spricht.«12 

Der Vergleich zwischen Kant und Sloterdijk zeigt also ein ganz unterschiedli-
ches Verständnis der Handlungsgründe und Handlungsmotivationen. Bei Kant 
haben wir es mit der Idee zu tun, dass Handeln durch Vernunft zustande kommt, 
bei Sloterdijk reagieren wir im Handeln auf somatische Impulse. Sloterdijks Autori-
tät ist nicht die kantische Vernunft, sondern der »autoritative Körper des Gott-Ath-
leten«.13 Zwei Modelle des menschlichen Funktionierens prallen hier aufeinander: 
Das eine sagt uns, was wir tun sollen, und spricht uns als ein vernünftiges Wesen 
an, das andere sagt uns, was wir tun müssen, und adressiert uns primär als ein kör-
perliches und emotionales Wesen, als ein Lebewesen.

2. Somatik und Immunologie: Fichte und Sloterdijk

Der Weg, den Sloterdijk einschlägt, so wird aus den einleitenden Überlegungen 
klar, ist ein anderer als jener Kants. Vielleicht ist er nicht in allen Aspekten anti-
aufklärerisch, aber er geht in eine deutlich andere Richtung als eine auf Vernunft 
basierte Ethik. Was Sloterdijk vorschlägt, ist eine neue (vielleicht aber auch gar 
nicht so ganz neue) Allianz zwischen Somatik und Ethik. Um diese Allianz weiter 
zu analysieren und den Bezug auf das Müssen des Imperativs noch besser zu kon-
textualisieren, mag ein zweiter Vergleich aufschlussreich sein: der Vergleich mit 
Fichtes sogenannter materialer Ethik. Bei Fichte – hier beziehe ich mich vor allem 
auf sein System der Sittenlehre (1798) – spielt Somatik, insbesondere durch den Ein-
bezug des Leibes in seine Handlungstheorie, eine wichtige Rolle. Das verweist auf 
interessante Parallelen zwischen Fichte und Sloterdijk: Für beide ist die Analogie 
mit biologischen Modellen wichtig. Fichte stellt sie her, indem er in seine ethischen 
Überlegungen auch die Begriffe des Organismus und des Triebs einführt, und Slo-
terdijk, indem er auf das Modell des Immunsystems zurückgreift. Ein kurzer Rück-
blick auf die Rolle des Triebbegriffs bei Fichte lohnt sich daher, wenn wir kritisch 
nach Sloterdijks somatischem Imperativ fragen.14

Am Ende des 18. Jahrhunderts wurde der Triebbegriff vor allem durch Johann 
Friedrich Blumenbachs biologische Theorie der Zeugung bekannt und auch für 
Philosophen interessant.15 Blumenbach argumentierte gegen eine rein mechanis-
tische und physikalistische Deutung der Organismen und behauptete, die empi-

12	 Ebd., S. 46.
13	 Ebd., S. 48.
14	 Für die Analyse des Triebbegriffs in Fichtes System der Sittenlehre siehe Kisner (2020) und Kosch (2021). Zur 

Rolle des Triebbegriffs in der klassischen deutschen Philosophie siehe Kisner und Noller (2022).
15	 Vgl. Blumenbach (1781).



Unser Leben ändern – aber was bewegt uns?    83

rische Forschung weise auf die Notwendigkeit eines besonderen Prinzips hin, das 
er Bildungstrieb nannte. Dieses Prinzip müssten die Naturwissenschaftler postu-
lieren, um die Eigenschaften der Lebewesen, wie zum Beispiel die Reproduktion, 
das Wachstum und die Regeneration, zu erklären. In seiner dritten Kritik über-
nimmt Kant diesen Begriff von Blumenbach und nutzt ihn in seiner Theorie der 
Organismen als Naturzwecke. Allerdings spielt der Triebbegriff keine besondere 
Rolle in Kants ethischer Theorie bzw. nur insofern, als die Sinnlichkeit und somit 
auch die Triebe als das Andere der Moralphilosophie, also als das, wovon seine 
praktische Philosophie abstrahiert, verstanden werden. Fichte hingegen geht ganz 
anders vor: Er inkorporiert den Triebbegriff in seine Sittenlehre und schreibt ihm 
eine zentrale Rolle zu.

Der Triebbegriff ermöglicht es Fichte, seine Ethik nicht rein formell, sondern 
auch materiell zu konzipieren und vertieft über die Beweggründe der handelnden 
Subjekte nachzudenken. Mithilfe des Triebes beschreibt Fichte die Tätigkeit des 
Ich und kennzeichnet sie als das Streben. Daraus folgt, dass wir auch menschli-
ches Handeln als ein Streben nach einem Ziel und Zweck verstehen können. Mit 
dem Begriff Trieb bringt er dieses Streben zum Ausdruck; dessen Ziel ist dann aber 
letztendlich ein ethisches: die Freiheit und Selbstständigkeit des Menschen. Geht 
es um Resultate, scheint Fichte in vielem an Kants Idee der Autonomie anzuknüp-
fen, zugleich aber beschäftigt er sich in seinem System auch mit der Beschreibung 
des Weges dorthin. Fichtes Genealogie des Ich – wir könnten auch sagen: des Men-
schen – umfasst die Entwicklung von Naturtrieben, die noch ganz in die Natur 
eingebettet sind, bis hin zur Idee der sittlichen Triebe, die Menschen zu ethisch 
tätigen Wesen in der Welt machen und ihnen die Fähigkeit der Freiheit geben. Die 
Dynamik, die Fichte auf diese Weise offenlegt, ermöglicht es ihm, die Beweggrün-
de unserer Handlungen mithilfe des Triebbegriffs zu beschreiben. Triebe sind der 
Motor unseres Handelns, aber das bedeutet nicht, dass Fichte ein naturalisiertes 
Menschenbild entwirft. Indem er menschliches Streben letztendlich als einen Trieb 
nach Freiheit und Selbstständigkeit versteht, übersteigt dieser die Sphäre der Natur. 
Mehr noch scheint es so, dass schon in unserer Natur der Keim der Freiheit liegt, 
die sich dann schrittweise entfalten lässt. Anders gesagt ist der Mensch zwar zu-
nächst vor allem ein natürliches Wesen mit allem, was das mit sich bringt, zugleich 
aber strebt er auch nach Freiheit und hat die Möglichkeit, seinen eigenen Leib zu 
leiten und auf die Außenwelt zu wirken.

Fichtes Sittenlehre geht in diesem Sinne weiter als Kants Ethik des Sollens: Am 
Ende gelangt auch er zur Vernunft und zur Freiheit, aber er tut dies, indem er einen 
Weg vom Müssen zum Sollen beschreitet. Mehr noch ist das Ziel der sittlichen Trie-
be die Verwirklichung in der Naturwelt, und am Ende und im idealen Fall (den wir 
als Menschen nie vollkommen erreichen) gehen das Müssen und das Sollen Hand 
in Hand; sie müssen zusammenwirken, geleitet aber nicht von der Natur, sondern 


