Thomas von Aquin

Kommentar zur Nikomachischen Ethik V-VII



Herders Bibliothek
der Philosophie des Mittelalters

Herausgegeben von
Alexander Fidora, Matthias Lutz-Bachmann,
Isabelle Mandrella, Andreas Niederberger

Band 57

Thomas von Aquin
Kommentar zur Nikomachischen Ethik V-VII



Thomas von Aquin

Kommentar zur Nikomachischen Ethik V-VII
Sententia libri Ethicorum V-VII

Lateinisch
Deutsch

Ubersetzt, eingeleitet
und mit Anmerkungen versehen
von Matthias Perkams

M

HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN



Zum Ubersetzer

Matthias Perkams ist Professor fiir Philosophie mit dem Schwer-
punkt antike und mittelalterliche Philosophie an der Friedrich-
Schiller-Universitat Jena.

MiIX

Paper from
responsible sources
FSC

wiscog  FSC® C004378

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg

Herstellung: PBtisk a. s., Pfibram

Printed in the Czech Republic

ISBN 978-3-451-39546-8



Inhalt

Einleitung .. ........ .. .. .. .. .. .. .. ..

I. Systematische Hintergriinde von Thomas’ Zugriff auf die
Biicher V, VI und VII der Nikomachischen Ethik . . . . .

I1. Thomas” Deutung der Biicher V, VI und VII der Niko-
machischen Ethik . . . . . . . ... .. ... .......
KommentarzuBuchV . . . ... ... ... ... ....
Kommentarzu Buch VI . . ... ... ... .......
KommentarzuBuch VII . . . . ... ... ... .....
Zusammenfassung . . . ... ...

I11. Bemerkungen zu Text und Ubersetzung . . . . . . . ..

Text und Ubersetzung

FunftesBuch ... ........ ... ... .......

Abschnitt 1 (V 1, 1129a 1-2,1129b 10ter) . . . . . ... ..
Kommentar . . ... ... ... ... ... ........

Abschnitt 2 (V 3,1129b 11-1130a13) . . .. ... ... ..
Kommentar . . . ... .. ... .. .. ... .. ...

Abschnitt 3 (V 4, 1130a 14-V 5,1130b29) . ... ... ..
Kommentar . . . ... ... ... .. .. ... .. ...

Abschnitt 4 (V 5, 1130b 30-V 6, 1131a29) . ... ... ..
Kommentar . . ... ... ... ... ... ... .....

Abschnitt 5 (V 6,1131a29-V 7,1131b24) . ... ... ..
Kommentar . . . ... ... ... . . ... ... . ...

Thomas von Aquin



Inhalt

Abschnitt 6 (V 7,1131b 25-1132a25) . ... ... ... .. 99
Kommentar . . ... ... ... .. ... ......... 101
Abschnitt 7 (V 7,1132a 25-1132b20) . . ... ... .. .. 111
Kommentar . . . ... ... ... ... ... .. ... 113
Abschnitt 8 (V 8,1132b 21-1133a18) . ... ... ... .. 121
Kommentar . . ... ... ... .. ... ... ..... 123
Abschnitt 9 (V 8,1133a19-1133b29) . ... ... ... .. 135
Kommentar . . . ... ... ... . . ... ... .. ... 137
Abschnitt 10 (V 9, 1133b 30-1134a16) . ... ... . ... 149
Kommentar . . . ... ... ... . ... ... ... ... 149
Abschnitt 11 (V 10, 1134a 17-1134b 18) . . . . . . ... .. 157
Kommentar . . ... ... ... .. ... ... ..... 159
Abschnitt 12 (V 10, 1134b 18-1135a15) . . . . . . ... .. 173
Kommentar . . ... ... ... .. ... . ........ 175
Abschnitt 13 (V 10, 1135a 15-1136a9) . ... ... .. .. 191
Kommentar . . . ... ... ... . . .. ... .. ... 195
Abschnitt 14 (V 11, 1136a 10-1136b14) . . . . . . .. . .. 209
Kommentar . . ... ... ... .. ... ... ..... 211
Abschnitt 15 (V 12, 1136b 15-V 13, 1137a30) .. ... .. 223
Kommentar . . . ... ... ... . . .. ... . ... 225
Abschnitt 16 (V 14, 1137a 31-1138a3) . ... ... .. .. 237
Kommentar . . . ... ... ... ... ... .. ... 239
Abschnitt 17 (V 15, 1138a4-1138b14) . .. ... ... .. 251
Kommentar . . ... ... ... .. ... . ........ 253
SechstesBuch . ... ...... ... ... ...... 267
Abschnitt 1 (VI 1,1138b 18-VI2,1139a15) ... ... .. 267
Kommentar . . . ... ... ... . . ... .. ... 269
Abschnitt 2 (VI 2,1139a 15-1139b12) . ... ... .. .. 281
Kommentar . . . ... ... ... ... ... ... ... 283
Abschnitt 3 (VI 3, 1139b 14-1140a23) . .. ... ... .. 297
Kommentar . . ... ... ... ... ... ........ 299

6 HBPhMA



Inhalt

Abschnitt 4 (VI 5, 1140a 24-1140b30) . .. ... ... .. 313
Kommentar . . ... . ... ... ... .. ........ 315
Abschnitt 5 (VI 6, 1140b 31-VI7,1141a19) ... ... .. 327
Kommentar . . . ... ... ... . . ... . . ... 327
Abschnitt 6 (VI 7, 1141a19-8,1141b22) . . ... ... .. 335
Kommentar . . ... ... ... .. ... ... ..... 337
Abschnitt 7 (VI 8, 1141b 22-10, 1142a32) . ... ... .. 347
Kommentar . . . ... ... ... . ... ... . ... 349
Abschnitt 8 (VI 10, 1142a 32-1142b33) . . ... ... ... 367
Kommentar . . . ... ... ... ... ... .. ... 369
Abschnitt 9 (VI 11, 1142b 34-12,1143b17) . . . . ... .. 381
Kommentar . . .. ... ... ... ... ... ... 383
Abschnitt 10 (VI 13, 1143b 18-1144b 1) . . . ... ... .. 399
Kommentar . . . ... ... ... ... .. ........ 401
Abschnitt 11 (VI 13, 1144b 1-1145a11) . . . ... ... .. 417
Kommentar . . . ... ... ... . . .. ... .. ... 419
SiebtesBuch . . .. ....... ... .. .. ... ... 431
Abschnitt 1 (VII 1, 1145a 15-2,1145b20) . . . .. ... .. 431
Kommentar . . ... ... ... .. ... . ........ 433
Abschnitt 2 (VII 3, 1145b 21-4, 1146b 8) . . ... ... .. 447
Kommentar . . . ... ... ... . . ... ... . ... 451
Abschnitt 3 (VII 4, 1146b 8-5,1147b19) . ... ... ... 465
Kommentar . . . ... ... ... . ... ... . . ... 469
Abschnitt 4 (VII 6, 1147b 20-1148b14) . . . ... ... .. 489
Kommentar . . ... ... ... .. ... ... ..... 493
Abschnitt 5 (VII 6, 1148b 15-1149a24) . . . ... ... .. 505
Kommentar . . . ... ... ... . ... ... .. ... 507
Abschnitt 6 (VII 7, 1149a 24-1150a8) . . . ... ... ... 521
Kommentar . . . ... ... ... ... ... .. ... 523
Abschnitt 7 (VII 8, 1150a 9-1150b28) . . . . ... ... .. 539
Kommentar . . ... ... ... .. ... . ........ 541

Thomas von Aquin 7



Inhalt

Abschnitt 8 (VI 9, 1150b 29-1151a28) . . . . . . ... .. 557
Kommentar . . ... ... ... .. ... ......... 559
Abschnitt 9 (VII 10, 1151a 29-11, 1152a6) . . ... .. .. 569
Kommentar . . . ... ... ... ... ... .. ... 571
Abschnitt 10 (VII 11,1152a6-36) . . ... . ... ... .. 585
Kommentar . . ... ... ... .. ... ... ..... 587
Abschnitt 11 (VI 10,1152b1-24) . . . ... .. ... ... 595
Kommentar . . . ... ... ... . . ... ... .. ... 595
Abschnitt 12 (VII 13, 1152b 25-1153a35) . . . ... .. .. 605
Kommentar . . . ... ... ... . ... ... ... ... 607
Abschnitt 13 (VII 14, 1153b 1-1154a7) . . ... ... ... 619
Kommentar . . ... ... ... .. ... ... ..... 621
Abschnitt 14 (VII 14, 1154a 8-15,1154b34) . .. ... .. 633
Kommentar . . ... ... ... .. ... . ........ 637
Anhang

Abkiirzungen .. . ... ... o 653
Bibliographie . . . . . .. ... ... . L L 655
I. Antike und mittelalterliche Quellen . . ... ... .. 655

A. Thomas von Aquins Kommentar zur Niko-
machischen Ethik . . . . .. ... ... .... 655
B. Weitere Werke Thomas von Aquins . . . . . . .. 655
C. Weitere Autoren . . . . . ... ... ... .... 657
II. Sekundarliteratur . . . . ... ... ... ... .... 659

A. Literatur zu Thomas von Aquin und der Rezeption
der aristotelischen Ethik im 13. Jahrhundert . . 659

B. Weitere zitierte Literatur . . . . .. ... ... .. 660
Glossar . . . . . . e 663
Personenregister . . . ... ... ... ... 0L 666

8 HBPhMA



Vorwort

Wenn ich nun, acht Jahre nach meiner Ubersetzung von Thomas
von Aquins Kommentierung der Nikomachischen Ethik I und X, in
einem zweiten Band auch die Ubertragung seiner Erklirung zu Buch
V, VI und VII vorlegen kann, so ist dies nur durch die Mitwirkung
und Unterstiitzung einer ganzen Reihe von Personen mdglich ge-
worden, denen ich hier ganz ausdriicklich danken will: meinen Jena-
er Mitarbeiterinnen Michelle Buschbeck, Elisabeth Jahn, Annemarie
Kriiger und Hannah Liebaug, deren stets begeisterte und zuverldssi-
ge Arbeit das Erscheinen dieses Bandes in dieser Form und Qualitit
wesentlich mit ermoéglicht hat; den Herausgebern von Herders Bi-
bliothek der Philosophie des Mittelalters sowie dem Verlag Herder
fir ihr unermiidliches Wirken fiir die Bereitstellung geeigneter Se-
minar- und Lesetexte zur mittelalterlichen Philosophie, namentlich
fiir ihre Geduld und ihr Verstdndnis fiir die lingere Herstellungs-
phase dieses Bandes; Ursula Kriiger fiir ihre nachdriickliche Unter-
stiitzung und redaktionelle Arbeit, sowie — immer wieder aufs Neue
- meinen Jenaer Kolleginnen und Kollegen, Studentinnen und Stu-
denten fiir die gute Arbeitsatmosphire, die stets Raum und An-
regungen fiir weitere wissenschaftliche Arbeit gibt.

Gewidmet ist dieses Buch dem Andenken meiner Mutter Ursula
Perkams, die am Himmelfahrtstage 2023 ganz unerwartet heim-
gegangen ist und das Leben vieler nun nicht mehr mit ihrem unver-
siegbaren Engagement, Humor und Scharfsinn bereichern kann.

Jena, im August 2023 Matthias Perkams

Thomas von Aquin 9






Einleitung

I. Systematische Hintergriinde von Thomas’ Zugriff auf die
Biicher V, VI und VII der Nikomachischen Ethik

Der hier vorliegende zweite Band der lateinisch-deutschen Ausgabe
von Thomas von Aquins Kommentar zur Nikomachischen Ethik!
enthdlt die Erkldrungen des Aquinaten zu den drei zentralen Bii-
chern dieses Werks, die einige grofle Themen der philosophischen
Ethik behandeln: Buch V enthilt Aristoteles’ Uberlegungen zur Ge-
rechtigkeit, die wichtige, bis heute diskutierte Grundunterscheidun-
gen zu diesem Themengebiet enthélt. Ferner finden sich hier wichti-
ge Uberlegungen zur Frage danach, was eine gerechte Handlung,
verstanden als eine Handlung aufgrund der Tugend der Gerechtig-
keit, ausmacht und inwiefern eine besondere Form der Gerechtig-
keit, die Epieikie, es erlaubt, auch in Fillen gerechte Urteile zu tref-
fen, fiir die das Gesetz keine angemessene Regelung vorsieht. Buch
VI enthalt Aristoteles’ zentrale Theorie der Klugheit (phronésis/qpo-
v1oLg), also eine spezifische praktische Rationalitit, die zu einer be-
sonderen Wahrnehmung der einzelnen Situation und einem ent-
sprechenden Urteil in der Lage ist. Mit Buch VII pragte Aristoteles
auf lange Sicht die Debatte iiber die Willensschwiche bzw. Unbe-
herrschtheit (akrasia/axpactia), also das Phanomen, das jemand
entgegen einem besseren Urteil etwas Schlechtes tut. Das Buch ent-
hélt ferner weitere Abhandlungen zur Freude bzw. Lust (hédoné/
7d0v7), welche zusammen mit der schon in Band 1 verdffentlichten
Lustabhandlung in Buch X Aristoteles’ Meinung zu dieser Frage er-
kennen lédsst.

! Der erste Band ist: Thomas von Aquin, Sententia libri Ethicorum 1 et X.
Kommentar zur Nikomachischen Ethik, Buch I und X. Lateinisch-Deutsch.
Herausgegeben, iibersetzt und eingeleitet von M. Perkams (HBPhMA 33),
Freiburg u.a. 2014.

Thomas von Aquin 1



Einleitung

Mittelalterliche Leser, die in den Denktraditionen der Epoche ge-
schult waren, stellten die Aussagen des Aristoteles in diesen Biichern
vor besondere Herausforderungen, die Kernfragen ethischer Theo-
rien betrafen: Die Theorie der Gerechtigkeit in Buch V bot An-
schlussmoglichkeiten fiir das mittelalterliche Gesetzesdenken, wih-
rend die Klugheitslehre in Buch VI dem verbreiteten Interesse
zeitgendssischer Denker an der Leistungsfihigkeit der Vernunft im
Handeln entgegenkam. Die Lehre von der Willensschwéche in Buch
VII machte fiir die Autoren des 13. Jahrhunderts, die von Augustinus
her ein eigenstindiges, der Antike noch unbekanntes Konzept des
Willens besaf3en, eine Auseinandersetzung mit dem antiken Intellek-
tualismus erforderlich.

Die Ausfithrungen des Thomas zu diesen Biichern kénnen fiir
moderne Leserinnen und Leser daher in zweierlei Hinsicht von In-
teresse sein: Zunichst einmal finden sie in Thomas’ Kommentar zu
diesen Biichern eine auflergewohnlich detailgenaue, philosophisch
durchdachte und textnahe Deutung des aristotelischen Textes aus
der Hand eines auflergewohnlich guten Kenners des aristotelischen
Oeuvres. Daneben lassen sich aber aus Thomas’ Erkldrungen auch
seine eigenen Interessen und Schwerpunkte herauslesen, die eine
Konfrontation neuer Herausforderungen, Sichtweisen und Probleme
mit dem aristotelischen Text zeigen. Als die zentralsten Punkte koén-
nen in dieser Hinsicht wohl die folgenden gelten:2

1) Die thomasische Gesetzestheorie stellt die im Mittelalter verbrei-
tete, letztlich auf die Stoa zuriickgehende Annahme,® dass die Ver-
nunft das menschliche Handeln im Sinne eines natiirlichen Gesetzes
anleite,* in einen breiteren Kontext und arbeitet sie spezifisch, in einer

2 Fiir die im Folgenden genannten Punkte konnen jeweils moderne Darstel-
lungen der thomasischen Position einen vertieften Hintergrund abgeben. Auf
Deutsch sind dabei vor allem die folgenden Werke zu empfehlen: W. Kluxen,
Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin, Hamburg 1998; F.-]. Bormann,
Natur als Horizont sittlicher Praxis. Zur handlungstheoretischen Interpretation
der Lehre vom natiirlichen Sittengesetz bei Thomas von Aquin, Stuttgart/Ber-
lin/Koln 1999; Ch. Schréer, Praktische Vernunft bei Thomas von Aquin
(Miinchner philosophische Studien NF 10), Stuttgart u.a. 1995.

3 Vgl. dazu M. J. Fuchs, Gerechtigkeit als allgemeine Tugend. Die Rezeption der
aristotelischen Gerechtigkeitstheorie im Mittelalter und das Problem des ethi-
schen Universalismus, Berlin/Boston 2017, S. 68f.

4 Zum mittelalterlichen Naturrechtsdenken vgl. z.B. M. Perkams, »Lex natu-
ralis vel ius naturale. Philosophisch-theologische Traditionen des Natur-

12 HBPhMA



|. Systematische Hintergriinde

von Aristoteles stark beeinflussten Weise, aus:* Thomas” Ansatzpunkt
ist, dass uns in der Vernunft universale Regeln eines guten Lebens
gegeben sind, die unseren natiirlichen Strebenstendenzen entspre-
chen. Dieses Regelset wird deswegen »Naturgesetz« oder »natiirliches
Gesetz« (lex naturalis) genannt, weil die uns hier verfiigbaren Verhal-
tensnormen der menschlichen Natur in zweierlei Weise entsprechen:

Einerseits entsprechen sie ihr auf inhaltlicher Ebene, insofern die
Strebensziele, die uns in diesem Naturgesetz gegeben sind, in der
gebotenen Komplexitit die Ebenen festlegen, in denen ein gutes
menschliches Leben gelingen kann: Diese beginnen mit der Selbst-
erhaltung und Fortpflanzung und reichen bis zum sozialen Leben
des Menschen und zur Ausiibung der Tugenden, in denen sich unser
Verhiltnis zu uns selbst, zu den Mitmenschen und zu Gott abspielt.®
Diese Punkte, die letztlich den Hintergrund fiir moderne Sets von
Grundgiitern abgeben, wie sie etwa von Martha Nussbaum und an-
deren diskutiert werden,” sind sowohl die Grundlage eines individu-
ellen guten ethischen Verhaltens als auch der Einsetzung guter und
gerechter Gesetze.

Andererseits entsprechen sie auf formaler Ebene der mensch-
lichen Natur als verniinftiges Wesen (animal rationale), insofern sie
ihr als allgemeine Vernunftsitze gegeben sind, dank derer wir z.B.
wissen, dass ein soziales Leben gut fiir uns als Menschen ist. Daraus
konnen wir, wie das Aristoteles bereits anhand des praktischen Syl-
logismus beschrieben hat,® Schliisse fiir unsere eigene Lebensgestal-

rechtsdenkens im 12. und 13.Jahrhundert«, in: A. Fidora/M. Lutz-Bach-
mann/A. Wagner (Hrsg.), Lex und Ius — Beitrige zur Grundlegung des Rechts
in der politischen Philosophie des Mittelalters und der Friihen Neuzeit, Stuttgart
2009, S. 89-119; zu den unmittelbaren Vorgiangern auch J. C. Doig, Aquinas’s
Philosophical Commentary on the Ethics. A Historical Perspective, Dordrecht
u.a. 2001, S. 158-193.

> Zu Thomas’ viel diskutierter Lehre vom Naturgesetz vgl. z. B. Bormann, Na-
tur als Horizont sittlicher Praxis; M. Perkams, »Naturgesetz, Selbstbestim-
mung und Moralitdt. Thomas von Aquin und die Begriindung einer zeitgema-
Ben Ethik«, in: Studia Neoaristotelica 5 (2008), S.109-131; Fuchs,
Gerechtigkeit als allgemeine Tugend, S. 138-174.

¢ Summa theologiae I-11 94, 2 resp.

7 Vgl. z.B. M. Nussbaum, Fahigkeiten schaffen. Neue Wege zur Verbesserung
menschlicher Lebensqualitdt, Miinchen 2015, vor allem S. 26-52.

8 Vgl. dazu Thomas’ Auslegung von Nikomachische Ethik VII 4, 1146b 35—
1147a 14 unten in §§ 1339-1342.

Thomas von Aquin 13



Einleitung

tung sowohl im Ganzen als auch im Hinblick auf einzelne Situa-
tionen ziehen und gleichsam Vorsehung fiir unser eigenes Leben
treffen.’

Beide Beschreibungen zusammen verdeutlichen, dass Thomas’
Naturgesetztheorie grundlegend aristotelisch gepragt ist, insofern
die Lehre von den apriorischen Vernunfteinsichten in das Gute und
Schlechte, welche nach verbreiteter mittelalterlicher Uberzeugung
das Naturgesetz ausmachen, als die reflektierte Prasenz der richtigen
Strebensziele des Menschen verstanden wird. Bei Aristoteles ergibt
sich die Frage nach dem natiirlich Guten als Reaktion auf eine seit
den Sophisten laufende Diskussion, doch wird das Thema eher sel-
ten und kursorisch erwihnt, so dass Thomas gerade hier einige Kon-
kretisierungen anbringt.!

2) Eng verbunden mit der Lehre vom Naturgesetz ist diejenige von
der Fundierung der praktischen Vernunft in universalen praktischen
Prinzipien (prima principia practica), die durch die eigentlich prak-
tische Vernunft bzw. Klugheit konkretisiert werden miissen.!! Da die
ersten praktischen Prinzipien als analog zu den unmittelbar eviden-
ten Sitzen der theoretischen Vernunft gedacht werden, bestehen sie
wesentlich in der Auffassung der Inhalte des Naturgesetzes als »gut«
und der damit verbundenen Aufforderungen, sie im Handeln um-
zusetzen bzw. das Gegenteil nicht zu tun.!2

Geht insofern jedes verniinftige Handeln von universalen Prinzi-
pien aus, so spielt sich doch tatséchlich gutes Handeln stets im Be-
reich des Partikuldren ab, also in der richtigen Deutung von Einzel-
fallen oder in politisch-sozialen Fragen mit begrenzter, z.B. auf eine
Gemeinschaft oder einen Staat bezogener Reichweite.!® Folglich be-
steht die Aufgabe der praktischen Vernunft wesentlich darin, die
universalen Prinzipien des Handelns in den - wesentlich zur guten
gottlichen Weltordnung gehorigen!® — Bereich des Partikuldren zu

* Summa theologiae I-11 90, 1 resp.; 91, 2 resp.

10 Vgl. R. A. Gauthier/]. Y. Jolif, Aristote. UEthique a Nicomaque 2, 1, Paris
21968, S. 391-393; D. Frede: Aristoteles, Nikomachische Ethik. Ubersetzt, ein-
geleitet und kommentiert von D. Frede. Zweiter Halbband. Kommentar, Ber-
lin/Boston 2020, S. 627 f.

W Summa theologiae 1-1I 91, 3 resp.

12 Summa theologiae 1-1I 94, 2 resp.

3 Summa theologiae I-1I 96, 1 resp.

14 Summa theologiae I-11 91, 3 ad 1; 91, 5 ad 3.

14 HBPhMA



|. Systematische Hintergriinde

Ubersetzen, den sie dazu freilich erst in seiner Eigenstidndigkeit erfas-
sen muss.'® Es geht also tatsichlich um eine kreative Ubertragungs-
leistung und nicht etwa um eine Deduktion des Allgemeinen, bei der
Einzelfélle lediglich unter dieses subsumiert werden. Diese Annah-
me ist nicht nur im Ganzen wesentlich von der aristotelischen Klug-
heitstheorie inspiriert, deren Idee einer rationalen Erkenntnis von
Einzelsituationen viele Denker fasziniert hat, sondern greift auch
ausdriicklich deren Betonung der Notwendigkeit von Erfahrung fir
gutes ethisches Handeln auf (§$ 1208f.).1¢

3) Eine dritte typisch mittelalterliche Lehre behandelt schliefSlich
den Willen als ein eigenes, rational informiertes, von jeglichem Be-
gehren und jeglichem Zorn getrenntes Seelenvermdgen.!” Ein sol-
ches Vermogen wird zwar nach der Mehrzahl der modernen Aristo-
teles-Interpreten von diesem nicht angenommen,!® aber Thomas
setzt dessen Existenz in seiner Interpretation der Nikomachischen
Ethik voraus. Dabei ist seine eigene Willenstheorie stark aristotelisch
gepragt: Denn fiir Thomas ist das Wollen ein Streben bzw. eine Be-
wegung zu einem Ziel hin, wobei es von einem Erkenntnisvermogen
angeleitet wird bzw. seine konkrete Form erhalt: Insofern entwickelt
der Wille als Bewegungsursache eine Antriebskraft, die sich letztlich
daraus erklart, dass sich Menschen mit dem Willen zu einem Ziel
hinbewegen. Wie sie das tun bzw. welche Handlung sie konkret voll-
bringen wollen, um dieses Ziel zu erreichen, hingt dabei zugleich
von einem Urteil der praktischen Vernunft als der Formursache des
Wollens ab.!” Obwohl also das Wollen in eine aristotelische Ursa-
chenlehre eingebettet ist und von ihr aus gedeutet wird, bleibt doch
die Tatsache bestehen, dass es sich insgesamt in Wahlentscheidungen
manifestiert, die weder schlichtweg mit der praktischen Vernunft
identisch sind noch zur Géinze von ihr bestimmt werden. Letzteres
ergibt sich bereits aus der Problematik, dass das urspriingliche Stre-
ben zu einem Ziel hin, die Intention (intentio), bereits im Willen

15 Summa theologiae 1-11 91, 3 resp.

16 Summa theologiae 11-11 47, 3 resp., ad 1-2.

17 Summa theologiae 1-11 8, 1 resp.

8 Vgl. zur Theorie der Erfahrung Nikomachische Ethik VI 9, 1142a 13-18
sowie Frede: Aristoteles, Nikomachische Ethik 2, S. 686-689.

¥ Vgl. zu dieser komplexen Theorie M. Perkams, »Aquinas on Choice, Will,
and Voluntary Actiong, in: T. Hoffmann/]. Miiller/M. Perkams (Hrsg.), Aqui-
nas and the Nicomachean Ethics, Cambridge 2013, S. 72-90, hier S. 85-89.

Thomas von Aquin 15



Einleitung

verankert ist, bevor die praktische Vernunft konkret dartiber nach-
denkt, was das richtige Wollen und Handeln in der konkreten Situa-
tion ist; als Ergebnis dieses Prozesses entsteht dann eine »Wahl«
(electio), die der Wille in einer von der praktischen Vernunft als gut
beurteilten Form triftt.2> Welche Inhalte die praktische Vernunft auf-
weist und wie sie das Wollen steuert, hangt also von den fundamen-
talen Wollenstendenzen selbst ab.?! In aristotelischer Manier betont
Thomas daher, dass die Ziele des Wollens durch die ethischen Tu-
genden (virtutes morales) geprigt sein miissen, und zwar so, dass
dank ihrer das Wollen und das Nachdenken auf ihre natiirlich gege-
benen Ziele ausgerichtet ist.?> Andererseits ist sich Thomas der gro-
flen Mannigfaltigkeit moglicher und evtl. sinnvoller bzw. guter
menschlicher Ziele ebenso bewusst wie der Moglichkeit von Konflik-
ten zwischen solchen Zielen.?® Gerade im Traktat iiber die Willens-
schwiche, der solche Situationen behandelt, in denen eine Person
nicht fest auf ein Ziel einer bestimmten Art ausgerichtet ist, werden

die Sollbruchstellen zwischen praktischer Vernunft und Willen sicht-
bar.

II. Thomas’ Deutung der Biicher V, VI und VII
der Nikomachischen Ethik

Diese Integration aristotelischer Termini und Theorieelemente in
Thomas’ eigene Theorie fithrt dazu, dass eine genaue Bewertung
von Thomas’ Deutung der Nikomachischen Ethik in dem hier iiber-
setzten Kommentar ein hermeneutisch komplexes Unternehmen ist,
das sowohl Thomas’ paraphrasierende Methode zu beachten hat, die
nur bedingt Raum fiir das Formulieren von Abweichungen vom Pré-
text zuldsst, als auch den Theorierahmen, in dem Thomas diese
Methode anwendet. Um einen ersten Zugang zu dem hier veroffent-
lichten Kommentar zu ermdglichen, seien daher im Folgenden ins-
besondere die Punkte genannt, an denen Thomas exkursartig tiber

2 Vgl. z.B. Summa theologiae 1-11 13, 3 resp.; I-1I 58, 4 resp. Zur intentio bei
Thomas vgl. v.a. Summa theologiae I-11 12, 1-4.

2 Vgl. dazu z.B. auch Summa theologiae I-11 8, 3 resp.

2 Vgl. Summa theologiae 1-11 58, 5 resp.

2 Vgl. namentlich Summa theologiae I-1I 19, 10 resp.

16 HBPhMA



II. Thomas' Deutung

die Grenzen des aristotelischen Textes hinausgeht, zeigen sie doch,
wo Thomas besonderen Erlduterungsbedarf sah:

Kommentar zu Buch V

In der Deutung von Buch V setzt Thomas bereits im ersten Ab-
schnitt seiner Interpretation zwei bemerkenswerte eigene Akzente:

Einerseits stellt er als Reaktion auf Aristoteles einleitende Frage, es
sei zu untersuchen, auf welche Handlungen sich die Gerechtigkeit
tiberhaupt beziehe, pointiert heraus, dass es iberhaupt dem Charak-
ter der Gerechtigkeit entspreche, sich auf Handlungen (operationes)
zu beziehen, wihrend sich die {ibrigen ethischen Tugenden auf »Lei-
denschaften« (passiones) bzw., wenn man es moderner formulieren
will, auf Emotionen bezdgen (§ 886).

Andererseits betont er, dass Aristoteles gleich zu Beginn darauf
verweise, dass die Gerechtigkeit ein Wille sei, »in dem es keine Emo-
tionen gibt und der doch ein Prinzip fiir duflere Handlungen ist«
(§889). Damit schlief3t Thomas an eine im mittelalterlichen Denken
verbreitete Debatte tiber das Seelenvermdgen an,?* das von einer be-
stimmten Tugend reguliert wird bzw. deren »Subjekt« (subiectum)
ist, wie Thomas noch im selben Paragraphen unterstreicht. Wahrend
die Verortung im Willen als dem zentralen Handlungsvermégen die
Zentralitat der Gerechtigkeit in Thomas’ Konzeption unterstreicht,
signalisiert die Tatsache, dieser sei ohne Leidenschaften, dass ein
solcher Wille ganz darauf ausgerichtet ist, im Sinne der Klugheit zu
reagieren.

Eine Abrundung erhilt dieser Gedanke im zweiten Abschnitt,
wenn Thomas darauf hinweist, dass die Gesetzesgerechtigkeit in sei-
ner Optik der Gebrauch bzw. die Anwendung (usus) der gesamten
Tugend ist (§$907f.). Wahrend Aristoteles also eher betont, dass in
gerechtem Handeln simtliche Tugenden aktiv sind, legt Thomas
eher den Akzent darauf, dass die Gerechtigkeit in der Lage ist, jede
Tugend »auf jemand anderen anzuwenden« (§911). Diese Position,
die sich exegetisch dadurch erklart, dass Thomas im lateinischen

# Dazu einleitend D. N. Hasse, »The Soul’s Faculties«, in: R. Pasnau (Hrsg.),
The Cambridge History of Medieval Philosophy 1, Cambridge 22014, S. 305-
320.

Thomas von Aquin 17



Einleitung

Text das Wort »Gebrauch« (usus) anstelle des griechischen yp¥otg
vorfindet, das die Aktivitat der Tugenden erkldrt, hilft ihm also ein-
mal mehr, den Text im Sinne einer hierarchischen Ordnung der Tu-
genden zu lesen, wie sie im lateinischen Mittelalter verbreitet ist.?
Da Aristoteles die allgemeine Bedeutung von »Gerechtigkeit« als Ge-
setzesgerechtigkeit versteht, kann Thomas ebenfalls im zweiten Ab-
schnitt einen Hinweis auf die Mannigfaltigkeit der menschlichen
bzw. »positiven« Gesetze und auf ihre Besonderheiten einbringen,
fiir die er aus Aristoteles’ Politik einen Hinweis auf unterschiedliche
Verfassungen wie Demokratie und Oligarchie einfligt (§§901f.).

Interessant fir Thomas’ eigene Position ist auch ein Exkurs in
Kapitel 8, der unter anderem einige Hinweise auf eine Theorie der
Strafe und deren Verbindung mit der Freiwilligkeit der bestraften Tat
enthilt. Hier fallt Thomas’ Hinweis, dass manche ohne eine Geset-
zesiibertretung bestraft werden, auf, der an das christliche Dogma
der Erbsiinde denken lésst, die genau das annimmt. Das ist umso
leichter méglich, als Thomas hier das Wort peccatum verwendet,
das in christlicher Strafe eine Siinde bezeichnet (§970). Zwar hat
dieses lateinische Wort im philosophischen Kontext nicht unbedingt
dieses Konnotation,? doch gibt seine Aquivokation Thomas hier die
Moglichkeit, auf die Besonderheit einer christlichen Strafenlehre
hinzuweisen.

Die ausgedehntesten und gewichtigsten Erlduterungen des Tho-
mas zur Position des Aristoteles finden sich allerdings in Abschnitt
12 des Kommentars zum fiinften Buch, der die Nikomachische Ethik
V 10, 1134b 18-1135a 15 behandelt. Hier fiigt Thomas wesentliche
Teile seiner Lehrstiicke zum Naturgesetz (lex naturalis) und zum
Naturrecht (ius naturale) aus der Summa theologiae ein, die sich dort
aber nicht in vergleichbar kondensierter Form finden wie hier. Im
Einzelnen konnen folgende Abschnitte unterschieden werden:

1) Eine Begriffsklarung, in der der aristotelische Ausdruck »das
Gerechte« (iustum), also der Gegenstand (obiectum) der Tugend der
Gerechtigkeit, mit dem juristischen Ausdruck »das Recht« (ius) der

% Vgl J. Hause, »Aquinas on Aristotelian Justice: Defender, Destroyer, Sub-
verter or Surveyor, in: Hoffmann/Miiller/Perkams (Hrsg.), Aquinas and the
Nicomachean Ethics, S. 146-164, hier S. 149-153.

2% Vgl. z.B. die lateinische Ubersetzung von Aristoteles, Nikomachische Ethik
V 10, 1135b 12 und 18.

18 HBPhMA



II. Thomas' Deutung

Sache nach identifiziert wird. Zugleich wird eine Differenzierung
vorgenommen, insofern das von Aristoteles beschriebene Gerechte,
das die Biirger anwendeten, ein natiirliches, vernunftgegebenes sei,
das von den Juristen beschriebene Gesetz hingegen etwas von den
Biirgern Eingesetztes, also das positive Gesetz (§§1016f.). Diese
Uberlegungen stellen eine Parallele zu Summa theologiae 11-11 57,
1f. dar.

2) Der Unterschied von natiirlichem und positivem Recht einer-
seits von Seiten seiner Geltung fiir alle oder einige Menschen, ande-
rerseits von Seiten seiner Ursache entweder in der Natur oder in
einer menschlichen Erfindung (§ 1023 f.). Dieser Absatz gibt Thomas
auch die Gelegenheit, auf die ersten Prinzipien der praktischen Ver-
nunft in ihrer Parallelitit zur theoretischen hinzuweisen (§1018).

3) Die Unterscheidung der menschlichen Natur in die genannte
Reihe von Strebenstendenzen. Hierzu betont Thomas, dass der
Mensch einige dieser natiirlichen Ziele mit allen Lebewesen teilt
und in andere, die sich direkt aus der Vernunftnatur ableiten und
daher fiir den Menschen spezifisch sind; es handelt sich um Thomas’
bedeutendste Auflistung dieser Aspekte neben Summa theologiae 1-
II 94, 2 und I-II 94, 4. Thomas nutzt die Gelegenheit, um auf die
juristische Terminologie aufmerksam zu machen, derzufolge ins-
besondere der auf verniinftige Wesen beschrinkte Teil des Natur-
rechts als Volkerrecht (ius gentium) zu bezeichnen sei (§ 1019). Dies
entspricht der Fragestellung von Summa theologiae 1I-11 57, 3.

4) Drei Kriterien, durch die sich das positive Gesetz auszeichne, da
es a) bewirke, dass bestimmte Dinge gerecht oder ungerecht seien,
die dies nicht schon von Natur aus seien; b) dass es ein Einzelfall-
recht umfassen konne; c) dass es auch das von Richtern gesetzte
Recht umfasse (§$ 1020-1022).

5) Eine Kriteriologie des Hervorgangs des positiven Rechts aus
dem Naturrecht: Es gehe nicht als Konklusion, sondern durch Fest-
legung (determinatio) aus diesem hervor und konne dadurch auch
menschliche Irrtiimer enthalten, durch die falsche Gesetze festgelegt
seien (§§10231.). Diese Uberlegungen stellen eine Parallele zu Sum-
ma theologiae I-11 95, 2 dar.

So nutzt Thomas die relativ kurzen und offenen Bemerkungen des
Aristoteles zu einer natiirlichen Gerechtigkeit als Gelegenheit zu ter-
minologischen und inhaltlichen Kldrungen, die es ihm erlauben, den
aristotelischen Text mithilfe seiner eigenen, von der mittelalterlichen

Thomas von Aquin 19



Einleitung

Jurisprudenz angeregten Terminologie?” zu erldutern. Dieser Ab-
schnitt des Kommentars kann daher fiir die Thomas-Deutung als
wichtige Ergdnzung zu den einschldgigen Passagen aus der Summa
theologiae gelesen werden, wiahrend das Thema ansonsten selten von
Thomas zur Génze behandelt wird. Andererseits verdeutlicht die
Aufnahme dieser Theorien in den Kommentar zur Nikomachischen
Ethik, dass Thomas sie fiir eine notige genauere Ausarbeitung der
aristotelischen Bemerkungen hdlt, also zu wesentlichen Bestandtei-
len einer philosophischen Erkldrung der menschlichen Lebenswelt
rechnet.?

Abgesehen von diesen recht ausfithrlichen Einschiiben zeigen sich
im restlichen Buch V nur wenige ausdriickliche Erweiterungen des
in Aristoteles’ Text ausgedriickten Gedankengangs: Ein Exkurs in
Abschnitt 16 fithrt in Anlehnung an Aristoteles’ Uberzeugung niher
aus, dass der Gesetzgeber lediglich fiir die Mehrzahl der Fille giiltige
Regeln erldsst, wahrend diese fiir die Minderzahl nicht gilten, und
parallelisiert dies mit naturwissenschaftlicher Rede iiber Kontingen-
tes (§§1084f.). Schliefllich weist Thomas, um Missverstindnissen
vorzubeugen, darauf hin, dass Aristoteles mit seinen Aufzdhlungen
keineswegs indifferente Titigkeiten ausschlieflen wolle, die weder
gut noch schlecht sind, und betont zugleich, dass schlechte Hand-
lungen niemals vom Gesetz geboten sind (§ 1092).%

Kommentar zu Buch VI

Die Exkurse des Thomas im Kommentar zu Buch VI befassen sich,
dem Thema des Buches entsprechend, insbesondere mit erkenntnis-

2 Vgl. dazu grundsitzlich J.-D. Harke, Vorenthaltung und Verpflichtung. Phi-
losophische Ansichten der Austauschgerechtigkeit und ihr rechtshistorischer
Hintergrund, Berlin 2005, S. 34.

2 Vgl. M. Perkams, »Aquinas’s Interpretation of the Aristotelian Virtue of
Justice and His Doctrine of Natural Law, in: . P. Bejczy (Hrsg.), Virtue Ethics
in the Middle Ages. Commentaries on Aristotle’s Nicomachean Ethics, 1200-
1500, Leiden/Boston 2008, S. 131-150, vor allem S. 148f.; J. Miiller, »Aquinas’s
Commenting Strategy in His Sententia libri Ethicorum. A Case Study, in: Di-
vus Thomas 118 (2015), S. 148-184, hier S. 175-180.

» Faktisch betont Thomas die Beurteilungskompetenz der Vernunft sogar in
Bezug auf in sich schlechte Handlungen: Summa theologiae I-11 19, 5f. resp.

20 HBPhMA



II. Thomas' Deutung

theoretischen Fragen bzw. der Begriindung eines Begriffs praktischer
Vernunft, der der aristotelischen Theorie der Klugheit gerecht wird.

Bereits Abschnitt 1 endet mit einer Uberlegung dazu, wie wir ei-
gentlich auf denkende Weise die partikuldren Bedingungen einzelner
zu beurteilender Fille als solche - und nicht nur deduktiv als An-
wendungsfille universaler Regeln — erkennen kénnen. Thomas greift
hier, und an weiteren Stellen von seiner Deutung zu Buch V1, auf die
Idee einer »Denkkraft« (vis cogitativa) zuriick, die streng genommen
als ein »innerer Sinn« (sensus interior) in den Bereich der Sinnes-
wahrnehmung gehére und als solche Einzelnes erkennen koénne
(§§1119-1123). Damit fithrt Thomas zur Erklarung der Klugheit
eine Uberlegung an, die urspriinglich von Ibn Ruid (Averroes) in
einem ganz anderen Kontext eingefiihrt wurde, ndmlich um zu zei-
gen, dass es im Menschen durchaus ein Denkvermégen gibt, das
nicht dem universalen Intellekt angehort, dass dieses aber aus-
schlief3lich auf Einzeldinge beschriankt und daher letztlich den Sin-
nesvermogen zuzurechnen sei.’® Diese Klarstellung ist in Ibn Rusds
Theorie deswegen angezeigt, weil er annimmt, dass der Mensch ja
uberhaupt nur punktuell mit einem strikt universalen Intellekt inter-
agieren konne,* so dass die Erkenntnis von Einzeldingen eine spezi-
fische Erkldarung erfordert.

Thomas macht allerdings von dieser averroischen Lehre einen
ganz eigenen Gebrauch: So unterscheidet er es vom &dquivalenten
Vermogen der Tiere, das er »Einschatzungskraft« (vis aestimativa)
nennt, durch seine Verbindung mit der Vernunft und ihrer Fahig-
keit, universale Sétze zu bilden, sowie insbesondere durch die so ge-
gebene Moglichkeit, einen »Vergleich« (collatio) zwischen verschie-
denen Einzelwahrnehmungen anzustellen.’> Man sollte hierbei wohl
weniger an jedwede Art eines Vergleichs denken - auch ein Vogel-
weibchen vergleicht mégliche Partner (vgl. auch §1215) - als an die
Moglichkeit, die Einzelerfahrungen unter Begriffe zu bringen und

%0 Averroes Latinus, Commentarium magnum in De anima 3, 6; 3, 20 (S. 414,
26 - S. 416, 88; S. 449, 166 - S. 450, 188 Crawford).

31 Vgl. D. Wirmer, »Metaphysik und Intellektlehre. Philosophische Hauptthe-
men de Ibn Rudd (Averroes)«, in: H. Eichner/M. Perkams/Ch. Schifer (Hrsg.),
Islamische Philosophie im Mittelalter. Ein Handbuch, Darmstadt 2013, S. 340—
364, hier S. 353-357.

32 Thomas von Aquin, De veritate 10, 5 resp.; De veritate 15, 1 resp.; In Meta-
physica, § 15; Summa theologiae 1 78, 4 resp.

Thomas von Aquin 21



Einleitung

damit vor einem allgemeinen Horizont zu vergleichen, wie es vor
allem fiir die Klugheit als intellektuelles Leitvermdgen des mensch-
liche Handelns zentral ist (vgl. §§1132, 1152, 1214 und 1255).% In
jedem Fall ist es bemerkenswert, dass Thomas ein Element aus der
nacharistotelischen theoretischen Philosophie bzw. Psychologie in
die Erklarung der aristotelischen Klugheit einfithrt und diese somit
in die Lehre der Seelenvermogen einfiihrt, was bei Aristoteles noch
nicht geschieht.>

Weitere Punkte wirken eher wie Randbemerkungen, obwohl sie
sachlich durchaus Gewicht haben: Ein Problem des aristotelischen
Textes, das Thomas diskutiert, betrifft die Frage, ob nicht ein Zirkel-
schluss entstehe, wenn sich die Wahrheit der praktischen Vernunft
am rechten Streben, dieses aber an der Vernunft orientiere. Hierauf
antwortet Thomas, dass uns letzten Endes die Ziele des Handelns
von der Natur vorgegeben und nur unser Weg zu ihnen von der
praktischen Vernunft definiert werde (§1131). Eine Besonderheit
der praktischen Vernunft, die iberhaupt erst deren Fahigkeit erklart,
Handlungen hervorzubringen, ndmlich ihre Verbindung mit dem
Streben, arbeitet Thomas insbesondere im Vergleich zur theoreti-
schen Erforschung praktischer Probleme bzw. der »praktischen Wis-
senschaft« (scientia practica) heraus, deren verschiedene Formen er
ebenfalls diskutiert (§§ 1200£.) Eine Bemerkung des Aristoteles iiber
das Lernen nimmt Thomas zum Anlass zu einer Skizze des schon in
§ 1£. seines Kommentars skizzierten wissenschaftlichen Curriculums
Logik-Mathematik-Naturphilosophie-Theologie, das im Grunde auf
spatantiken neuplatonischen Voraussetzungen beruht, die Thomas
namentlich durch arabische Quellen vermittelt wurden (§$ 1210f.).3
An anderer Stelle hebt er hervor, dass die praktische Vernunft mit
dem Handlungsbefehl einen dritten Akt nach Uberlegung und Urteil
haben, welche auch die theoretische Philosophie austibt (§$1238-
1240). Eine weitere kurze Bemerkung betont die sachlich gegebene

3% Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologiae 178, 4 ad 5.

34 Faktisch findet sich die Verbindung von Denkkraft und Handeln bereits bei
Thomas von Aquin, De veritate 10, 5 resp., aber ohne Erwihnung der Klug-
heit; explizit gezogen wird diese Verbindung aber in Summa theologiae 11-11,
47,3 ad 3.

% Vgl. P.Schulthess, »Einleitung. Die Wissenschaftseinteilungen«, in:
A. Brungs/V. Mudroch/P. Schulthess (Hrsg.), Die Philosophie des Mittelalters
4. 13. Jahrhundert, Basel 2017, S. 1111-1131, hier S. 1128f.

22 HBPhMA



II. Thomas' Deutung

Verbindung von der Klugheitsform der gnome und der Epieikie als
Akte, die das gesetzlich Gebotene im Einzelfall korrigieren kénnen
(§1243).%

Eine Erweiterung gegeniiber der aristotelischen Lehre beinhaltet
eine differenzierende Erklarung des Thomas dazu, in welcher Hin-
sicht Menschen eine natiirliche Disposition zur Tugendhaftigkeit
aufweisen koénnen (vgl. Nikomachische Ethik 1144b 3-14). Thomas
zufolge kann das auf drei Ebenen geschehen, ndmlich auf derjenigen
der Vernunft in Form erster Prinzipien, auf der Ebene des Willens
durch das Streben zum Guten und auf der Ebene des sinnlichen
Strebens. Gerade auf dieser Ebene unterschieden sich allerdings ver-
schiedene Personen, je nachdem ob sie z.B. mehr zum Zorn oder
mehr zur Tugend geneigt seien (§1277). Der so betonten Unter-
schiedlichkeit verschiedener Akteure entspricht eine Bemerkung ge-
gen Ende des Buches: Hier hebt Thomas noch einmal die Einheit
aller Tugenden aus dem Blickwinkel der Klugheit hervor, weist aber
zugleich - anders als Aristoteles — explizit darauf hin, dass einzelnen
Akteuren auch mal eine Aktivitit fehlen kann (§ 1288)

Kommentar zu Buch VII

Thomas’ Ausfithrungen zu Buch VII sind vor dem allgemeinen Hin-
tergrund seiner Uberlegungen zum Phénomen der Willensschwiche
beziehungsweise Unbeherrschtheit (akrasia/axpacto bzw. lat. in-
continentia) zu lesen. In dieser Hinsicht findet sich in Thomas’ Tex-
ten, wie gleich ndher zu besprechen ist, ein gewisses Schwanken
zwischen Ausfithrungen, welche dieses Phianomen durch einen Zu-
sammenstof3 unterschiedlicher Urteile erkliaren, und solchen, die
ausdriicklich den Willen als Ursache dafiir benennen, dass der Unbe-
herrschte am Ende wider besseres Wissen schlecht, der Beherrschte
aber trotz gegenteiliger Neigungen seinem guten Wissen entspre-
chend gut handelt.>”

36 Zur Rolle dieser Tugenden vgl. M. Perkams, »Der moralische Partikularis-
mus bei Thomas und die kognitive Rolle der Tugendeng, in: Thomas von
Aquin, Meister Eckhart, Uber die Tugend. Herausgegeben von K. Beier/
M. Roesner (Interpretationen und Quellen 6), Baden-Baden 2023, 323-344,
hier 334-339.

7 Vgl. J. Miiller, »Willensschwiéche als Problem der mittelalterlichen Philoso-

Thomas von Aquin 23



Einleitung

Zu letzteren Stellen gehort die bekannteste Passage aus dem Kom-
mentar zu Buch VII. In ihr hilt Thomas ausdriicklich fest, dass des-
wegen, weil sowohl die rechte Vernunfterkenntnis als auch das Vor-
handensein einer Begierde dem Beherrschten und Unbeherrschten
gemeinsam seien, die Ursache dafiir, dass der eine beherrscht, der
andere unbeherrscht handle, im Willen liegen miisse (§ 1463). Diese
etwas knappe Ausfithrung, die als »the most remarkable and innova-
tive feature of Aquinas’s account« zur Willensschwiche bezeichnet
wurde,* wird von Thomas an einer spiten Stelle der Summa theo-
logiae etwas ndher dahingehend erldutert, dass der Wille diese Rolle
als Subjekt der Wahl (electio) spiele, da der Unbeherrschte wiéhle
(eligit), seinen Begierden zu folgen, obwohl es in seiner Macht stehe,
dies nicht zu tun.* Im Hintergrund steht Thomas’ Ansicht, dass die
»Wahl« im strengen Sinne ein Willensakt sei, in dem der Mensch
einen Vernunftgrund annimmt, so dass er ihn im Regelfall in sein
Handeln umsetzt.*

Im Kontext von Thomas™ Interpretation von Buch VII ist die Be-
hauptung, dass jemand aufgrund einer Wahl unbeherrscht handelt,
allerdings insofern auffillig, als er hier ausdriicklich festhilt, ein Un-
beherrschter handle »der richtigen Wahl zuwider« (praeter rectam
electionem; §1360) oder sogar »ohne eine Wahl« (sine electione;
§1361). Wie soll man also etwas entgegen der eigenen Wahl wéhlen
konnen oder gar ohne irgendeine Wahl?*! Nun folgt Thomas zum
einen an der gerade zitierten Stelle dem aristotelischen Sprach-
gebrauch in Nikomachische Ethik VII 4, 1148a 9f., der das grie-
chische Wort »Vorzugswahl« bzw. »Vorsatz« (mpoatpeots) eher im
Sinne einer Intention versteht als im Sinne einer Wahl, obwohl die
lateinische Ubersetzung auch hier dieses Wort (electio) verwendet.
Zum anderen betont Thomas bereits im Kommentar zu Buch III,
dass er das Wort »Wahl« bei Aristoteles primar auf einen inneren

phie. Uberlegungen zu Thomas von Aquin, in: Recherches de théologie et phi-
losophie médiévales 72 (2005), S. 1-28.

38 Miiller, Aquinas’s Commenting Strategy in His Sententia libri Ethicorum,
S. 179.

% Thomas von Aquin, Summa theologiae I1-1I 155, 3 resp. und ad 3.

4 Vgl. Perkams, »Aquinas on Choice, Will, and Voluntary Actiong, S. 75-78.
4 Vgl. M. Pickavé, »Aquinas on Incontinence and Psychological Weakness«,
in: Hoffmann/Miiller/Perkams (Hrsg.), Aquinas and the Nicomachean Ethics,
S. 184-202, hier S. 194-196.

24 HBPhMA



II. Thomas' Deutung

Akt und nicht auf eine duflere Handlung beziehe, zumal letztere
nicht automatisch aus dem inneren Akt hervorgehe.* Wenn es dem-
nach fiir Thomas zumindest denkbar zu sein scheint, eine Wahl zu
treffen und diese aus inneren Griinden nicht in die Tat umzusetzen,
kann man eine tiber den aristotelischen Wortlaut hinausgehende
AufBerung in Buch VII als nihere Erklirung verstehen: Zwar sei die
Wahl des Unbeherrschten im Allgemeinen »trefflich, das heifit gut,
solange sie auflerhalb einer Leidenschaft erfolgt, aber sobald ihn die
Leidenschaft {iberwiltigt, wird seine Wahl verdorben, und er will
etwas Schlechtes« (§1461). Demnach wirkt sich die Leidenschaft
oder Begierde tatsidchlich auf den Willen und seine Entscheidung,
der die Wahl trifft, aus, wenn auch nur in momentaner Weise. Folg-
lich entsteht ein Unterschied zum Klugen, dessen momentane Wahl
bzw. Willensentscheidung seiner grundlegenden Willensentschei-
dung entspricht, wie Thomas hinzufiigt (§1461). Alle diese Formu-
lierungen deuten also an, dass Thomas den Willensakt des Wiahlens
fiir wandelbar halt und somit der Festigkeit und Beeinflussbarkeit des
Willens in seiner Handlungstheorie eine groflere Rolle zuschreibt, als
»intellektualistische« Thomas-Deutungen manchmal annehmen.*
Vor diesem Hintergrund ist allerdings auch zu beachten, dass
Thomas an anderen, wohl zeitlich fritheren Stellen die Willens-
schwiche als Konflikt zweier paralleler Vernunftansichten schildert,
von denen sich die von einer Begierde angestachelte gegen die rich-
tige Ansicht durchsetzt, so dass laut Thomas der Wille, falls er iiber-
haupt erwihnt wird, diesem Ergebnis eines mehrschichtigen Uber-
legungsprozesses einfach folgt.* Das ist sachlich wohl eher als eine
andere Formulierung fiir die Aussage zu verstehen, dass der Wille
unter dem Einfluss der Leidenschaft eine momentane Wahl trifft,
die im Gegensatz zu einer grundlegenderen Wahl steht. Trotzdem
stellt sich der Eindruck ein, dass Thomas mdglicherweise im Laufe
der Zeit eine stirkere Neigung zu einer Betonung des Willens ent-
wickelt hat, wenn er innere Entscheidungskonflikte beschreibt.* Das

42 Thomas von Aquin, Sententia libri Ethicorum II1 5, 1. 18-28 = §433.

4 Vgl. B. Kent, »Losable Virtue. Aquinas on Character and Will, in: Hoft-
mann/Miiller/Perkams (Hrsg.), Aquinas and the Nicomachean Ethics, S. 91—
109.

4 Thomas von Aquin, De malo 3, 9 resp. und ad 7; Summa theologiae 1-11 77,
1f.

4 Unter der Voraussetzung, dass der Kommentar zur Nikomachischen Ethik

Thomas von Aquin 25



Einleitung

wiirde aber gerade bedeuten, dass der Wille in seiner Wahl nach
Thomas keineswegs immer dem zumindest momentan stirksten
Vernunfturteil folgt, sondern dass sich eher jeweils das Vernunft-
urteil als das stirkste und damit die Handlung Bestimmende erweist,
das der - mehr oder wenige gefestigte — Wille momentan bevor-
zugt.*® Das wiirde Thomas in eine bemerkenswerte Nahe zu Hein-
rich von Gents voluntaristischer Argumentation riicken, dass der
Wille zwar in der Tat stets einem Vernunfturteil folge, aber keines-
wegs immer dem als das Stirkste betrachteten.?’

Abgesehen von der Frage nach dem Willen greifen Thomas’ Er-
ganzungen zum aristotelischen Text immer eher Einzelpunkte auf,
die z.T. nicht zentral sind, so zur Entstehung der Bestialitdt
(§$1294-1296), zur Mittelstellung der Seele zwischen ewigen und
zwischen sinnlich wahrnehmenden Wesen (§$ 1294-1296) oder zur
menschlichen Friedfertigkeit (§1392).

Zusammenfassung

Die Durchsicht der Exkurse zeigt insgesamt, dass Thomas aristote-
lische Positionen punktuell dort erldutert und korrigiert, wo sie sei-
ner Meinung nach zu ihrer Verstandlichkeit und Kohérenz weiterer
Erklarungen bediirfen. Das bedeutet nicht, dass sie in jedem Punkt
mit allem tbereinstimmen miissen, was Thomas sonst zu diesen
Themen zu sagen hat. Wihrend die recht ausfiihrlichen Stellungnah-
men zum Naturrecht bzw. Naturgesetz im Nikomachische-Ethik-
Kommentar inhaltlich der Summa theologiae nahestehen, ist dies
bei seiner Stellungnahme zu Willensschwiche und Wille nur teil-
weise der Fall. Die Deutung der Klugheit als der innere Sinn eines

ebenso wie die Secunda secundae der Summa theologiae ein eher spites Werk
des Thomas ist. Vgl. T. Hoffmann/]. Miiller/M. Perkams, »Introductions, in:
Hoffmann/Miiller/Perkams (Hrsg.), Aquinas and the Nicomachean Ethics,
S. 1-12, hier S. 3.

% Vgl. in diesem Sinne Perkams, »Aquinas on Choice, Will, and Voluntary
Actiong, S. 85-90; Kent, »Losable Virtue«.

47 Heinrich von Gent, Quodlibet 1 (Heinrich von Gent, Quaestiones quodlibe-
tales. Ausgewdhlte Fragen zur Willens- und Freiheitslehre. Lateinisch-Deutsch.
Ubersetzt und eingeleitet von J. Miiller (HBPhMA 28), Freiburg u.a. 2011,
S. 108f.).

26 HBPhMA



lll. Bemerkungen zu Text und Ubersetzung

denkfihigen Wesens scheint sogar in Thomas’ Werken kaum je ver-
gleichbar ausfiihrlich dargestellt zu werden. Man kann daher den
Kommentar zur Nikomachischen Ethik als eine Art Labor sehen, in
dem Thomas nicht nur den aristotelischen Text kleinteiligst erklart,
sondern auch Gedanken aufwirft und durchdenkt, die auch fiir die
Verortung des aristotelischen Denkens in einem systematischen Ge-
samtrahmen zentral sind. Sie bleiben aber, wie bereits in der Einlei-
tung zu Band 1 dieser Ubersetzung festgehalten, stets in der Form
einer philosophischen, rationalen Erérterung und gehen nie in eine
explizit theologische Rezeption {iber. Das mag einmal mehr auf Tho-
mas’ Intention verweisen, auch dann im Sinne des Aristoteles wei-
terzudenken, wenn er an der einen oder anderen Stelle inhaltlich
tber ihn hinausgeht.

I11. Bemerkungen zu Text und Ubersetzung

Die bei dieser Ubersetzung angewandten Regeln entsprechen grund-

satzlich den im 1. Band verwendeten:

- Textgrundlage ist der von Gauthier in Band 47, 2 der Editio Leo-
nina gebotene Text mit minimalen Verdnderungen. Recht griind-
lich iiberarbeitet wurde die Kommasetzung, die weitgehend der
Kommasetzung in der Ubersetzung angepasst wurde, um einen
Vergleich von deutschem und lateinischem Text zu erleichtern.
Dies war umso mehr notwendig, als auch die Online-Version
des Gauthier-Textes aus dem Corpus thomisticum, die fur diese
Edition benutzt wurde, von Gauthiers eigener Zeichensetzung ab-
weicht.

- Die aristotelischen Texte, die sich in der Online-Version des Cor-
pus thomisticum nicht finden, sind direkt aus der Edition von
Gauthier iibernommen und wurden, unter Benutzung der Uber-
setzung von Eugen Rolfes, direkt aus dem Lateinischen ins Deut-
sche iibersetzt.

- In den Text wurden die Paragraphennummern der Marietti- Aus-
gabe zur leichteren Zihlung itbernommen.

- Im Vergleich zu Band 1 ist neu, dass zu jedem Absatz des Tho-
mas, der direkt einen Absatz des Aristoteles erkldrt, auch unmit-
telbar die entsprechende Aristoteles-Stelle in Becker-Seiten ange-
geben wird. Das entspricht dem Vorgehen bei Gauthier und wird,

Thomas von Aquin 27



Einleitung

28

so die Hoffnung, eine Erleichterung bei der Benutzung der Uber-
setzung fiir eigene Aristoteles-Studien darstellen.

Whértliche Ubereinstimmungen zwischen lateinischem Aristote-
les-Text und thomasischer Interpretation werden in der Uberset-
zung in einfachen Anfithrungszeichen wiedergegeben. So kann
der Leser leicht verfolgen, wo Thomas Aristoteles paraphrasiert
und wo er {iber dessen Text hinaus geht. Zu erinnern ist daran,
dass die einfachen Anfithrungszeichen zwar in der deutschen
Ubersetzung stehen, aber primar den lateinischen Text als Refe-
renzrahmen haben. Es soll also angegeben werden, wo Thomas
im Lateinischen exakt dem aristotelischen Text folgt, selbst wenn
das im Deutschen nicht perfekt abgebildet werden konnte.

Die Anmerkungen sind sparsam gehalten und beziehen sich
tiberwiegend auf Personen und Sachen, die im Text genannt wer-
den. Sie konnen nun den Forschungsstand, wie er durch Frede,
Aristoteles. Nikomachische Ethik, abgebildet wird, beriicksichti-
gen, geben aber dariiber hinaus Informationen zu Thomas’ eige-
ner Kenntnis der betreffenden Personen und zu seinen Quellen.
Fiir letztere werden die Angaben aus Gauthiers Edition der Sen-
tentia libri Ethicorum benutzt (zitiert als: Gauthier z.St. = siehe
die Angaben Gauthiers zur jeweiligen Stelle in der Edition der
Sententia libri Ethicorum, Band XLVII, 2 der Editio Leonina).

HBPhMA



