
39546 / 15.9.2023

Thomas von Aquin

Kommentar zur Nikomachischen Ethik V–VII



39546 / 15.9.2023

Herders Bibliothek
der Philosophie des Mittelalters

Herausgegeben von
Alexander Fidora, Matthias Lutz-Bachmann,
Isabelle Mandrella, Andreas Niederberger

Band 57

Thomas von Aquin
Kommentar zur Nikomachischen Ethik V–VII

Thomas von Aquin

Kommentar zur Nikomachischen Ethik V–VII
Sententia libri Ethicorum V–VII

Lateinisch
Deutsch

Übersetzt, eingeleitet
und mit Anmerkungen versehen
von Matthias Perkams



39546 / 15.9.2023

Herders Bibliothek
der Philosophie des Mittelalters

Herausgegeben von
Alexander Fidora, Matthias Lutz-Bachmann,
Isabelle Mandrella, Andreas Niederberger

Band 57

Thomas von Aquin
Kommentar zur Nikomachischen Ethik V–VII

Thomas von Aquin

Kommentar zur Nikomachischen Ethik V–VII
Sententia libri Ethicorum V–VII

Lateinisch
Deutsch

Übersetzt, eingeleitet
und mit Anmerkungen versehen
von Matthias Perkams



39546 / 15.9.2023

Zum Übersetzer
Matthias Perkams ist Professor für Philosophie mit dem Schwer-
punkt antike und mittelalterliche Philosophie an der Friedrich-
Schiller-Universität Jena.

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: PBtisk a. s., Příbram
Printed in the Czech Republic
ISBN 978-3-451-39546-8

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

I. Systematische Hintergründe von Thomas’ Zugriff auf die
Bücher V, VI und VII der Nikomachischen Ethik . . . . . 11

II. Thomas’ Deutung der Bücher V, VI und VII der Niko-
machischen Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
Kommentar zu Buch V . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
Kommentar zu Buch VI . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
Kommentar zu Buch VII . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

III. Bemerkungen zu Text und Übersetzung . . . . . . . . . 27

Text und Übersetzung

Fünftes Buch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

Abschnitt 1 (V 1, 1129a 1–2, 1129b 10ter) . . . . . . . . . . 31
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

Abschnitt 2 (V 3, 1129b 11–1130a 13) . . . . . . . . . . . . 47
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

Abschnitt 3 (V 4, 1130a 14–V 5, 1130b 29) . . . . . . . . . 59
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

Abschnitt 4 (V 5, 1130b 30–V 6, 1131a 29) . . . . . . . . . 75
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

Abschnitt 5 (V 6, 1131a 29–V 7, 1131b 24) . . . . . . . . . 89
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91



39546 / 15.9.2023

Zum Übersetzer
Matthias Perkams ist Professor für Philosophie mit dem Schwer-
punkt antike und mittelalterliche Philosophie an der Friedrich-
Schiller-Universität Jena.

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: PBtisk a. s., Příbram
Printed in the Czech Republic
ISBN 978-3-451-39546-8

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

I. Systematische Hintergründe von Thomas’ Zugriff auf die
Bücher V, VI und VII der Nikomachischen Ethik . . . . . 11

II. Thomas’ Deutung der Bücher V, VI und VII der Niko-
machischen Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
Kommentar zu Buch V . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
Kommentar zu Buch VI . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
Kommentar zu Buch VII . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

III. Bemerkungen zu Text und Übersetzung . . . . . . . . . 27

Text und Übersetzung

Fünftes Buch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

Abschnitt 1 (V 1, 1129a 1–2, 1129b 10ter) . . . . . . . . . . 31
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

Abschnitt 2 (V 3, 1129b 11–1130a 13) . . . . . . . . . . . . 47
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

Abschnitt 3 (V 4, 1130a 14–V 5, 1130b 29) . . . . . . . . . 59
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

Abschnitt 4 (V 5, 1130b 30–V 6, 1131a 29) . . . . . . . . . 75
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

Abschnitt 5 (V 6, 1131a 29–V 7, 1131b 24) . . . . . . . . . 89
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

Thomas von Aquin 5



39546 / 15.9.2023

Abschnitt 6 (V 7, 1131b 25–1132a 25) . . . . . . . . . . . . 99
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

Abschnitt 7 (V 7, 1132a 25–1132b 20) . . . . . . . . . . . . 111
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113

Abschnitt 8 (V 8, 1132b 21–1133a 18) . . . . . . . . . . . . 121
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123

Abschnitt 9 (V 8, 1133a 19–1133b 29) . . . . . . . . . . . . 135
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

Abschnitt 10 (V 9, 1133b 30–1134a 16) . . . . . . . . . . . 149
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149

Abschnitt 11 (V 10, 1134a 17–1134b 18) . . . . . . . . . . . 157
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159

Abschnitt 12 (V 10, 1134b 18–1135a 15) . . . . . . . . . . . 173
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175

Abschnitt 13 (V 10, 1135a 15–1136a 9) . . . . . . . . . . . 191
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

Abschnitt 14 (V 11, 1136a 10–1136b 14) . . . . . . . . . . . 209
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211

Abschnitt 15 (V 12, 1136b 15–V 13, 1137a 30) . . . . . . . 223
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225

Abschnitt 16 (V 14, 1137a 31–1138a 3) . . . . . . . . . . . 237
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239

Abschnitt 17 (V 15, 1138a 4–1138b 14) . . . . . . . . . . . 251
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253

Sechstes Buch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 267

Abschnitt 1 (VI 1, 1138b 18–VI 2, 1139a 15) . . . . . . . . 267
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269

Abschnitt 2 (VI 2, 1139a 15–1139b 12) . . . . . . . . . . . 281
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 283

Abschnitt 3 (VI 3, 1139b 14–1140a 23) . . . . . . . . . . . 297
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 299

Abschnitt 4 (VI 5, 1140a 24–1140b 30) . . . . . . . . . . . 313
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315

Abschnitt 5 (VI 6, 1140b 31–VI 7, 1141a 19) . . . . . . . . 327
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 327

Abschnitt 6 (VI 7, 1141a 19–8, 1141b 22) . . . . . . . . . . 335
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337

Abschnitt 7 (VI 8, 1141b 22–10, 1142a 32) . . . . . . . . . 347
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 349

Abschnitt 8 (VI 10, 1142a 32–1142b 33) . . . . . . . . . . . 367
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 369

Abschnitt 9 (VI 11, 1142b 34–12, 1143b 17) . . . . . . . . . 381
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 383

Abschnitt 10 (VI 13, 1143b 18–1144b 1) . . . . . . . . . . . 399
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 401

Abschnitt 11 (VI 13, 1144b 1–1145a 11) . . . . . . . . . . . 417
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 419

Siebtes Buch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 431

Abschnitt 1 (VII 1, 1145a 15–2, 1145b 20) . . . . . . . . . . 431
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 433

Abschnitt 2 (VII 3, 1145b 21–4, 1146b 8) . . . . . . . . . . 447
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 451

Abschnitt 3 (VII 4, 1146b 8–5, 1147b 19) . . . . . . . . . . 465
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 469

Abschnitt 4 (VII 6, 1147b 20–1148b 14) . . . . . . . . . . . 489
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 493

Abschnitt 5 (VII 6, 1148b 15–1149a 24) . . . . . . . . . . . 505
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 507

Abschnitt 6 (VII 7, 1149a 24–1150a 8) . . . . . . . . . . . . 521
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 523

Abschnitt 7 (VII 8, 1150a 9–1150b 28) . . . . . . . . . . . . 539
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 541

6 HBPhMA

Inhalt



39546 / 15.9.2023

Abschnitt 6 (V 7, 1131b 25–1132a 25) . . . . . . . . . . . . 99
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

Abschnitt 7 (V 7, 1132a 25–1132b 20) . . . . . . . . . . . . 111
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113

Abschnitt 8 (V 8, 1132b 21–1133a 18) . . . . . . . . . . . . 121
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123

Abschnitt 9 (V 8, 1133a 19–1133b 29) . . . . . . . . . . . . 135
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

Abschnitt 10 (V 9, 1133b 30–1134a 16) . . . . . . . . . . . 149
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149

Abschnitt 11 (V 10, 1134a 17–1134b 18) . . . . . . . . . . . 157
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159

Abschnitt 12 (V 10, 1134b 18–1135a 15) . . . . . . . . . . . 173
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175

Abschnitt 13 (V 10, 1135a 15–1136a 9) . . . . . . . . . . . 191
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

Abschnitt 14 (V 11, 1136a 10–1136b 14) . . . . . . . . . . . 209
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211

Abschnitt 15 (V 12, 1136b 15–V 13, 1137a 30) . . . . . . . 223
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225

Abschnitt 16 (V 14, 1137a 31–1138a 3) . . . . . . . . . . . 237
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239

Abschnitt 17 (V 15, 1138a 4–1138b 14) . . . . . . . . . . . 251
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253

Sechstes Buch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 267

Abschnitt 1 (VI 1, 1138b 18–VI 2, 1139a 15) . . . . . . . . 267
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269

Abschnitt 2 (VI 2, 1139a 15–1139b 12) . . . . . . . . . . . 281
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 283

Abschnitt 3 (VI 3, 1139b 14–1140a 23) . . . . . . . . . . . 297
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 299

Abschnitt 4 (VI 5, 1140a 24–1140b 30) . . . . . . . . . . . 313
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315

Abschnitt 5 (VI 6, 1140b 31–VI 7, 1141a 19) . . . . . . . . 327
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 327

Abschnitt 6 (VI 7, 1141a 19–8, 1141b 22) . . . . . . . . . . 335
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337

Abschnitt 7 (VI 8, 1141b 22–10, 1142a 32) . . . . . . . . . 347
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 349

Abschnitt 8 (VI 10, 1142a 32–1142b 33) . . . . . . . . . . . 367
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 369

Abschnitt 9 (VI 11, 1142b 34–12, 1143b 17) . . . . . . . . . 381
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 383

Abschnitt 10 (VI 13, 1143b 18–1144b 1) . . . . . . . . . . . 399
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 401

Abschnitt 11 (VI 13, 1144b 1–1145a 11) . . . . . . . . . . . 417
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 419

Siebtes Buch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 431

Abschnitt 1 (VII 1, 1145a 15–2, 1145b 20) . . . . . . . . . . 431
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 433

Abschnitt 2 (VII 3, 1145b 21–4, 1146b 8) . . . . . . . . . . 447
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 451

Abschnitt 3 (VII 4, 1146b 8–5, 1147b 19) . . . . . . . . . . 465
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 469

Abschnitt 4 (VII 6, 1147b 20–1148b 14) . . . . . . . . . . . 489
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 493

Abschnitt 5 (VII 6, 1148b 15–1149a 24) . . . . . . . . . . . 505
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 507

Abschnitt 6 (VII 7, 1149a 24–1150a 8) . . . . . . . . . . . . 521
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 523

Abschnitt 7 (VII 8, 1150a 9–1150b 28) . . . . . . . . . . . . 539
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 541

Thomas von Aquin 7

Inhalt



39546 / 15.9.2023

Abschnitt 8 (VII 9, 1150b 29–1151a 28) . . . . . . . . . . . 557
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 559

Abschnitt 9 (VII 10, 1151a 29–11, 1152a 6) . . . . . . . . . 569
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 571

Abschnitt 10 (VII 11, 1152a 6–36) . . . . . . . . . . . . . . 585
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 587

Abschnitt 11 (VII 10, 1152b 1–24) . . . . . . . . . . . . . . 595
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 595

Abschnitt 12 (VII 13, 1152b 25–1153a 35) . . . . . . . . . . 605
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 607

Abschnitt 13 (VII 14, 1153b 1–1154a 7) . . . . . . . . . . . 619
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 621

Abschnitt 14 (VII 14, 1154a 8–15, 1154b 34) . . . . . . . . 633
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 637

Anhang

Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 653

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 655
I. Antike und mittelalterliche Quellen . . . . . . . . . . 655

A. Thomas von Aquins Kommentar zur Niko-
machischen Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . 655

B. Weitere Werke Thomas von Aquins . . . . . . . . 655
C. Weitere Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . 657

II. Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 659
A. Literatur zu Thomas von Aquin und der Rezeption

der aristotelischen Ethik im 13. Jahrhundert . . 659
B. Weitere zitierte Literatur . . . . . . . . . . . . . . 660

Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 663

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 666

Vorwort

Wenn ich nun, acht Jahre nach meiner Übersetzung von Thomas
von Aquins Kommentierung der Nikomachischen Ethik I und X, in
einem zweiten Band auch die Übertragung seiner Erklärung zu Buch
V, VI und VII vorlegen kann, so ist dies nur durch die Mitwirkung
und Unterstützung einer ganzen Reihe von Personen möglich ge-
worden, denen ich hier ganz ausdrücklich danken will: meinen Jena-
er Mitarbeiterinnen Michelle Buschbeck, Elisabeth Jahn, Annemarie
Krüger und Hannah Liebaug, deren stets begeisterte und zuverlässi-
ge Arbeit das Erscheinen dieses Bandes in dieser Form und Qualität
wesentlich mit ermöglicht hat; den Herausgebern von Herders Bi-
bliothek der Philosophie des Mittelalters sowie dem Verlag Herder
für ihr unermüdliches Wirken für die Bereitstellung geeigneter Se-
minar- und Lesetexte zur mittelalterlichen Philosophie, namentlich
für ihre Geduld und ihr Verständnis für die längere Herstellungs-
phase dieses Bandes; Ursula Krüger für ihre nachdrückliche Unter-
stützung und redaktionelle Arbeit, sowie – immer wieder aufs Neue
– meinen Jenaer Kolleginnen und Kollegen, Studentinnen und Stu-
denten für die gute Arbeitsatmosphäre, die stets Raum und An-
regungen für weitere wissenschaftliche Arbeit gibt.

Gewidmet ist dieses Buch dem Andenken meiner Mutter Ursula
Perkams, die am Himmelfahrtstage 2023 ganz unerwartet heim-
gegangen ist und das Leben vieler nun nicht mehr mit ihrem unver-
siegbaren Engagement, Humor und Scharfsinn bereichern kann.

Jena, im August 2023 Matthias Perkams

8 HBPhMA

Inhalt



39546 / 15.9.2023

Abschnitt 8 (VII 9, 1150b 29–1151a 28) . . . . . . . . . . . 557
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 559

Abschnitt 9 (VII 10, 1151a 29–11, 1152a 6) . . . . . . . . . 569
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 571

Abschnitt 10 (VII 11, 1152a 6–36) . . . . . . . . . . . . . . 585
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 587

Abschnitt 11 (VII 10, 1152b 1–24) . . . . . . . . . . . . . . 595
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 595

Abschnitt 12 (VII 13, 1152b 25–1153a 35) . . . . . . . . . . 605
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 607

Abschnitt 13 (VII 14, 1153b 1–1154a 7) . . . . . . . . . . . 619
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 621

Abschnitt 14 (VII 14, 1154a 8–15, 1154b 34) . . . . . . . . 633
Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 637

Anhang

Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 653

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 655
I. Antike und mittelalterliche Quellen . . . . . . . . . . 655

A. Thomas von Aquins Kommentar zur Niko-
machischen Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . 655

B. Weitere Werke Thomas von Aquins . . . . . . . . 655
C. Weitere Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . 657

II. Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 659
A. Literatur zu Thomas von Aquin und der Rezeption

der aristotelischen Ethik im 13. Jahrhundert . . 659
B. Weitere zitierte Literatur . . . . . . . . . . . . . . 660

Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 663

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 666

Vorwort

Wenn ich nun, acht Jahre nach meiner Übersetzung von Thomas
von Aquins Kommentierung der Nikomachischen Ethik I und X, in
einem zweiten Band auch die Übertragung seiner Erklärung zu Buch
V, VI und VII vorlegen kann, so ist dies nur durch die Mitwirkung
und Unterstützung einer ganzen Reihe von Personen möglich ge-
worden, denen ich hier ganz ausdrücklich danken will: meinen Jena-
er Mitarbeiterinnen Michelle Buschbeck, Elisabeth Jahn, Annemarie
Krüger und Hannah Liebaug, deren stets begeisterte und zuverlässi-
ge Arbeit das Erscheinen dieses Bandes in dieser Form und Qualität
wesentlich mit ermöglicht hat; den Herausgebern von Herders Bi-
bliothek der Philosophie des Mittelalters sowie dem Verlag Herder
für ihr unermüdliches Wirken für die Bereitstellung geeigneter Se-
minar- und Lesetexte zur mittelalterlichen Philosophie, namentlich
für ihre Geduld und ihr Verständnis für die längere Herstellungs-
phase dieses Bandes; Ursula Krüger für ihre nachdrückliche Unter-
stützung und redaktionelle Arbeit, sowie – immer wieder aufs Neue
– meinen Jenaer Kolleginnen und Kollegen, Studentinnen und Stu-
denten für die gute Arbeitsatmosphäre, die stets Raum und An-
regungen für weitere wissenschaftliche Arbeit gibt.

Gewidmet ist dieses Buch dem Andenken meiner Mutter Ursula
Perkams, die am Himmelfahrtstage 2023 ganz unerwartet heim-
gegangen ist und das Leben vieler nun nicht mehr mit ihrem unver-
siegbaren Engagement, Humor und Scharfsinn bereichern kann.

Jena, im August 2023 Matthias Perkams

Thomas von Aquin 9



39546 / 15.9.2023

Einleitung

I. Systematische Hintergründe von Thomas’ Zugriff auf die
Bücher V, VI und VII der Nikomachischen Ethik

Der hier vorliegende zweite Band der lateinisch-deutschen Ausgabe
von Thomas von Aquins Kommentar zur Nikomachischen Ethik1

enthält die Erklärungen des Aquinaten zu den drei zentralen Bü-
chern dieses Werks, die einige große Themen der philosophischen
Ethik behandeln: Buch V enthält Aristoteles’ Überlegungen zur Ge-
rechtigkeit, die wichtige, bis heute diskutierte Grundunterscheidun-
gen zu diesem Themengebiet enthält. Ferner finden sich hier wichti-
ge Überlegungen zur Frage danach, was eine gerechte Handlung,
verstanden als eine Handlung aufgrund der Tugend der Gerechtig-
keit, ausmacht und inwiefern eine besondere Form der Gerechtig-
keit, die Epieikie, es erlaubt, auch in Fällen gerechte Urteile zu tref-
fen, für die das Gesetz keine angemessene Regelung vorsieht. Buch
VI enthält Aristoteles’ zentrale Theorie der Klugheit (phronēsis/φρό-
νησις), also eine spezifische praktische Rationalität, die zu einer be-
sonderen Wahrnehmung der einzelnen Situation und einem ent-
sprechenden Urteil in der Lage ist. Mit Buch VII prägte Aristoteles
auf lange Sicht die Debatte über die Willensschwäche bzw. Unbe-
herrschtheit (akrasia/ἀκρασία), also das Phänomen, das jemand
entgegen einem besseren Urteil etwas Schlechtes tut. Das Buch ent-
hält ferner weitere Abhandlungen zur Freude bzw. Lust (hēdonē/
ἡδονή), welche zusammen mit der schon in Band 1 veröffentlichten
Lustabhandlung in Buch X Aristoteles’ Meinung zu dieser Frage er-
kennen lässt.



39546 / 15.9.2023

Einleitung

I. Systematische Hintergründe von Thomas’ Zugriff auf die
Bücher V, VI und VII der Nikomachischen Ethik

Der hier vorliegende zweite Band der lateinisch-deutschen Ausgabe
von Thomas von Aquins Kommentar zur Nikomachischen Ethik1

enthält die Erklärungen des Aquinaten zu den drei zentralen Bü-
chern dieses Werks, die einige große Themen der philosophischen
Ethik behandeln: Buch V enthält Aristoteles’ Überlegungen zur Ge-
rechtigkeit, die wichtige, bis heute diskutierte Grundunterscheidun-
gen zu diesem Themengebiet enthält. Ferner finden sich hier wichti-
ge Überlegungen zur Frage danach, was eine gerechte Handlung,
verstanden als eine Handlung aufgrund der Tugend der Gerechtig-
keit, ausmacht und inwiefern eine besondere Form der Gerechtig-
keit, die Epieikie, es erlaubt, auch in Fällen gerechte Urteile zu tref-
fen, für die das Gesetz keine angemessene Regelung vorsieht. Buch
VI enthält Aristoteles’ zentrale Theorie der Klugheit (phronēsis/φρό-
νησις), also eine spezifische praktische Rationalität, die zu einer be-
sonderen Wahrnehmung der einzelnen Situation und einem ent-
sprechenden Urteil in der Lage ist. Mit Buch VII prägte Aristoteles
auf lange Sicht die Debatte über die Willensschwäche bzw. Unbe-
herrschtheit (akrasia/ἀκρασία), also das Phänomen, das jemand
entgegen einem besseren Urteil etwas Schlechtes tut. Das Buch ent-
hält ferner weitere Abhandlungen zur Freude bzw. Lust (hēdonē/
ἡδονή), welche zusammen mit der schon in Band 1 veröffentlichten
Lustabhandlung in Buch X Aristoteles’ Meinung zu dieser Frage er-
kennen lässt.

Thomas von Aquin 11

1 Der erste Band ist: Thomas von Aquin, Sententia libri Ethicorum I et X.
Kommentar zur Nikomachischen Ethik, Buch I und X. Lateinisch-Deutsch.
Herausgegeben, übersetzt und eingeleitet von M. Perkams (HBPhMA 33),
Freiburg u. a. 2014.



39546 / 15.9.2023

Mittelalterliche Leser, die in den Denktraditionen der Epoche ge-
schult waren, stellten die Aussagen des Aristoteles in diesen Büchern
vor besondere Herausforderungen, die Kernfragen ethischer Theo-
rien betrafen: Die Theorie der Gerechtigkeit in Buch V bot An-
schlussmöglichkeiten für das mittelalterliche Gesetzesdenken, wäh-
rend die Klugheitslehre in Buch VI dem verbreiteten Interesse
zeitgenössischer Denker an der Leistungsfähigkeit der Vernunft im
Handeln entgegenkam. Die Lehre von der Willensschwäche in Buch
VII machte für die Autoren des 13. Jahrhunderts, die von Augustinus
her ein eigenständiges, der Antike noch unbekanntes Konzept des
Willens besaßen, eine Auseinandersetzung mit dem antiken Intellek-
tualismus erforderlich.

Die Ausführungen des Thomas zu diesen Büchern können für
moderne Leserinnen und Leser daher in zweierlei Hinsicht von In-
teresse sein: Zunächst einmal finden sie in Thomas’ Kommentar zu
diesen Büchern eine außergewöhnlich detailgenaue, philosophisch
durchdachte und textnahe Deutung des aristotelischen Textes aus
der Hand eines außergewöhnlich guten Kenners des aristotelischen
Oeuvres. Daneben lassen sich aber aus Thomas’ Erklärungen auch
seine eigenen Interessen und Schwerpunkte herauslesen, die eine
Konfrontation neuer Herausforderungen, Sichtweisen und Probleme
mit dem aristotelischen Text zeigen. Als die zentralsten Punkte kön-
nen in dieser Hinsicht wohl die folgenden gelten:2

1) Die thomasische Gesetzestheorie stellt die im Mittelalter verbrei-
tete, letztlich auf die Stoa zurückgehende Annahme,3 dass die Ver-
nunft das menschliche Handeln im Sinne eines natürlichen Gesetzes
anleite,4 in einen breiteren Kontext und arbeitet sie spezifisch, in einer

von Aristoteles stark beeinflussten Weise, aus:5 Thomas’ Ansatzpunkt
ist, dass uns in der Vernunft universale Regeln eines guten Lebens
gegeben sind, die unseren natürlichen Strebenstendenzen entspre-
chen. Dieses Regelset wird deswegen »Naturgesetz« oder »natürliches
Gesetz« (lex naturalis) genannt, weil die uns hier verfügbaren Verhal-
tensnormen der menschlichen Natur in zweierlei Weise entsprechen:

Einerseits entsprechen sie ihr auf inhaltlicher Ebene, insofern die
Strebensziele, die uns in diesem Naturgesetz gegeben sind, in der
gebotenen Komplexität die Ebenen festlegen, in denen ein gutes
menschliches Leben gelingen kann: Diese beginnen mit der Selbst-
erhaltung und Fortpflanzung und reichen bis zum sozialen Leben
des Menschen und zur Ausübung der Tugenden, in denen sich unser
Verhältnis zu uns selbst, zu den Mitmenschen und zu Gott abspielt.6

Diese Punkte, die letztlich den Hintergrund für moderne Sets von
Grundgütern abgeben, wie sie etwa von Martha Nussbaum und an-
deren diskutiert werden,7 sind sowohl die Grundlage eines individu-
ellen guten ethischen Verhaltens als auch der Einsetzung guter und
gerechter Gesetze.

Andererseits entsprechen sie auf formaler Ebene der mensch-
lichen Natur als vernünftiges Wesen (animal rationale), insofern sie
ihr als allgemeine Vernunftsätze gegeben sind, dank derer wir z. B.
wissen, dass ein soziales Leben gut für uns als Menschen ist. Daraus
können wir, wie das Aristoteles bereits anhand des praktischen Syl-
logismus beschrieben hat,8 Schlüsse für unsere eigene Lebensgestal-

12 HBPhMA

Einleitung

2 Für die im Folgenden genannten Punkte können jeweils moderne Darstel-
lungen der thomasischen Position einen vertieften Hintergrund abgeben. Auf
Deutsch sind dabei vor allem die folgenden Werke zu empfehlen: W. Kluxen,
Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin, Hamburg 31998; F.-J. Bormann,
Natur als Horizont sittlicher Praxis. Zur handlungstheoretischen Interpretation
der Lehre vom natürlichen Sittengesetz bei Thomas von Aquin, Stuttgart/Ber-
lin/Köln 1999; Ch. Schröer, Praktische Vernunft bei Thomas von Aquin
(Münchner philosophische Studien NF 10), Stuttgart u. a. 1995.
3 Vgl. dazu M. J. Fuchs, Gerechtigkeit als allgemeine Tugend. Die Rezeption der
aristotelischen Gerechtigkeitstheorie im Mittelalter und das Problem des ethi-
schen Universalismus, Berlin/Boston 2017, S. 68 f.
4 Zum mittelalterlichen Naturrechtsdenken vgl. z. B. M. Perkams, »Lex natu-
ralis vel ius naturale. Philosophisch-theologische Traditionen des Natur-



39546 / 15.9.2023

Mittelalterliche Leser, die in den Denktraditionen der Epoche ge-
schult waren, stellten die Aussagen des Aristoteles in diesen Büchern
vor besondere Herausforderungen, die Kernfragen ethischer Theo-
rien betrafen: Die Theorie der Gerechtigkeit in Buch V bot An-
schlussmöglichkeiten für das mittelalterliche Gesetzesdenken, wäh-
rend die Klugheitslehre in Buch VI dem verbreiteten Interesse
zeitgenössischer Denker an der Leistungsfähigkeit der Vernunft im
Handeln entgegenkam. Die Lehre von der Willensschwäche in Buch
VII machte für die Autoren des 13. Jahrhunderts, die von Augustinus
her ein eigenständiges, der Antike noch unbekanntes Konzept des
Willens besaßen, eine Auseinandersetzung mit dem antiken Intellek-
tualismus erforderlich.

Die Ausführungen des Thomas zu diesen Büchern können für
moderne Leserinnen und Leser daher in zweierlei Hinsicht von In-
teresse sein: Zunächst einmal finden sie in Thomas’ Kommentar zu
diesen Büchern eine außergewöhnlich detailgenaue, philosophisch
durchdachte und textnahe Deutung des aristotelischen Textes aus
der Hand eines außergewöhnlich guten Kenners des aristotelischen
Oeuvres. Daneben lassen sich aber aus Thomas’ Erklärungen auch
seine eigenen Interessen und Schwerpunkte herauslesen, die eine
Konfrontation neuer Herausforderungen, Sichtweisen und Probleme
mit dem aristotelischen Text zeigen. Als die zentralsten Punkte kön-
nen in dieser Hinsicht wohl die folgenden gelten:2

1) Die thomasische Gesetzestheorie stellt die im Mittelalter verbrei-
tete, letztlich auf die Stoa zurückgehende Annahme,3 dass die Ver-
nunft das menschliche Handeln im Sinne eines natürlichen Gesetzes
anleite,4 in einen breiteren Kontext und arbeitet sie spezifisch, in einer

von Aristoteles stark beeinflussten Weise, aus:5 Thomas’ Ansatzpunkt
ist, dass uns in der Vernunft universale Regeln eines guten Lebens
gegeben sind, die unseren natürlichen Strebenstendenzen entspre-
chen. Dieses Regelset wird deswegen »Naturgesetz« oder »natürliches
Gesetz« (lex naturalis) genannt, weil die uns hier verfügbaren Verhal-
tensnormen der menschlichen Natur in zweierlei Weise entsprechen:

Einerseits entsprechen sie ihr auf inhaltlicher Ebene, insofern die
Strebensziele, die uns in diesem Naturgesetz gegeben sind, in der
gebotenen Komplexität die Ebenen festlegen, in denen ein gutes
menschliches Leben gelingen kann: Diese beginnen mit der Selbst-
erhaltung und Fortpflanzung und reichen bis zum sozialen Leben
des Menschen und zur Ausübung der Tugenden, in denen sich unser
Verhältnis zu uns selbst, zu den Mitmenschen und zu Gott abspielt.6

Diese Punkte, die letztlich den Hintergrund für moderne Sets von
Grundgütern abgeben, wie sie etwa von Martha Nussbaum und an-
deren diskutiert werden,7 sind sowohl die Grundlage eines individu-
ellen guten ethischen Verhaltens als auch der Einsetzung guter und
gerechter Gesetze.

Andererseits entsprechen sie auf formaler Ebene der mensch-
lichen Natur als vernünftiges Wesen (animal rationale), insofern sie
ihr als allgemeine Vernunftsätze gegeben sind, dank derer wir z. B.
wissen, dass ein soziales Leben gut für uns als Menschen ist. Daraus
können wir, wie das Aristoteles bereits anhand des praktischen Syl-
logismus beschrieben hat,8 Schlüsse für unsere eigene Lebensgestal-

Thomas von Aquin 13

I. Systematische Hintergründe

rechtsdenkens im 12. und 13. Jahrhundert«, in: A. Fidora/M. Lutz-Bach-
mann/A. Wagner (Hrsg.), Lex und Ius – Beiträge zur Grundlegung des Rechts
in der politischen Philosophie des Mittelalters und der Frühen Neuzeit, Stuttgart
2009, S. 89–119; zu den unmittelbaren Vorgängern auch J. C. Doig, Aquinas’s
Philosophical Commentary on the Ethics. A Historical Perspective, Dordrecht
u. a. 2001, S. 158–193.
5 Zu Thomas’ viel diskutierter Lehre vom Naturgesetz vgl. z. B. Bormann, Na-
tur als Horizont sittlicher Praxis; M. Perkams, »Naturgesetz, Selbstbestim-
mung und Moralität. Thomas von Aquin und die Begründung einer zeitgemä-
ßen Ethik«, in: Studia Neoaristotelica 5 (2008), S. 109–131; Fuchs,
Gerechtigkeit als allgemeine Tugend, S. 138–174.
6 Summa theologiae I-II 94, 2 resp.
7 Vgl. z. B. M. Nussbaum, Fähigkeiten schaffen. Neue Wege zur Verbesserung
menschlicher Lebensqualität, München 2015, vor allem S. 26–52.
8 Vgl. dazu Thomas’ Auslegung von Nikomachische Ethik VII 4, 1146b 35–
1147a 14 unten in §§ 1339–1342.



39546 / 15.9.2023

tung sowohl im Ganzen als auch im Hinblick auf einzelne Situa-
tionen ziehen und gleichsam Vorsehung für unser eigenes Leben
treffen.9

Beide Beschreibungen zusammen verdeutlichen, dass Thomas’
Naturgesetztheorie grundlegend aristotelisch geprägt ist, insofern
die Lehre von den apriorischen Vernunfteinsichten in das Gute und
Schlechte, welche nach verbreiteter mittelalterlicher Überzeugung
das Naturgesetz ausmachen, als die reflektierte Präsenz der richtigen
Strebensziele des Menschen verstanden wird. Bei Aristoteles ergibt
sich die Frage nach dem natürlich Guten als Reaktion auf eine seit
den Sophisten laufende Diskussion, doch wird das Thema eher sel-
ten und kursorisch erwähnt, so dass Thomas gerade hier einige Kon-
kretisierungen anbringt.10

2) Eng verbunden mit der Lehre vom Naturgesetz ist diejenige von
der Fundierung der praktischen Vernunft in universalen praktischen
Prinzipien (prima principia practica), die durch die eigentlich prak-
tische Vernunft bzw. Klugheit konkretisiert werden müssen.11 Da die
ersten praktischen Prinzipien als analog zu den unmittelbar eviden-
ten Sätzen der theoretischen Vernunft gedacht werden, bestehen sie
wesentlich in der Auffassung der Inhalte des Naturgesetzes als »gut«
und der damit verbundenen Aufforderungen, sie im Handeln um-
zusetzen bzw. das Gegenteil nicht zu tun.12

Geht insofern jedes vernünftige Handeln von universalen Prinzi-
pien aus, so spielt sich doch tatsächlich gutes Handeln stets im Be-
reich des Partikulären ab, also in der richtigen Deutung von Einzel-
fällen oder in politisch-sozialen Fragen mit begrenzter, z. B. auf eine
Gemeinschaft oder einen Staat bezogener Reichweite.13 Folglich be-
steht die Aufgabe der praktischen Vernunft wesentlich darin, die
universalen Prinzipien des Handelns in den – wesentlich zur guten
göttlichen Weltordnung gehörigen14 – Bereich des Partikulären zu

übersetzen, den sie dazu freilich erst in seiner Eigenständigkeit erfas-
sen muss.15 Es geht also tatsächlich um eine kreative Übertragungs-
leistung und nicht etwa um eine Deduktion des Allgemeinen, bei der
Einzelfälle lediglich unter dieses subsumiert werden. Diese Annah-
me ist nicht nur im Ganzen wesentlich von der aristotelischen Klug-
heitstheorie inspiriert, deren Idee einer rationalen Erkenntnis von
Einzelsituationen viele Denker fasziniert hat, sondern greift auch
ausdrücklich deren Betonung der Notwendigkeit von Erfahrung für
gutes ethisches Handeln auf (§§ 1208 f.).16

3) Eine dritte typisch mittelalterliche Lehre behandelt schließlich
den Willen als ein eigenes, rational informiertes, von jeglichem Be-
gehren und jeglichem Zorn getrenntes Seelenvermögen.17 Ein sol-
ches Vermögen wird zwar nach der Mehrzahl der modernen Aristo-
teles-Interpreten von diesem nicht angenommen,18 aber Thomas
setzt dessen Existenz in seiner Interpretation der Nikomachischen
Ethik voraus. Dabei ist seine eigene Willenstheorie stark aristotelisch
geprägt: Denn für Thomas ist das Wollen ein Streben bzw. eine Be-
wegung zu einem Ziel hin, wobei es von einem Erkenntnisvermögen
angeleitet wird bzw. seine konkrete Form erhält: Insofern entwickelt
der Wille als Bewegungsursache eine Antriebskraft, die sich letztlich
daraus erklärt, dass sich Menschen mit dem Willen zu einem Ziel
hinbewegen. Wie sie das tun bzw. welche Handlung sie konkret voll-
bringen wollen, um dieses Ziel zu erreichen, hängt dabei zugleich
von einem Urteil der praktischen Vernunft als der Formursache des
Wollens ab.19 Obwohl also das Wollen in eine aristotelische Ursa-
chenlehre eingebettet ist und von ihr aus gedeutet wird, bleibt doch
die Tatsache bestehen, dass es sich insgesamt in Wahlentscheidungen
manifestiert, die weder schlichtweg mit der praktischen Vernunft
identisch sind noch zur Gänze von ihr bestimmt werden. Letzteres
ergibt sich bereits aus der Problematik, dass das ursprüngliche Stre-
ben zu einem Ziel hin, die Intention (intentio), bereits im Willen

14 HBPhMA

Einleitung

9 Summa theologiae I-II 90, 1 resp.; 91, 2 resp.
10 Vgl. R. A. Gauthier/J. Y. Jolif, Aristote. L’Éthique à Nicomaque 2, 1, Paris
21968, S. 391–393; D. Frede: Aristoteles, Nikomachische Ethik. Übersetzt, ein-
geleitet und kommentiert von D. Frede. Zweiter Halbband. Kommentar, Ber-
lin/Boston 2020, S. 627 f.
11 Summa theologiae I-II 91, 3 resp.
12 Summa theologiae I-II 94, 2 resp.
13 Summa theologiae I-II 96, 1 resp.
14 Summa theologiae I-II 91, 3 ad 1; 91, 5 ad 3.



39546 / 15.9.2023

tung sowohl im Ganzen als auch im Hinblick auf einzelne Situa-
tionen ziehen und gleichsam Vorsehung für unser eigenes Leben
treffen.9

Beide Beschreibungen zusammen verdeutlichen, dass Thomas’
Naturgesetztheorie grundlegend aristotelisch geprägt ist, insofern
die Lehre von den apriorischen Vernunfteinsichten in das Gute und
Schlechte, welche nach verbreiteter mittelalterlicher Überzeugung
das Naturgesetz ausmachen, als die reflektierte Präsenz der richtigen
Strebensziele des Menschen verstanden wird. Bei Aristoteles ergibt
sich die Frage nach dem natürlich Guten als Reaktion auf eine seit
den Sophisten laufende Diskussion, doch wird das Thema eher sel-
ten und kursorisch erwähnt, so dass Thomas gerade hier einige Kon-
kretisierungen anbringt.10

2) Eng verbunden mit der Lehre vom Naturgesetz ist diejenige von
der Fundierung der praktischen Vernunft in universalen praktischen
Prinzipien (prima principia practica), die durch die eigentlich prak-
tische Vernunft bzw. Klugheit konkretisiert werden müssen.11 Da die
ersten praktischen Prinzipien als analog zu den unmittelbar eviden-
ten Sätzen der theoretischen Vernunft gedacht werden, bestehen sie
wesentlich in der Auffassung der Inhalte des Naturgesetzes als »gut«
und der damit verbundenen Aufforderungen, sie im Handeln um-
zusetzen bzw. das Gegenteil nicht zu tun.12

Geht insofern jedes vernünftige Handeln von universalen Prinzi-
pien aus, so spielt sich doch tatsächlich gutes Handeln stets im Be-
reich des Partikulären ab, also in der richtigen Deutung von Einzel-
fällen oder in politisch-sozialen Fragen mit begrenzter, z. B. auf eine
Gemeinschaft oder einen Staat bezogener Reichweite.13 Folglich be-
steht die Aufgabe der praktischen Vernunft wesentlich darin, die
universalen Prinzipien des Handelns in den – wesentlich zur guten
göttlichen Weltordnung gehörigen14 – Bereich des Partikulären zu

übersetzen, den sie dazu freilich erst in seiner Eigenständigkeit erfas-
sen muss.15 Es geht also tatsächlich um eine kreative Übertragungs-
leistung und nicht etwa um eine Deduktion des Allgemeinen, bei der
Einzelfälle lediglich unter dieses subsumiert werden. Diese Annah-
me ist nicht nur im Ganzen wesentlich von der aristotelischen Klug-
heitstheorie inspiriert, deren Idee einer rationalen Erkenntnis von
Einzelsituationen viele Denker fasziniert hat, sondern greift auch
ausdrücklich deren Betonung der Notwendigkeit von Erfahrung für
gutes ethisches Handeln auf (§§ 1208 f.).16

3) Eine dritte typisch mittelalterliche Lehre behandelt schließlich
den Willen als ein eigenes, rational informiertes, von jeglichem Be-
gehren und jeglichem Zorn getrenntes Seelenvermögen.17 Ein sol-
ches Vermögen wird zwar nach der Mehrzahl der modernen Aristo-
teles-Interpreten von diesem nicht angenommen,18 aber Thomas
setzt dessen Existenz in seiner Interpretation der Nikomachischen
Ethik voraus. Dabei ist seine eigene Willenstheorie stark aristotelisch
geprägt: Denn für Thomas ist das Wollen ein Streben bzw. eine Be-
wegung zu einem Ziel hin, wobei es von einem Erkenntnisvermögen
angeleitet wird bzw. seine konkrete Form erhält: Insofern entwickelt
der Wille als Bewegungsursache eine Antriebskraft, die sich letztlich
daraus erklärt, dass sich Menschen mit dem Willen zu einem Ziel
hinbewegen. Wie sie das tun bzw. welche Handlung sie konkret voll-
bringen wollen, um dieses Ziel zu erreichen, hängt dabei zugleich
von einem Urteil der praktischen Vernunft als der Formursache des
Wollens ab.19 Obwohl also das Wollen in eine aristotelische Ursa-
chenlehre eingebettet ist und von ihr aus gedeutet wird, bleibt doch
die Tatsache bestehen, dass es sich insgesamt in Wahlentscheidungen
manifestiert, die weder schlichtweg mit der praktischen Vernunft
identisch sind noch zur Gänze von ihr bestimmt werden. Letzteres
ergibt sich bereits aus der Problematik, dass das ursprüngliche Stre-
ben zu einem Ziel hin, die Intention (intentio), bereits im Willen

Thomas von Aquin 15

I. Systematische Hintergründe

15 Summa theologiae I-II 91, 3 resp.
16 Summa theologiae II-II 47, 3 resp., ad 1–2.
17 Summa theologiae I-II 8, 1 resp.
18 Vgl. zur Theorie der Erfahrung Nikomachische Ethik VI 9, 1142a 13–18
sowie Frede: Aristoteles, Nikomachische Ethik 2, S. 686–689.
19 Vgl. zu dieser komplexen Theorie M. Perkams, »Aquinas on Choice, Will,
and Voluntary Action«, in: T. Hoffmann/J. Müller/M. Perkams (Hrsg.), Aqui-
nas and the Nicomachean Ethics, Cambridge 2013, S. 72–90, hier S. 85–89.



39546 / 15.9.2023

verankert ist, bevor die praktische Vernunft konkret darüber nach-
denkt, was das richtige Wollen und Handeln in der konkreten Situa-
tion ist; als Ergebnis dieses Prozesses entsteht dann eine »Wahl«
(electio), die der Wille in einer von der praktischen Vernunft als gut
beurteilten Form trifft.20 Welche Inhalte die praktische Vernunft auf-
weist und wie sie das Wollen steuert, hängt also von den fundamen-
talen Wollenstendenzen selbst ab.21 In aristotelischer Manier betont
Thomas daher, dass die Ziele des Wollens durch die ethischen Tu-
genden (virtutes morales) geprägt sein müssen, und zwar so, dass
dank ihrer das Wollen und das Nachdenken auf ihre natürlich gege-
benen Ziele ausgerichtet ist.22 Andererseits ist sich Thomas der gro-
ßen Mannigfaltigkeit möglicher und evtl. sinnvoller bzw. guter
menschlicher Ziele ebenso bewusst wie der Möglichkeit von Konflik-
ten zwischen solchen Zielen.23 Gerade im Traktat über die Willens-
schwäche, der solche Situationen behandelt, in denen eine Person
nicht fest auf ein Ziel einer bestimmten Art ausgerichtet ist, werden
die Sollbruchstellen zwischen praktischer Vernunft und Willen sicht-
bar.

II. Thomas’ Deutung der Bücher V, VI und VII
der Nikomachischen Ethik

Diese Integration aristotelischer Termini und Theorieelemente in
Thomas’ eigene Theorie führt dazu, dass eine genaue Bewertung
von Thomas’ Deutung der Nikomachischen Ethik in dem hier über-
setzten Kommentar ein hermeneutisch komplexes Unternehmen ist,
das sowohl Thomas’ paraphrasierende Methode zu beachten hat, die
nur bedingt Raum für das Formulieren von Abweichungen vom Prä-
text zulässt, als auch den Theorierahmen, in dem Thomas diese
Methode anwendet. Um einen ersten Zugang zu dem hier veröffent-
lichten Kommentar zu ermöglichen, seien daher im Folgenden ins-
besondere die Punkte genannt, an denen Thomas exkursartig über

die Grenzen des aristotelischen Textes hinausgeht, zeigen sie doch,
wo Thomas besonderen Erläuterungsbedarf sah:

Kommentar zu Buch V

In der Deutung von Buch V setzt Thomas bereits im ersten Ab-
schnitt seiner Interpretation zwei bemerkenswerte eigene Akzente:

Einerseits stellt er als Reaktion auf Aristoteles einleitende Frage, es
sei zu untersuchen, auf welche Handlungen sich die Gerechtigkeit
überhaupt beziehe, pointiert heraus, dass es überhaupt dem Charak-
ter der Gerechtigkeit entspreche, sich auf Handlungen (operationes)
zu beziehen, während sich die übrigen ethischen Tugenden auf »Lei-
denschaften« (passiones) bzw., wenn man es moderner formulieren
will, auf Emotionen bezögen (§ 886).

Andererseits betont er, dass Aristoteles gleich zu Beginn darauf
verweise, dass die Gerechtigkeit ein Wille sei, »in dem es keine Emo-
tionen gibt und der doch ein Prinzip für äußere Handlungen ist«
(§ 889). Damit schließt Thomas an eine im mittelalterlichen Denken
verbreitete Debatte über das Seelenvermögen an,24 das von einer be-
stimmten Tugend reguliert wird bzw. deren »Subjekt« (subiectum)
ist, wie Thomas noch im selben Paragraphen unterstreicht. Während
die Verortung im Willen als dem zentralen Handlungsvermögen die
Zentralität der Gerechtigkeit in Thomas’ Konzeption unterstreicht,
signalisiert die Tatsache, dieser sei ohne Leidenschaften, dass ein
solcher Wille ganz darauf ausgerichtet ist, im Sinne der Klugheit zu
reagieren.

Eine Abrundung erhält dieser Gedanke im zweiten Abschnitt,
wenn Thomas darauf hinweist, dass die Gesetzesgerechtigkeit in sei-
ner Optik der Gebrauch bzw. die Anwendung (usus) der gesamten
Tugend ist (§§ 907 f.). Während Aristoteles also eher betont, dass in
gerechtem Handeln sämtliche Tugenden aktiv sind, legt Thomas
eher den Akzent darauf, dass die Gerechtigkeit in der Lage ist, jede
Tugend »auf jemand anderen anzuwenden« (§ 911). Diese Position,
die sich exegetisch dadurch erklärt, dass Thomas im lateinischen

16 HBPhMA

Einleitung

20 Vgl. z. B. Summa theologiae I-II 13, 3 resp.; I-II 58, 4 resp. Zur intentio bei
Thomas vgl. v. a. Summa theologiae I-II 12, 1–4.
21 Vgl. dazu z. B. auch Summa theologiae I-II 8, 3 resp.
22 Vgl. Summa theologiae I-II 58, 5 resp.
23 Vgl. namentlich Summa theologiae I-II 19, 10 resp.



39546 / 15.9.2023

verankert ist, bevor die praktische Vernunft konkret darüber nach-
denkt, was das richtige Wollen und Handeln in der konkreten Situa-
tion ist; als Ergebnis dieses Prozesses entsteht dann eine »Wahl«
(electio), die der Wille in einer von der praktischen Vernunft als gut
beurteilten Form trifft.20 Welche Inhalte die praktische Vernunft auf-
weist und wie sie das Wollen steuert, hängt also von den fundamen-
talen Wollenstendenzen selbst ab.21 In aristotelischer Manier betont
Thomas daher, dass die Ziele des Wollens durch die ethischen Tu-
genden (virtutes morales) geprägt sein müssen, und zwar so, dass
dank ihrer das Wollen und das Nachdenken auf ihre natürlich gege-
benen Ziele ausgerichtet ist.22 Andererseits ist sich Thomas der gro-
ßen Mannigfaltigkeit möglicher und evtl. sinnvoller bzw. guter
menschlicher Ziele ebenso bewusst wie der Möglichkeit von Konflik-
ten zwischen solchen Zielen.23 Gerade im Traktat über die Willens-
schwäche, der solche Situationen behandelt, in denen eine Person
nicht fest auf ein Ziel einer bestimmten Art ausgerichtet ist, werden
die Sollbruchstellen zwischen praktischer Vernunft und Willen sicht-
bar.

II. Thomas’ Deutung der Bücher V, VI und VII
der Nikomachischen Ethik

Diese Integration aristotelischer Termini und Theorieelemente in
Thomas’ eigene Theorie führt dazu, dass eine genaue Bewertung
von Thomas’ Deutung der Nikomachischen Ethik in dem hier über-
setzten Kommentar ein hermeneutisch komplexes Unternehmen ist,
das sowohl Thomas’ paraphrasierende Methode zu beachten hat, die
nur bedingt Raum für das Formulieren von Abweichungen vom Prä-
text zulässt, als auch den Theorierahmen, in dem Thomas diese
Methode anwendet. Um einen ersten Zugang zu dem hier veröffent-
lichten Kommentar zu ermöglichen, seien daher im Folgenden ins-
besondere die Punkte genannt, an denen Thomas exkursartig über

die Grenzen des aristotelischen Textes hinausgeht, zeigen sie doch,
wo Thomas besonderen Erläuterungsbedarf sah:

Kommentar zu Buch V

In der Deutung von Buch V setzt Thomas bereits im ersten Ab-
schnitt seiner Interpretation zwei bemerkenswerte eigene Akzente:

Einerseits stellt er als Reaktion auf Aristoteles einleitende Frage, es
sei zu untersuchen, auf welche Handlungen sich die Gerechtigkeit
überhaupt beziehe, pointiert heraus, dass es überhaupt dem Charak-
ter der Gerechtigkeit entspreche, sich auf Handlungen (operationes)
zu beziehen, während sich die übrigen ethischen Tugenden auf »Lei-
denschaften« (passiones) bzw., wenn man es moderner formulieren
will, auf Emotionen bezögen (§ 886).

Andererseits betont er, dass Aristoteles gleich zu Beginn darauf
verweise, dass die Gerechtigkeit ein Wille sei, »in dem es keine Emo-
tionen gibt und der doch ein Prinzip für äußere Handlungen ist«
(§ 889). Damit schließt Thomas an eine im mittelalterlichen Denken
verbreitete Debatte über das Seelenvermögen an,24 das von einer be-
stimmten Tugend reguliert wird bzw. deren »Subjekt« (subiectum)
ist, wie Thomas noch im selben Paragraphen unterstreicht. Während
die Verortung im Willen als dem zentralen Handlungsvermögen die
Zentralität der Gerechtigkeit in Thomas’ Konzeption unterstreicht,
signalisiert die Tatsache, dieser sei ohne Leidenschaften, dass ein
solcher Wille ganz darauf ausgerichtet ist, im Sinne der Klugheit zu
reagieren.

Eine Abrundung erhält dieser Gedanke im zweiten Abschnitt,
wenn Thomas darauf hinweist, dass die Gesetzesgerechtigkeit in sei-
ner Optik der Gebrauch bzw. die Anwendung (usus) der gesamten
Tugend ist (§§ 907 f.). Während Aristoteles also eher betont, dass in
gerechtem Handeln sämtliche Tugenden aktiv sind, legt Thomas
eher den Akzent darauf, dass die Gerechtigkeit in der Lage ist, jede
Tugend »auf jemand anderen anzuwenden« (§ 911). Diese Position,
die sich exegetisch dadurch erklärt, dass Thomas im lateinischen

Thomas von Aquin 17

II. Thomas’ Deutung

24 Dazu einleitend D. N. Hasse, »The Soul’s Faculties«, in: R. Pasnau (Hrsg.),
The Cambridge History of Medieval Philosophy 1, Cambridge 22014, S. 305–
320.



39546 / 15.9.2023

Text das Wort »Gebrauch« (usus) anstelle des griechischen χρῆσις
vorfindet, das die Aktivität der Tugenden erklärt, hilft ihm also ein-
mal mehr, den Text im Sinne einer hierarchischen Ordnung der Tu-
genden zu lesen, wie sie im lateinischen Mittelalter verbreitet ist.25

Da Aristoteles die allgemeine Bedeutung von »Gerechtigkeit« als Ge-
setzesgerechtigkeit versteht, kann Thomas ebenfalls im zweiten Ab-
schnitt einen Hinweis auf die Mannigfaltigkeit der menschlichen
bzw. »positiven« Gesetze und auf ihre Besonderheiten einbringen,
für die er aus Aristoteles’ Politik einen Hinweis auf unterschiedliche
Verfassungen wie Demokratie und Oligarchie einfügt (§§ 901 f.).

Interessant für Thomas’ eigene Position ist auch ein Exkurs in
Kapitel 8, der unter anderem einige Hinweise auf eine Theorie der
Strafe und deren Verbindung mit der Freiwilligkeit der bestraften Tat
enthält. Hier fällt Thomas’ Hinweis, dass manche ohne eine Geset-
zesübertretung bestraft werden, auf, der an das christliche Dogma
der Erbsünde denken lässt, die genau das annimmt. Das ist umso
leichter möglich, als Thomas hier das Wort peccatum verwendet,
das in christlicher Strafe eine Sünde bezeichnet (§ 970). Zwar hat
dieses lateinische Wort im philosophischen Kontext nicht unbedingt
dieses Konnotation,26 doch gibt seine Äquivokation Thomas hier die
Möglichkeit, auf die Besonderheit einer christlichen Strafenlehre
hinzuweisen.

Die ausgedehntesten und gewichtigsten Erläuterungen des Tho-
mas zur Position des Aristoteles finden sich allerdings in Abschnitt
12 des Kommentars zum fünften Buch, der die Nikomachische Ethik
V 10, 1134b 18–1135a 15 behandelt. Hier fügt Thomas wesentliche
Teile seiner Lehrstücke zum Naturgesetz (lex naturalis) und zum
Naturrecht (ius naturale) aus der Summa theologiae ein, die sich dort
aber nicht in vergleichbar kondensierter Form finden wie hier. Im
Einzelnen können folgende Abschnitte unterschieden werden:

1) Eine Begriffsklärung, in der der aristotelische Ausdruck »das
Gerechte« (iustum), also der Gegenstand (obiectum) der Tugend der
Gerechtigkeit, mit dem juristischen Ausdruck »das Recht« (ius) der

Sache nach identifiziert wird. Zugleich wird eine Differenzierung
vorgenommen, insofern das von Aristoteles beschriebene Gerechte,
das die Bürger anwendeten, ein natürliches, vernunftgegebenes sei,
das von den Juristen beschriebene Gesetz hingegen etwas von den
Bürgern Eingesetztes, also das positive Gesetz (§§ 1016 f.). Diese
Überlegungen stellen eine Parallele zu Summa theologiae II-II 57,
1 f. dar.

2) Der Unterschied von natürlichem und positivem Recht einer-
seits von Seiten seiner Geltung für alle oder einige Menschen, ande-
rerseits von Seiten seiner Ursache entweder in der Natur oder in
einer menschlichen Erfindung (§ 1023 f.). Dieser Absatz gibt Thomas
auch die Gelegenheit, auf die ersten Prinzipien der praktischen Ver-
nunft in ihrer Parallelität zur theoretischen hinzuweisen (§ 1018).

3) Die Unterscheidung der menschlichen Natur in die genannte
Reihe von Strebenstendenzen. Hierzu betont Thomas, dass der
Mensch einige dieser natürlichen Ziele mit allen Lebewesen teilt
und in andere, die sich direkt aus der Vernunftnatur ableiten und
daher für den Menschen spezifisch sind; es handelt sich um Thomas’
bedeutendste Auflistung dieser Aspekte neben Summa theologiae I-
II 94, 2 und I-II 94, 4. Thomas nutzt die Gelegenheit, um auf die
juristische Terminologie aufmerksam zu machen, derzufolge ins-
besondere der auf vernünftige Wesen beschränkte Teil des Natur-
rechts als Völkerrecht (ius gentium) zu bezeichnen sei (§ 1019). Dies
entspricht der Fragestellung von Summa theologiae II-II 57, 3.

4) Drei Kriterien, durch die sich das positive Gesetz auszeichne, da
es a) bewirke, dass bestimmte Dinge gerecht oder ungerecht seien,
die dies nicht schon von Natur aus seien; b) dass es ein Einzelfall-
recht umfassen könne; c) dass es auch das von Richtern gesetzte
Recht umfasse (§§ 1020–1022).

5) Eine Kriteriologie des Hervorgangs des positiven Rechts aus
dem Naturrecht: Es gehe nicht als Konklusion, sondern durch Fest-
legung (determinatio) aus diesem hervor und könne dadurch auch
menschliche Irrtümer enthalten, durch die falsche Gesetze festgelegt
seien (§§ 1023 f.). Diese Überlegungen stellen eine Parallele zu Sum-
ma theologiae I-II 95, 2 dar.

So nutzt Thomas die relativ kurzen und offenen Bemerkungen des
Aristoteles zu einer natürlichen Gerechtigkeit als Gelegenheit zu ter-
minologischen und inhaltlichen Klärungen, die es ihm erlauben, den
aristotelischen Text mithilfe seiner eigenen, von der mittelalterlichen

18 HBPhMA

Einleitung

25 Vgl J. Hause, »Aquinas on Aristotelian Justice: Defender, Destroyer, Sub-
verter or Surveyor«, in: Hoffmann/Müller/Perkams (Hrsg.), Aquinas and the
Nicomachean Ethics, S. 146–164, hier S. 149–153.
26 Vgl. z. B. die lateinische Übersetzung von Aristoteles, Nikomachische Ethik
V 10, 1135b 12 und 18.



39546 / 15.9.2023

Text das Wort »Gebrauch« (usus) anstelle des griechischen χρῆσις
vorfindet, das die Aktivität der Tugenden erklärt, hilft ihm also ein-
mal mehr, den Text im Sinne einer hierarchischen Ordnung der Tu-
genden zu lesen, wie sie im lateinischen Mittelalter verbreitet ist.25

Da Aristoteles die allgemeine Bedeutung von »Gerechtigkeit« als Ge-
setzesgerechtigkeit versteht, kann Thomas ebenfalls im zweiten Ab-
schnitt einen Hinweis auf die Mannigfaltigkeit der menschlichen
bzw. »positiven« Gesetze und auf ihre Besonderheiten einbringen,
für die er aus Aristoteles’ Politik einen Hinweis auf unterschiedliche
Verfassungen wie Demokratie und Oligarchie einfügt (§§ 901 f.).

Interessant für Thomas’ eigene Position ist auch ein Exkurs in
Kapitel 8, der unter anderem einige Hinweise auf eine Theorie der
Strafe und deren Verbindung mit der Freiwilligkeit der bestraften Tat
enthält. Hier fällt Thomas’ Hinweis, dass manche ohne eine Geset-
zesübertretung bestraft werden, auf, der an das christliche Dogma
der Erbsünde denken lässt, die genau das annimmt. Das ist umso
leichter möglich, als Thomas hier das Wort peccatum verwendet,
das in christlicher Strafe eine Sünde bezeichnet (§ 970). Zwar hat
dieses lateinische Wort im philosophischen Kontext nicht unbedingt
dieses Konnotation,26 doch gibt seine Äquivokation Thomas hier die
Möglichkeit, auf die Besonderheit einer christlichen Strafenlehre
hinzuweisen.

Die ausgedehntesten und gewichtigsten Erläuterungen des Tho-
mas zur Position des Aristoteles finden sich allerdings in Abschnitt
12 des Kommentars zum fünften Buch, der die Nikomachische Ethik
V 10, 1134b 18–1135a 15 behandelt. Hier fügt Thomas wesentliche
Teile seiner Lehrstücke zum Naturgesetz (lex naturalis) und zum
Naturrecht (ius naturale) aus der Summa theologiae ein, die sich dort
aber nicht in vergleichbar kondensierter Form finden wie hier. Im
Einzelnen können folgende Abschnitte unterschieden werden:

1) Eine Begriffsklärung, in der der aristotelische Ausdruck »das
Gerechte« (iustum), also der Gegenstand (obiectum) der Tugend der
Gerechtigkeit, mit dem juristischen Ausdruck »das Recht« (ius) der

Sache nach identifiziert wird. Zugleich wird eine Differenzierung
vorgenommen, insofern das von Aristoteles beschriebene Gerechte,
das die Bürger anwendeten, ein natürliches, vernunftgegebenes sei,
das von den Juristen beschriebene Gesetz hingegen etwas von den
Bürgern Eingesetztes, also das positive Gesetz (§§ 1016 f.). Diese
Überlegungen stellen eine Parallele zu Summa theologiae II-II 57,
1 f. dar.

2) Der Unterschied von natürlichem und positivem Recht einer-
seits von Seiten seiner Geltung für alle oder einige Menschen, ande-
rerseits von Seiten seiner Ursache entweder in der Natur oder in
einer menschlichen Erfindung (§ 1023 f.). Dieser Absatz gibt Thomas
auch die Gelegenheit, auf die ersten Prinzipien der praktischen Ver-
nunft in ihrer Parallelität zur theoretischen hinzuweisen (§ 1018).

3) Die Unterscheidung der menschlichen Natur in die genannte
Reihe von Strebenstendenzen. Hierzu betont Thomas, dass der
Mensch einige dieser natürlichen Ziele mit allen Lebewesen teilt
und in andere, die sich direkt aus der Vernunftnatur ableiten und
daher für den Menschen spezifisch sind; es handelt sich um Thomas’
bedeutendste Auflistung dieser Aspekte neben Summa theologiae I-
II 94, 2 und I-II 94, 4. Thomas nutzt die Gelegenheit, um auf die
juristische Terminologie aufmerksam zu machen, derzufolge ins-
besondere der auf vernünftige Wesen beschränkte Teil des Natur-
rechts als Völkerrecht (ius gentium) zu bezeichnen sei (§ 1019). Dies
entspricht der Fragestellung von Summa theologiae II-II 57, 3.

4) Drei Kriterien, durch die sich das positive Gesetz auszeichne, da
es a) bewirke, dass bestimmte Dinge gerecht oder ungerecht seien,
die dies nicht schon von Natur aus seien; b) dass es ein Einzelfall-
recht umfassen könne; c) dass es auch das von Richtern gesetzte
Recht umfasse (§§ 1020–1022).

5) Eine Kriteriologie des Hervorgangs des positiven Rechts aus
dem Naturrecht: Es gehe nicht als Konklusion, sondern durch Fest-
legung (determinatio) aus diesem hervor und könne dadurch auch
menschliche Irrtümer enthalten, durch die falsche Gesetze festgelegt
seien (§§ 1023 f.). Diese Überlegungen stellen eine Parallele zu Sum-
ma theologiae I-II 95, 2 dar.

So nutzt Thomas die relativ kurzen und offenen Bemerkungen des
Aristoteles zu einer natürlichen Gerechtigkeit als Gelegenheit zu ter-
minologischen und inhaltlichen Klärungen, die es ihm erlauben, den
aristotelischen Text mithilfe seiner eigenen, von der mittelalterlichen

Thomas von Aquin 19

II. Thomas’ Deutung



39546 / 15.9.2023

Jurisprudenz angeregten Terminologie27 zu erläutern. Dieser Ab-
schnitt des Kommentars kann daher für die Thomas-Deutung als
wichtige Ergänzung zu den einschlägigen Passagen aus der Summa
theologiae gelesen werden, während das Thema ansonsten selten von
Thomas zur Gänze behandelt wird. Andererseits verdeutlicht die
Aufnahme dieser Theorien in den Kommentar zur Nikomachischen
Ethik, dass Thomas sie für eine nötige genauere Ausarbeitung der
aristotelischen Bemerkungen hält, also zu wesentlichen Bestandtei-
len einer philosophischen Erklärung der menschlichen Lebenswelt
rechnet.28

Abgesehen von diesen recht ausführlichen Einschüben zeigen sich
im restlichen Buch V nur wenige ausdrückliche Erweiterungen des
in Aristoteles’ Text ausgedrückten Gedankengangs: Ein Exkurs in
Abschnitt 16 führt in Anlehnung an Aristoteles’ Überzeugung näher
aus, dass der Gesetzgeber lediglich für die Mehrzahl der Fälle gültige
Regeln erlässt, während diese für die Minderzahl nicht gälten, und
parallelisiert dies mit naturwissenschaftlicher Rede über Kontingen-
tes (§§ 1084 f.). Schließlich weist Thomas, um Missverständnissen
vorzubeugen, darauf hin, dass Aristoteles mit seinen Aufzählungen
keineswegs indifferente Tätigkeiten ausschließen wolle, die weder
gut noch schlecht sind, und betont zugleich, dass schlechte Hand-
lungen niemals vom Gesetz geboten sind (§ 1092).29

Kommentar zu Buch VI

Die Exkurse des Thomas im Kommentar zu Buch VI befassen sich,
dem Thema des Buches entsprechend, insbesondere mit erkenntnis-

theoretischen Fragen bzw. der Begründung eines Begriffs praktischer
Vernunft, der der aristotelischen Theorie der Klugheit gerecht wird.

Bereits Abschnitt 1 endet mit einer Überlegung dazu, wie wir ei-
gentlich auf denkende Weise die partikulären Bedingungen einzelner
zu beurteilender Fälle als solche – und nicht nur deduktiv als An-
wendungsfälle universaler Regeln – erkennen können. Thomas greift
hier, und an weiteren Stellen von seiner Deutung zu Buch VI, auf die
Idee einer »Denkkraft« (vis cogitativa) zurück, die streng genommen
als ein »innerer Sinn« (sensus interior) in den Bereich der Sinnes-
wahrnehmung gehöre und als solche Einzelnes erkennen könne
(§§ 1119–1123). Damit führt Thomas zur Erklärung der Klugheit
eine Überlegung an, die ursprünglich von Ibn Rušd (Averroes) in
einem ganz anderen Kontext eingeführt wurde, nämlich um zu zei-
gen, dass es im Menschen durchaus ein Denkvermögen gibt, das
nicht dem universalen Intellekt angehört, dass dieses aber aus-
schließlich auf Einzeldinge beschränkt und daher letztlich den Sin-
nesvermögen zuzurechnen sei.30 Diese Klarstellung ist in Ibn Rušds
Theorie deswegen angezeigt, weil er annimmt, dass der Mensch ja
überhaupt nur punktuell mit einem strikt universalen Intellekt inter-
agieren könne,31 so dass die Erkenntnis von Einzeldingen eine spezi-
fische Erklärung erfordert.

Thomas macht allerdings von dieser averroischen Lehre einen
ganz eigenen Gebrauch: So unterscheidet er es vom äquivalenten
Vermögen der Tiere, das er »Einschätzungskraft« (vis aestimativa)
nennt, durch seine Verbindung mit der Vernunft und ihrer Fähig-
keit, universale Sätze zu bilden, sowie insbesondere durch die so ge-
gebene Möglichkeit, einen »Vergleich« (collatio) zwischen verschie-
denen Einzelwahrnehmungen anzustellen.32 Man sollte hierbei wohl
weniger an jedwede Art eines Vergleichs denken – auch ein Vogel-
weibchen vergleicht mögliche Partner (vgl. auch § 1215) – als an die
Möglichkeit, die Einzelerfahrungen unter Begriffe zu bringen und

20 HBPhMA

Einleitung

27 Vgl. dazu grundsätzlich J.-D. Harke, Vorenthaltung und Verpflichtung. Phi-
losophische Ansichten der Austauschgerechtigkeit und ihr rechtshistorischer
Hintergrund, Berlin 2005, S. 34.
28 Vgl. M. Perkams, »Aquinas’s Interpretation of the Aristotelian Virtue of
Justice and His Doctrine of Natural Law«, in: I. P. Bejczy (Hrsg.), Virtue Ethics
in the Middle Ages. Commentaries on Aristotle’s Nicomachean Ethics, 1200–
1500, Leiden/Boston 2008, S. 131–150, vor allem S. 148 f.; J. Müller, »Aquinas’s
Commenting Strategy in His Sententia libri Ethicorum. A Case Study«, in: Di-
vus Thomas 118 (2015), S. 148–184, hier S. 175–180.
29 Faktisch betont Thomas die Beurteilungskompetenz der Vernunft sogar in
Bezug auf in sich schlechte Handlungen: Summa theologiae I-II 19, 5 f. resp.



39546 / 15.9.2023

Jurisprudenz angeregten Terminologie27 zu erläutern. Dieser Ab-
schnitt des Kommentars kann daher für die Thomas-Deutung als
wichtige Ergänzung zu den einschlägigen Passagen aus der Summa
theologiae gelesen werden, während das Thema ansonsten selten von
Thomas zur Gänze behandelt wird. Andererseits verdeutlicht die
Aufnahme dieser Theorien in den Kommentar zur Nikomachischen
Ethik, dass Thomas sie für eine nötige genauere Ausarbeitung der
aristotelischen Bemerkungen hält, also zu wesentlichen Bestandtei-
len einer philosophischen Erklärung der menschlichen Lebenswelt
rechnet.28

Abgesehen von diesen recht ausführlichen Einschüben zeigen sich
im restlichen Buch V nur wenige ausdrückliche Erweiterungen des
in Aristoteles’ Text ausgedrückten Gedankengangs: Ein Exkurs in
Abschnitt 16 führt in Anlehnung an Aristoteles’ Überzeugung näher
aus, dass der Gesetzgeber lediglich für die Mehrzahl der Fälle gültige
Regeln erlässt, während diese für die Minderzahl nicht gälten, und
parallelisiert dies mit naturwissenschaftlicher Rede über Kontingen-
tes (§§ 1084 f.). Schließlich weist Thomas, um Missverständnissen
vorzubeugen, darauf hin, dass Aristoteles mit seinen Aufzählungen
keineswegs indifferente Tätigkeiten ausschließen wolle, die weder
gut noch schlecht sind, und betont zugleich, dass schlechte Hand-
lungen niemals vom Gesetz geboten sind (§ 1092).29

Kommentar zu Buch VI

Die Exkurse des Thomas im Kommentar zu Buch VI befassen sich,
dem Thema des Buches entsprechend, insbesondere mit erkenntnis-

theoretischen Fragen bzw. der Begründung eines Begriffs praktischer
Vernunft, der der aristotelischen Theorie der Klugheit gerecht wird.

Bereits Abschnitt 1 endet mit einer Überlegung dazu, wie wir ei-
gentlich auf denkende Weise die partikulären Bedingungen einzelner
zu beurteilender Fälle als solche – und nicht nur deduktiv als An-
wendungsfälle universaler Regeln – erkennen können. Thomas greift
hier, und an weiteren Stellen von seiner Deutung zu Buch VI, auf die
Idee einer »Denkkraft« (vis cogitativa) zurück, die streng genommen
als ein »innerer Sinn« (sensus interior) in den Bereich der Sinnes-
wahrnehmung gehöre und als solche Einzelnes erkennen könne
(§§ 1119–1123). Damit führt Thomas zur Erklärung der Klugheit
eine Überlegung an, die ursprünglich von Ibn Rušd (Averroes) in
einem ganz anderen Kontext eingeführt wurde, nämlich um zu zei-
gen, dass es im Menschen durchaus ein Denkvermögen gibt, das
nicht dem universalen Intellekt angehört, dass dieses aber aus-
schließlich auf Einzeldinge beschränkt und daher letztlich den Sin-
nesvermögen zuzurechnen sei.30 Diese Klarstellung ist in Ibn Rušds
Theorie deswegen angezeigt, weil er annimmt, dass der Mensch ja
überhaupt nur punktuell mit einem strikt universalen Intellekt inter-
agieren könne,31 so dass die Erkenntnis von Einzeldingen eine spezi-
fische Erklärung erfordert.

Thomas macht allerdings von dieser averroischen Lehre einen
ganz eigenen Gebrauch: So unterscheidet er es vom äquivalenten
Vermögen der Tiere, das er »Einschätzungskraft« (vis aestimativa)
nennt, durch seine Verbindung mit der Vernunft und ihrer Fähig-
keit, universale Sätze zu bilden, sowie insbesondere durch die so ge-
gebene Möglichkeit, einen »Vergleich« (collatio) zwischen verschie-
denen Einzelwahrnehmungen anzustellen.32 Man sollte hierbei wohl
weniger an jedwede Art eines Vergleichs denken – auch ein Vogel-
weibchen vergleicht mögliche Partner (vgl. auch § 1215) – als an die
Möglichkeit, die Einzelerfahrungen unter Begriffe zu bringen und

Thomas von Aquin 21

II. Thomas’ Deutung

30 Averroes Latinus, Commentarium magnum in De anima 3, 6; 3, 20 (S. 414,
26 – S. 416, 88; S. 449, 166 – S. 450, 188 Crawford).
31 Vgl. D. Wirmer, »Metaphysik und Intellektlehre. Philosophische Hauptthe-
men de Ibn Rušd (Averroes)«, in: H. Eichner/M. Perkams/Ch. Schäfer (Hrsg.),
Islamische Philosophie im Mittelalter. Ein Handbuch, Darmstadt 2013, S. 340–
364, hier S. 353–357.
32 Thomas von Aquin, De veritate 10, 5 resp.; De veritate 15, 1 resp.; In Meta-
physica, § 15; Summa theologiae I 78, 4 resp.



39546 / 15.9.2023

damit vor einem allgemeinen Horizont zu vergleichen, wie es vor
allem für die Klugheit als intellektuelles Leitvermögen des mensch-
liche Handelns zentral ist (vgl. §§ 1132, 1152, 1214 und 1255).33 In
jedem Fall ist es bemerkenswert, dass Thomas ein Element aus der
nacharistotelischen theoretischen Philosophie bzw. Psychologie in
die Erklärung der aristotelischen Klugheit einführt und diese somit
in die Lehre der Seelenvermögen einführt, was bei Aristoteles noch
nicht geschieht.34

Weitere Punkte wirken eher wie Randbemerkungen, obwohl sie
sachlich durchaus Gewicht haben: Ein Problem des aristotelischen
Textes, das Thomas diskutiert, betrifft die Frage, ob nicht ein Zirkel-
schluss entstehe, wenn sich die Wahrheit der praktischen Vernunft
am rechten Streben, dieses aber an der Vernunft orientiere. Hierauf
antwortet Thomas, dass uns letzten Endes die Ziele des Handelns
von der Natur vorgegeben und nur unser Weg zu ihnen von der
praktischen Vernunft definiert werde (§ 1131). Eine Besonderheit
der praktischen Vernunft, die überhaupt erst deren Fähigkeit erklärt,
Handlungen hervorzubringen, nämlich ihre Verbindung mit dem
Streben, arbeitet Thomas insbesondere im Vergleich zur theoreti-
schen Erforschung praktischer Probleme bzw. der »praktischen Wis-
senschaft« (scientia practica) heraus, deren verschiedene Formen er
ebenfalls diskutiert (§§ 1200 f.) Eine Bemerkung des Aristoteles über
das Lernen nimmt Thomas zum Anlass zu einer Skizze des schon in
§ 1 f. seines Kommentars skizzierten wissenschaftlichen Curriculums
Logik-Mathematik-Naturphilosophie-Theologie, das im Grunde auf
spätantiken neuplatonischen Voraussetzungen beruht, die Thomas
namentlich durch arabische Quellen vermittelt wurden (§§ 1210 f.).35

An anderer Stelle hebt er hervor, dass die praktische Vernunft mit
dem Handlungsbefehl einen dritten Akt nach Überlegung und Urteil
haben, welche auch die theoretische Philosophie ausübt (§§ 1238–
1240). Eine weitere kurze Bemerkung betont die sachlich gegebene

Verbindung von der Klugheitsform der gnome und der Epieikie als
Akte, die das gesetzlich Gebotene im Einzelfall korrigieren können
(§ 1243).36

Eine Erweiterung gegenüber der aristotelischen Lehre beinhaltet
eine differenzierende Erklärung des Thomas dazu, in welcher Hin-
sicht Menschen eine natürliche Disposition zur Tugendhaftigkeit
aufweisen können (vgl. Nikomachische Ethik 1144b 3–14). Thomas
zufolge kann das auf drei Ebenen geschehen, nämlich auf derjenigen
der Vernunft in Form erster Prinzipien, auf der Ebene des Willens
durch das Streben zum Guten und auf der Ebene des sinnlichen
Strebens. Gerade auf dieser Ebene unterschieden sich allerdings ver-
schiedene Personen, je nachdem ob sie z. B. mehr zum Zorn oder
mehr zur Tugend geneigt seien (§ 1277). Der so betonten Unter-
schiedlichkeit verschiedener Akteure entspricht eine Bemerkung ge-
gen Ende des Buches: Hier hebt Thomas noch einmal die Einheit
aller Tugenden aus dem Blickwinkel der Klugheit hervor, weist aber
zugleich – anders als Aristoteles – explizit darauf hin, dass einzelnen
Akteuren auch mal eine Aktivität fehlen kann (§ 1288)

Kommentar zu Buch VII

Thomas’ Ausführungen zu Buch VII sind vor dem allgemeinen Hin-
tergrund seiner Überlegungen zum Phänomen der Willensschwäche
beziehungsweise Unbeherrschtheit (akrasia/ἀκρασία bzw. lat. in-
continentia) zu lesen. In dieser Hinsicht findet sich in Thomas’ Tex-
ten, wie gleich näher zu besprechen ist, ein gewisses Schwanken
zwischen Ausführungen, welche dieses Phänomen durch einen Zu-
sammenstoß unterschiedlicher Urteile erklären, und solchen, die
ausdrücklich den Willen als Ursache dafür benennen, dass der Unbe-
herrschte am Ende wider besseres Wissen schlecht, der Beherrschte
aber trotz gegenteiliger Neigungen seinem guten Wissen entspre-
chend gut handelt.37

22 HBPhMA

Einleitung

33 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologiae I 78, 4 ad 5.
34 Faktisch findet sich die Verbindung von Denkkraft und Handeln bereits bei
Thomas von Aquin, De veritate 10, 5 resp., aber ohne Erwähnung der Klug-
heit; explizit gezogen wird diese Verbindung aber in Summa theologiae II-II,
47, 3 ad 3.
35 Vgl. P. Schulthess, »Einleitung. Die Wissenschaftseinteilungen«, in:
A. Brungs/V. Mudroch/P. Schulthess (Hrsg.), Die Philosophie des Mittelalters
4. 13. Jahrhundert, Basel 2017, S. 1111–1131, hier S. 1128 f.



39546 / 15.9.2023

damit vor einem allgemeinen Horizont zu vergleichen, wie es vor
allem für die Klugheit als intellektuelles Leitvermögen des mensch-
liche Handelns zentral ist (vgl. §§ 1132, 1152, 1214 und 1255).33 In
jedem Fall ist es bemerkenswert, dass Thomas ein Element aus der
nacharistotelischen theoretischen Philosophie bzw. Psychologie in
die Erklärung der aristotelischen Klugheit einführt und diese somit
in die Lehre der Seelenvermögen einführt, was bei Aristoteles noch
nicht geschieht.34

Weitere Punkte wirken eher wie Randbemerkungen, obwohl sie
sachlich durchaus Gewicht haben: Ein Problem des aristotelischen
Textes, das Thomas diskutiert, betrifft die Frage, ob nicht ein Zirkel-
schluss entstehe, wenn sich die Wahrheit der praktischen Vernunft
am rechten Streben, dieses aber an der Vernunft orientiere. Hierauf
antwortet Thomas, dass uns letzten Endes die Ziele des Handelns
von der Natur vorgegeben und nur unser Weg zu ihnen von der
praktischen Vernunft definiert werde (§ 1131). Eine Besonderheit
der praktischen Vernunft, die überhaupt erst deren Fähigkeit erklärt,
Handlungen hervorzubringen, nämlich ihre Verbindung mit dem
Streben, arbeitet Thomas insbesondere im Vergleich zur theoreti-
schen Erforschung praktischer Probleme bzw. der »praktischen Wis-
senschaft« (scientia practica) heraus, deren verschiedene Formen er
ebenfalls diskutiert (§§ 1200 f.) Eine Bemerkung des Aristoteles über
das Lernen nimmt Thomas zum Anlass zu einer Skizze des schon in
§ 1 f. seines Kommentars skizzierten wissenschaftlichen Curriculums
Logik-Mathematik-Naturphilosophie-Theologie, das im Grunde auf
spätantiken neuplatonischen Voraussetzungen beruht, die Thomas
namentlich durch arabische Quellen vermittelt wurden (§§ 1210 f.).35

An anderer Stelle hebt er hervor, dass die praktische Vernunft mit
dem Handlungsbefehl einen dritten Akt nach Überlegung und Urteil
haben, welche auch die theoretische Philosophie ausübt (§§ 1238–
1240). Eine weitere kurze Bemerkung betont die sachlich gegebene

Verbindung von der Klugheitsform der gnome und der Epieikie als
Akte, die das gesetzlich Gebotene im Einzelfall korrigieren können
(§ 1243).36

Eine Erweiterung gegenüber der aristotelischen Lehre beinhaltet
eine differenzierende Erklärung des Thomas dazu, in welcher Hin-
sicht Menschen eine natürliche Disposition zur Tugendhaftigkeit
aufweisen können (vgl. Nikomachische Ethik 1144b 3–14). Thomas
zufolge kann das auf drei Ebenen geschehen, nämlich auf derjenigen
der Vernunft in Form erster Prinzipien, auf der Ebene des Willens
durch das Streben zum Guten und auf der Ebene des sinnlichen
Strebens. Gerade auf dieser Ebene unterschieden sich allerdings ver-
schiedene Personen, je nachdem ob sie z. B. mehr zum Zorn oder
mehr zur Tugend geneigt seien (§ 1277). Der so betonten Unter-
schiedlichkeit verschiedener Akteure entspricht eine Bemerkung ge-
gen Ende des Buches: Hier hebt Thomas noch einmal die Einheit
aller Tugenden aus dem Blickwinkel der Klugheit hervor, weist aber
zugleich – anders als Aristoteles – explizit darauf hin, dass einzelnen
Akteuren auch mal eine Aktivität fehlen kann (§ 1288)

Kommentar zu Buch VII

Thomas’ Ausführungen zu Buch VII sind vor dem allgemeinen Hin-
tergrund seiner Überlegungen zum Phänomen der Willensschwäche
beziehungsweise Unbeherrschtheit (akrasia/ἀκρασία bzw. lat. in-
continentia) zu lesen. In dieser Hinsicht findet sich in Thomas’ Tex-
ten, wie gleich näher zu besprechen ist, ein gewisses Schwanken
zwischen Ausführungen, welche dieses Phänomen durch einen Zu-
sammenstoß unterschiedlicher Urteile erklären, und solchen, die
ausdrücklich den Willen als Ursache dafür benennen, dass der Unbe-
herrschte am Ende wider besseres Wissen schlecht, der Beherrschte
aber trotz gegenteiliger Neigungen seinem guten Wissen entspre-
chend gut handelt.37

Thomas von Aquin 23

II. Thomas’ Deutung

36 Zur Rolle dieser Tugenden vgl. M. Perkams, »Der moralische Partikularis-
mus bei Thomas und die kognitive Rolle der Tugenden«, in: Thomas von
Aquin, Meister Eckhart, Über die Tugend. Herausgegeben von K. Beier/
M. Roesner (Interpretationen und Quellen 6), Baden-Baden 2023, 323–344,
hier 334–339.
37 Vgl. J. Müller, »Willensschwäche als Problem der mittelalterlichen Philoso-



39546 / 15.9.2023

Zu letzteren Stellen gehört die bekannteste Passage aus dem Kom-
mentar zu Buch VII. In ihr hält Thomas ausdrücklich fest, dass des-
wegen, weil sowohl die rechte Vernunfterkenntnis als auch das Vor-
handensein einer Begierde dem Beherrschten und Unbeherrschten
gemeinsam seien, die Ursache dafür, dass der eine beherrscht, der
andere unbeherrscht handle, im Willen liegen müsse (§ 1463). Diese
etwas knappe Ausführung, die als »the most remarkable and innova-
tive feature of Aquinas’s account« zur Willensschwäche bezeichnet
wurde,38 wird von Thomas an einer späten Stelle der Summa theo-
logiae etwas näher dahingehend erläutert, dass der Wille diese Rolle
als Subjekt der Wahl (electio) spiele, da der Unbeherrschte wähle
(eligit), seinen Begierden zu folgen, obwohl es in seiner Macht stehe,
dies nicht zu tun.39 Im Hintergrund steht Thomas’ Ansicht, dass die
»Wahl« im strengen Sinne ein Willensakt sei, in dem der Mensch
einen Vernunftgrund annimmt, so dass er ihn im Regelfall in sein
Handeln umsetzt.40

Im Kontext von Thomas’ Interpretation von Buch VII ist die Be-
hauptung, dass jemand aufgrund einer Wahl unbeherrscht handelt,
allerdings insofern auffällig, als er hier ausdrücklich festhält, ein Un-
beherrschter handle »der richtigen Wahl zuwider« (praeter rectam
electionem; § 1360) oder sogar »ohne eine Wahl« (sine electione;
§ 1361). Wie soll man also etwas entgegen der eigenen Wahl wählen
können oder gar ohne irgendeine Wahl?41 Nun folgt Thomas zum
einen an der gerade zitierten Stelle dem aristotelischen Sprach-
gebrauch in Nikomachische Ethik VII 4, 1148a 9 f., der das grie-
chische Wort »Vorzugswahl« bzw. »Vorsatz« (προαίρεσις) eher im
Sinne einer Intention versteht als im Sinne einer Wahl, obwohl die
lateinische Übersetzung auch hier dieses Wort (electio) verwendet.
Zum anderen betont Thomas bereits im Kommentar zu Buch III,
dass er das Wort »Wahl« bei Aristoteles primär auf einen inneren

Akt und nicht auf eine äußere Handlung beziehe, zumal letztere
nicht automatisch aus dem inneren Akt hervorgehe.42 Wenn es dem-
nach für Thomas zumindest denkbar zu sein scheint, eine Wahl zu
treffen und diese aus inneren Gründen nicht in die Tat umzusetzen,
kann man eine über den aristotelischen Wortlaut hinausgehende
Äußerung in Buch VII als nähere Erklärung verstehen: Zwar sei die
Wahl des Unbeherrschten im Allgemeinen »trefflich, das heißt gut,
solange sie außerhalb einer Leidenschaft erfolgt, aber sobald ihn die
Leidenschaft überwältigt, wird seine Wahl verdorben, und er will
etwas Schlechtes« (§ 1461). Demnach wirkt sich die Leidenschaft
oder Begierde tatsächlich auf den Willen und seine Entscheidung,
der die Wahl trifft, aus, wenn auch nur in momentaner Weise. Folg-
lich entsteht ein Unterschied zum Klugen, dessen momentane Wahl
bzw. Willensentscheidung seiner grundlegenden Willensentschei-
dung entspricht, wie Thomas hinzufügt (§ 1461). Alle diese Formu-
lierungen deuten also an, dass Thomas den Willensakt des Wählens
für wandelbar hält und somit der Festigkeit und Beeinflussbarkeit des
Willens in seiner Handlungstheorie eine größere Rolle zuschreibt, als
»intellektualistische« Thomas-Deutungen manchmal annehmen.43

Vor diesem Hintergrund ist allerdings auch zu beachten, dass
Thomas an anderen, wohl zeitlich früheren Stellen die Willens-
schwäche als Konflikt zweier paralleler Vernunftansichten schildert,
von denen sich die von einer Begierde angestachelte gegen die rich-
tige Ansicht durchsetzt, so dass laut Thomas der Wille, falls er über-
haupt erwähnt wird, diesem Ergebnis eines mehrschichtigen Über-
legungsprozesses einfach folgt.44 Das ist sachlich wohl eher als eine
andere Formulierung für die Aussage zu verstehen, dass der Wille
unter dem Einfluss der Leidenschaft eine momentane Wahl trifft,
die im Gegensatz zu einer grundlegenderen Wahl steht. Trotzdem
stellt sich der Eindruck ein, dass Thomas möglicherweise im Laufe
der Zeit eine stärkere Neigung zu einer Betonung des Willens ent-
wickelt hat, wenn er innere Entscheidungskonflikte beschreibt.45 Das

24 HBPhMA

Einleitung

phie. Überlegungen zu Thomas von Aquin«, in: Recherches de théologie et phi-
losophie médiévales 72 (2005), S. 1–28.
38 Müller, Aquinas’s Commenting Strategy in His Sententia libri Ethicorum,
S. 179.
39 Thomas von Aquin, Summa theologiae II-II 155, 3 resp. und ad 3.
40 Vgl. Perkams, »Aquinas on Choice, Will, and Voluntary Action«, S. 75–78.
41 Vgl. M. Pickavé, »Aquinas on Incontinence and Psychological Weakness«,
in: Hoffmann/Müller/Perkams (Hrsg.), Aquinas and the Nicomachean Ethics,
S. 184–202, hier S. 194–196.



39546 / 15.9.2023

Zu letzteren Stellen gehört die bekannteste Passage aus dem Kom-
mentar zu Buch VII. In ihr hält Thomas ausdrücklich fest, dass des-
wegen, weil sowohl die rechte Vernunfterkenntnis als auch das Vor-
handensein einer Begierde dem Beherrschten und Unbeherrschten
gemeinsam seien, die Ursache dafür, dass der eine beherrscht, der
andere unbeherrscht handle, im Willen liegen müsse (§ 1463). Diese
etwas knappe Ausführung, die als »the most remarkable and innova-
tive feature of Aquinas’s account« zur Willensschwäche bezeichnet
wurde,38 wird von Thomas an einer späten Stelle der Summa theo-
logiae etwas näher dahingehend erläutert, dass der Wille diese Rolle
als Subjekt der Wahl (electio) spiele, da der Unbeherrschte wähle
(eligit), seinen Begierden zu folgen, obwohl es in seiner Macht stehe,
dies nicht zu tun.39 Im Hintergrund steht Thomas’ Ansicht, dass die
»Wahl« im strengen Sinne ein Willensakt sei, in dem der Mensch
einen Vernunftgrund annimmt, so dass er ihn im Regelfall in sein
Handeln umsetzt.40

Im Kontext von Thomas’ Interpretation von Buch VII ist die Be-
hauptung, dass jemand aufgrund einer Wahl unbeherrscht handelt,
allerdings insofern auffällig, als er hier ausdrücklich festhält, ein Un-
beherrschter handle »der richtigen Wahl zuwider« (praeter rectam
electionem; § 1360) oder sogar »ohne eine Wahl« (sine electione;
§ 1361). Wie soll man also etwas entgegen der eigenen Wahl wählen
können oder gar ohne irgendeine Wahl?41 Nun folgt Thomas zum
einen an der gerade zitierten Stelle dem aristotelischen Sprach-
gebrauch in Nikomachische Ethik VII 4, 1148a 9 f., der das grie-
chische Wort »Vorzugswahl« bzw. »Vorsatz« (προαίρεσις) eher im
Sinne einer Intention versteht als im Sinne einer Wahl, obwohl die
lateinische Übersetzung auch hier dieses Wort (electio) verwendet.
Zum anderen betont Thomas bereits im Kommentar zu Buch III,
dass er das Wort »Wahl« bei Aristoteles primär auf einen inneren

Akt und nicht auf eine äußere Handlung beziehe, zumal letztere
nicht automatisch aus dem inneren Akt hervorgehe.42 Wenn es dem-
nach für Thomas zumindest denkbar zu sein scheint, eine Wahl zu
treffen und diese aus inneren Gründen nicht in die Tat umzusetzen,
kann man eine über den aristotelischen Wortlaut hinausgehende
Äußerung in Buch VII als nähere Erklärung verstehen: Zwar sei die
Wahl des Unbeherrschten im Allgemeinen »trefflich, das heißt gut,
solange sie außerhalb einer Leidenschaft erfolgt, aber sobald ihn die
Leidenschaft überwältigt, wird seine Wahl verdorben, und er will
etwas Schlechtes« (§ 1461). Demnach wirkt sich die Leidenschaft
oder Begierde tatsächlich auf den Willen und seine Entscheidung,
der die Wahl trifft, aus, wenn auch nur in momentaner Weise. Folg-
lich entsteht ein Unterschied zum Klugen, dessen momentane Wahl
bzw. Willensentscheidung seiner grundlegenden Willensentschei-
dung entspricht, wie Thomas hinzufügt (§ 1461). Alle diese Formu-
lierungen deuten also an, dass Thomas den Willensakt des Wählens
für wandelbar hält und somit der Festigkeit und Beeinflussbarkeit des
Willens in seiner Handlungstheorie eine größere Rolle zuschreibt, als
»intellektualistische« Thomas-Deutungen manchmal annehmen.43

Vor diesem Hintergrund ist allerdings auch zu beachten, dass
Thomas an anderen, wohl zeitlich früheren Stellen die Willens-
schwäche als Konflikt zweier paralleler Vernunftansichten schildert,
von denen sich die von einer Begierde angestachelte gegen die rich-
tige Ansicht durchsetzt, so dass laut Thomas der Wille, falls er über-
haupt erwähnt wird, diesem Ergebnis eines mehrschichtigen Über-
legungsprozesses einfach folgt.44 Das ist sachlich wohl eher als eine
andere Formulierung für die Aussage zu verstehen, dass der Wille
unter dem Einfluss der Leidenschaft eine momentane Wahl trifft,
die im Gegensatz zu einer grundlegenderen Wahl steht. Trotzdem
stellt sich der Eindruck ein, dass Thomas möglicherweise im Laufe
der Zeit eine stärkere Neigung zu einer Betonung des Willens ent-
wickelt hat, wenn er innere Entscheidungskonflikte beschreibt.45 Das

Thomas von Aquin 25

II. Thomas’ Deutung

42 Thomas von Aquin, Sententia libri Ethicorum III 5, l. 18–28 = § 433.
43 Vgl. B. Kent, »Losable Virtue. Aquinas on Character and Will«, in: Hoff-
mann/Müller/Perkams (Hrsg.), Aquinas and the Nicomachean Ethics, S. 91–
109.
44 Thomas von Aquin, De malo 3, 9 resp. und ad 7; Summa theologiae I-II 77,
1 f.
45 Unter der Voraussetzung, dass der Kommentar zur Nikomachischen Ethik



39546 / 15.9.2023

würde aber gerade bedeuten, dass der Wille in seiner Wahl nach
Thomas keineswegs immer dem zumindest momentan stärksten
Vernunfturteil folgt, sondern dass sich eher jeweils das Vernunft-
urteil als das stärkste und damit die Handlung Bestimmende erweist,
das der – mehr oder wenige gefestigte – Wille momentan bevor-
zugt.46 Das würde Thomas in eine bemerkenswerte Nähe zu Hein-
rich von Gents voluntaristischer Argumentation rücken, dass der
Wille zwar in der Tat stets einem Vernunfturteil folge, aber keines-
wegs immer dem als das Stärkste betrachteten.47

Abgesehen von der Frage nach dem Willen greifen Thomas’ Er-
gänzungen zum aristotelischen Text immer eher Einzelpunkte auf,
die z. T. nicht zentral sind, so zur Entstehung der Bestialität
(§§ 1294–1296), zur Mittelstellung der Seele zwischen ewigen und
zwischen sinnlich wahrnehmenden Wesen (§§ 1294–1296) oder zur
menschlichen Friedfertigkeit (§ 1392).

Zusammenfassung

Die Durchsicht der Exkurse zeigt insgesamt, dass Thomas aristote-
lische Positionen punktuell dort erläutert und korrigiert, wo sie sei-
ner Meinung nach zu ihrer Verständlichkeit und Kohärenz weiterer
Erklärungen bedürfen. Das bedeutet nicht, dass sie in jedem Punkt
mit allem übereinstimmen müssen, was Thomas sonst zu diesen
Themen zu sagen hat. Während die recht ausführlichen Stellungnah-
men zum Naturrecht bzw. Naturgesetz im Nikomachische-Ethik-
Kommentar inhaltlich der Summa theologiae nahestehen, ist dies
bei seiner Stellungnahme zu Willensschwäche und Wille nur teil-
weise der Fall. Die Deutung der Klugheit als der innere Sinn eines

denkfähigen Wesens scheint sogar in Thomas’ Werken kaum je ver-
gleichbar ausführlich dargestellt zu werden. Man kann daher den
Kommentar zur Nikomachischen Ethik als eine Art Labor sehen, in
dem Thomas nicht nur den aristotelischen Text kleinteiligst erklärt,
sondern auch Gedanken aufwirft und durchdenkt, die auch für die
Verortung des aristotelischen Denkens in einem systematischen Ge-
samtrahmen zentral sind. Sie bleiben aber, wie bereits in der Einlei-
tung zu Band 1 dieser Übersetzung festgehalten, stets in der Form
einer philosophischen, rationalen Erörterung und gehen nie in eine
explizit theologische Rezeption über. Das mag einmal mehr auf Tho-
mas’ Intention verweisen, auch dann im Sinne des Aristoteles wei-
terzudenken, wenn er an der einen oder anderen Stelle inhaltlich
über ihn hinausgeht.

III. Bemerkungen zu Text und Übersetzung

Die bei dieser Übersetzung angewandten Regeln entsprechen grund-
sätzlich den im 1. Band verwendeten:
– Textgrundlage ist der von Gauthier in Band 47, 2 der Editio Leo-

nina gebotene Text mit minimalen Veränderungen. Recht gründ-
lich überarbeitet wurde die Kommasetzung, die weitgehend der
Kommasetzung in der Übersetzung angepasst wurde, um einen
Vergleich von deutschem und lateinischem Text zu erleichtern.
Dies war umso mehr notwendig, als auch die Online-Version
des Gauthier-Textes aus dem Corpus thomisticum, die für diese
Edition benutzt wurde, von Gauthiers eigener Zeichensetzung ab-
weicht.

– Die aristotelischen Texte, die sich in der Online-Version des Cor-
pus thomisticum nicht finden, sind direkt aus der Edition von
Gauthier übernommen und wurden, unter Benutzung der Über-
setzung von Eugen Rolfes, direkt aus dem Lateinischen ins Deut-
sche übersetzt.

– In den Text wurden die Paragraphennummern der Marietti-Aus-
gabe zur leichteren Zählung übernommen.

– Im Vergleich zu Band 1 ist neu, dass zu jedem Absatz des Tho-
mas, der direkt einen Absatz des Aristoteles erklärt, auch unmit-
telbar die entsprechende Aristoteles-Stelle in Becker-Seiten ange-
geben wird. Das entspricht dem Vorgehen bei Gauthier und wird,

26 HBPhMA

Einleitung

ebenso wie die Secunda secundae der Summa theologiae ein eher spätes Werk
des Thomas ist. Vgl. T. Hoffmann/J. Müller/M. Perkams, »Introduction«, in:
Hoffmann/Müller/Perkams (Hrsg.), Aquinas and the Nicomachean Ethics,
S. 1–12, hier S. 3.
46 Vgl. in diesem Sinne Perkams, »Aquinas on Choice, Will, and Voluntary
Action«, S. 85–90; Kent, »Losable Virtue«.
47 Heinrich von Gent, Quodlibet 1 (Heinrich von Gent, Quaestiones quodlibe-
tales. Ausgewählte Fragen zur Willens- und Freiheitslehre. Lateinisch-Deutsch.
Übersetzt und eingeleitet von J. Müller (HBPhMA 28), Freiburg u. a. 2011,
S. 108 f.).



39546 / 15.9.2023

würde aber gerade bedeuten, dass der Wille in seiner Wahl nach
Thomas keineswegs immer dem zumindest momentan stärksten
Vernunfturteil folgt, sondern dass sich eher jeweils das Vernunft-
urteil als das stärkste und damit die Handlung Bestimmende erweist,
das der – mehr oder wenige gefestigte – Wille momentan bevor-
zugt.46 Das würde Thomas in eine bemerkenswerte Nähe zu Hein-
rich von Gents voluntaristischer Argumentation rücken, dass der
Wille zwar in der Tat stets einem Vernunfturteil folge, aber keines-
wegs immer dem als das Stärkste betrachteten.47

Abgesehen von der Frage nach dem Willen greifen Thomas’ Er-
gänzungen zum aristotelischen Text immer eher Einzelpunkte auf,
die z. T. nicht zentral sind, so zur Entstehung der Bestialität
(§§ 1294–1296), zur Mittelstellung der Seele zwischen ewigen und
zwischen sinnlich wahrnehmenden Wesen (§§ 1294–1296) oder zur
menschlichen Friedfertigkeit (§ 1392).

Zusammenfassung

Die Durchsicht der Exkurse zeigt insgesamt, dass Thomas aristote-
lische Positionen punktuell dort erläutert und korrigiert, wo sie sei-
ner Meinung nach zu ihrer Verständlichkeit und Kohärenz weiterer
Erklärungen bedürfen. Das bedeutet nicht, dass sie in jedem Punkt
mit allem übereinstimmen müssen, was Thomas sonst zu diesen
Themen zu sagen hat. Während die recht ausführlichen Stellungnah-
men zum Naturrecht bzw. Naturgesetz im Nikomachische-Ethik-
Kommentar inhaltlich der Summa theologiae nahestehen, ist dies
bei seiner Stellungnahme zu Willensschwäche und Wille nur teil-
weise der Fall. Die Deutung der Klugheit als der innere Sinn eines

denkfähigen Wesens scheint sogar in Thomas’ Werken kaum je ver-
gleichbar ausführlich dargestellt zu werden. Man kann daher den
Kommentar zur Nikomachischen Ethik als eine Art Labor sehen, in
dem Thomas nicht nur den aristotelischen Text kleinteiligst erklärt,
sondern auch Gedanken aufwirft und durchdenkt, die auch für die
Verortung des aristotelischen Denkens in einem systematischen Ge-
samtrahmen zentral sind. Sie bleiben aber, wie bereits in der Einlei-
tung zu Band 1 dieser Übersetzung festgehalten, stets in der Form
einer philosophischen, rationalen Erörterung und gehen nie in eine
explizit theologische Rezeption über. Das mag einmal mehr auf Tho-
mas’ Intention verweisen, auch dann im Sinne des Aristoteles wei-
terzudenken, wenn er an der einen oder anderen Stelle inhaltlich
über ihn hinausgeht.

III. Bemerkungen zu Text und Übersetzung

Die bei dieser Übersetzung angewandten Regeln entsprechen grund-
sätzlich den im 1. Band verwendeten:
– Textgrundlage ist der von Gauthier in Band 47, 2 der Editio Leo-

nina gebotene Text mit minimalen Veränderungen. Recht gründ-
lich überarbeitet wurde die Kommasetzung, die weitgehend der
Kommasetzung in der Übersetzung angepasst wurde, um einen
Vergleich von deutschem und lateinischem Text zu erleichtern.
Dies war umso mehr notwendig, als auch die Online-Version
des Gauthier-Textes aus dem Corpus thomisticum, die für diese
Edition benutzt wurde, von Gauthiers eigener Zeichensetzung ab-
weicht.

– Die aristotelischen Texte, die sich in der Online-Version des Cor-
pus thomisticum nicht finden, sind direkt aus der Edition von
Gauthier übernommen und wurden, unter Benutzung der Über-
setzung von Eugen Rolfes, direkt aus dem Lateinischen ins Deut-
sche übersetzt.

– In den Text wurden die Paragraphennummern der Marietti-Aus-
gabe zur leichteren Zählung übernommen.

– Im Vergleich zu Band 1 ist neu, dass zu jedem Absatz des Tho-
mas, der direkt einen Absatz des Aristoteles erklärt, auch unmit-
telbar die entsprechende Aristoteles-Stelle in Becker-Seiten ange-
geben wird. Das entspricht dem Vorgehen bei Gauthier und wird,

Thomas von Aquin 27

III. Bemerkungen zu Text und Übersetzung



39546 / 15.9.2023

so die Hoffnung, eine Erleichterung bei der Benutzung der Über-
setzung für eigene Aristoteles-Studien darstellen.

– Wörtliche Übereinstimmungen zwischen lateinischem Aristote-
les-Text und thomasischer Interpretation werden in der Überset-
zung in einfachen Anführungszeichen wiedergegeben. So kann
der Leser leicht verfolgen, wo Thomas Aristoteles paraphrasiert
und wo er über dessen Text hinaus geht. Zu erinnern ist daran,
dass die einfachen Anführungszeichen zwar in der deutschen
Übersetzung stehen, aber primär den lateinischen Text als Refe-
renzrahmen haben. Es soll also angegeben werden, wo Thomas
im Lateinischen exakt dem aristotelischen Text folgt, selbst wenn
das im Deutschen nicht perfekt abgebildet werden konnte.

– Die Anmerkungen sind sparsam gehalten und beziehen sich
überwiegend auf Personen und Sachen, die im Text genannt wer-
den. Sie können nun den Forschungsstand, wie er durch Frede,
Aristoteles. Nikomachische Ethik, abgebildet wird, berücksichti-
gen, geben aber darüber hinaus Informationen zu Thomas’ eige-
ner Kenntnis der betreffenden Personen und zu seinen Quellen.
Für letztere werden die Angaben aus Gauthiers Edition der Sen-
tentia libri Ethicorum benutzt (zitiert als: Gauthier z. St. = siehe
die Angaben Gauthiers zur jeweiligen Stelle in der Edition der
Sententia libri Ethicorum, Band XLVII, 2 der Editio Leonina).

Text und Übersetzung

28 HBPhMA

Einleitung


